
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1976)

Heft: 2

Artikel: Les traits caractéristiques de la théologie des "actes de Jean"

Autor: Junod, Eric / Kaerstli, Jean-Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381076

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES TRAITS CARACTÉRISTIQUES
DE LA THÉOLOGIE DES « ACTES DE JEAN » *

Un texte apocryphe est par définition un texte mystérieux ;

mystérieux quant à son origine, mystérieux quant à son sens. Les
Actes apocryphes de Jean AJ) ne font pas exception à la règle.
Nous ne possédons aucune certitude sur les circonstances, la date et le
lieu de leur composition. Quant à leur interprétation, elle reste
lacunaire et incertaine. Certains passages du texte, presque toujours
les mêmes, ont été examinés et utilisés par des spécialistes de la
gnose et de l'encratisme 2. Mais on ne peut dire que le texte ait été
étudié dans son ensemble, sinon peut-être par Sturhahn 3.

Certes, une étude synthétique des AJ se heurte à de sérieuses
difficultés. Tout d'abord nous n'avons qu'un texte incomplet (environ
les deux tiers de l'ouvrage primitif). Ensuite ce texte est souvent
mal transmis ; c'est notamment le cas des sections théologiquement
les plus riches. Enfin — et surtout — il est peut-être illusoire de
rechercher une unité de pensée et de doctrine dans un ouvrage aussi
composite. Les Actes de Jean, en effet, se présentent comme une
succession d'éléments narratifs, de discours, d'actions de grâces,
de prières que l'auteur n'a évidemment pas tous inventés. Il s'est
inspiré de modèles préexistants. En certains cas il a même introduit

1 Malgré son titre, ce texte doit être regardé comme un essai, nullement
comme une synthèse exhaustive. Il n'a d'autre ambition que de faire ressortir
des traits qui jusqu'alors n'ont guère retenu l'attention. II vise également à
susciter la discussion sur un écrit du IIe siècle qui reste mal connu. A cette fin,
il a été présenté comme communication au septième Congrès international
des Etudes patristiques (Oxford 1975). Nous le publions tel quel, en réduisant
au strict nécessaire le nombre et le volume des notes. En effet, ces problèmes
seront repris dans le cadre d'un ouvrage (en préparation) consacré à l'édition,
la traduction française et au commentaire des Actes de Jean.

2 On trouvera une bibliographie et une excellente introduction aux AJ
composées par K. Schäferdiek dans Hennecke-Schneemelcher : Neutestamentliche

Apokryphen, t. II, Tübingen 19714, p. 125-143.
3 C. L. Sturhahn : Die Christologie der ältesten apokryphen Apostelakten,

Heidelberg 1951, p. 13-50 (thèse dactylographiée).



126 ERIC JUNOD ET JEAN-DANIEL KAESTLI

tels quels des éléments hétérogènes. Il peut donc paraître vain de
rechercher une personnalité littéraire et théologique dans un écrit
qui ne fait le plus souvent que rassembler et relier des morceaux
obéissant à des règles littéraires précises, inspirés de modèles stéréotypés,

voire même tout simplement empruntés à la liturgie.
Pourtant cette recherche nous semble justifiée et indispensable.

Quel que soit son processus de composition, ce texte possède des

caractéristiques qui lui sont propres. Et ces caractéristiques se

retrouvent dans toutes les parties de l'ouvrage, preuve que celui-ci,
malgré son caractère composite, recèle une cohésion et une unité
véritables sur le plan de la doctrine. Et si certaines parties ont pu
être ajoutées, c'est parce qu'elles s'intégraient à la ligne théologique
de notre texte.

Le principal de ces éléments hétérogènes est la section
correspondant aux ch. g4 à 102 de l'édition de Bonnet » ; nous l'appellerons

dès maintenant l'hymne et le discours d'initiation. Cet hymne
et ce discours d'initiation sont de loin les sections de notre texte qui
ont été le plus travaillées. Cela tient à leur rapport avec la gnose,
notamment avec la gnose valentinienne. Nous n'en proposerons
pas d'explication, cela pour deux raisons. Tout d'abord le texte
présente de telles difficultés qu'il nous faudrait commencer par en
discuter et en justifier l'établissement ; ce travail est impossible dans
le cadre de cet article. En second lieu nous aimerions faire porter
l'attention sur la partie des AJ qui est la moins connue et qui est

pourtant de loin la plus abondante. Nous ne nous intéresserons à

l'hymne et au discours d'initiation que pour rechercher s'ils ont un
rapport avec ce que nous appellerons désormais le corps des Actes
de Jean. Ce corps des Actes de Jean comprend les ch. 18 à 55 (arrivée
de Jean à Ephèse, résurrection de Cléopâtre et Lycomède, guérison
des vieilles femmes au théâtre d'Ephèse, destruction du temple,
résurrection du frère d'un prêtre d'Artémis, épisode du parricide),
les ch. 58 à 86 (voyage de Laodicée à Ephèse avec l'anecdote des

punaises, et la longue histoire de Drusiane, Callimaque et Fortunatus),

1 Nous renverrons systématiquement à l'édition de Maximilien Bonnet
dans Lipsius-BoNNET : Acta Apostolorum Apocrypha, t. II, 1, Leipzig 1898
(reproduction photomécanique 1959), p. 160,5-215,4. Notons que les ch.
1 à 17 dans l'édition de Bonnet (p. 151,1-160,4) reproduisent un texte
qui n'appartient pas aux AJ primitifs. Ces derniers recouvrent les ch. 18
à 55 et 58 à 115 de l'édition de Bonnet, plus un court fragment découvert
ultérieurement (cf. E. Junod et J.-D. Kaestli : « Un fragment inédit des Actes
de Jean : la guérison des fils d'Antipatros à Smyrne », Museum Helveticum,
31 (1974), p. 96-104). Il n'existe pas actuellement de traduction française
complète des Actes de Jean. Certains passages ont été traduits par F. Amiot
(dans Evangiles apocryphes, Paris 1952, p. 159-184), mais de façon peu
satisfaisante. Le lecteur a tout intérêt à se reporter à la traduction allemande de
K. Schäferdiek dans Hennecke-Schneemelcher : t. II, p. 144-176.



THÉOLOGIE DES « ACTES DE JEAN » 127

les ch. Sj a 93 (l'intéressant discours sur la Polymorphie du Christ)
et les ch. 103 à 105 (qui en sont la conclusion), enfin les ch. 106 à 115 »

(la Metastasis).
Dans cette étude du corps des Actes de Jean, nous laisserons

de côté ce qui relève de la prédication morale. Certes, l'enseignement
de notre texte sur la chasteté, le mépris de la beauté éphémère et des
richesses occupe une place importante, mais nous ne sommes pas
certains de son originalité. Notre attention se concentrera sur les

rapports de notre texte avec l'Ancien Testament, les Juifs, le Nouveau
Testament. Nous examinerons ensuite ce qu'il dit de l'Eglise, du
salut, et enfin du Christ. Tous ces éléments se tiennent intimement,
mais nous les distinguerons pour la clarté de l'exposé.

Pour repérer les caractéristiques du texte, nous utiliserons parfois
un terme de comparaison. Ce terme sera évidemment la seule
littérature qui présente des affinités avec notre écrit, à savoir celle des

premiers actes apocryphes d'apôtres : Actes de Pierre 2 et Actes de

Pauli. Les Actes d'André et les Actes de Thomas appartiennent au
même titre à cette littérature, mais nous les tiendrons à l'écart
de notre travail de comparaison. Ce qui nous reste des Actes primitifs
d'André se réduit à trop peu de choses 4. Quant aux textes grec et
syriaque des Actes de Thomas, ils portent la trace de remaniements
catholiques 5.

1. L'Ecriture (AT, les Juifs, NT)

A aucun endroit on ne trouve dans les Actes de Jean un renvoi
sous forme de citation ou d'allusion à un texte de l'AT. Fait plus
remarquable encore : il n'est jamais question d'une économie ancienne.
La religion annoncée par Jean n'a aucun « avant », aucun passé.
Il en va différemment dans les Actes de Paul et les Actes de Pierre.
Si, dans les Actes de Paul, la partie relative à Thècle est dépourvue de
renvois à l'AT, en revanche, la Lettre aux Corinthiens en renferme de
nombreux : Marie sort de la semence de David, Dieu a inspiré les

prophètes pour sauver la maison d'Israël, allusions à Elisée et Jonas 6.

1 A l'exception du ch. 109 qu'il convient peut-être de rattacher à l'hymne
et au discours d'initiation (ch. 94-102) et dont nous ne parlerons pas ici.

2 Edition de L. Vouaux : Les Actes de Pierre, Paris 1922.
3 Edition de L. Vouaux : Les Actes de Paul, Paris 1913, à compléter

notamment par le texte grec du papyrus de Hambourg édité et traduit en
allemand par C. Schmidt et W. Schubart : Praxeis Paulou, Acta Pauli nach
dem Papyrus der Hamburger Staats- und Universitätsbibliothek, Hamburg 1936,
p. 22-73.

4 Cf. M. Hornschuh dans Hennecke-Schneemelcher, t. II, p. 270-271.
5 Cf. G. Bornkamm dans Hennecke-Schneemelcher, t. H, p. 299.
6 Cf. AP Actes de Paul), Lettre aux Corinthiens III, 6, p. 258; III, 10,

p. 260 ; IIL29-33, p. 268-270.



128 ERIC JUNOD ET JEAN-DANIEL KAESTLI

Enfin le papyrus de Hambourg contient une prédication de Paul
rappelant que Dieu n'a pas abandonné son peuple puisqu'il l'a
sauvé de la main du Pharaon et d'autres nations, et qu'il lui a envoyé
des prophètes qui lui ont annoncé le Christ ». Dans les Actes de Pierre,
Pierre rappelle deux fois la prophétie d'Is. 53 2. On la trouve notamment

dans un discours contre Simon avec d'autres témoignages
prophétiques empruntés à Esaïe, Daniel et les Psaumes qui prouvent
l'origine et la naissance divines du Christ 3. A la fin de son discours,
l'apôtre se tourne vers les Romains présents pour leur dire : « Si vous
connaissiez les discours prophétiques, je vous exposerais tout 4 ».

Enfin les Actes de Pierre contiennent une série d'imprécations contre
le diable au cours de laquelle l'apôtre l'accuse d'avoir pris le premier
homme dans le filet de la concupiscence, d'avoir poussé Judas à livrer
le Seigneur, d'avoir endurci le cœur d'Hérode, enflammé le Pharaon,
donné à Caïphe l'audace de livrer le Christ et d'attaquer aujourd'hui
encore les âmes innocentes 5.

Certes, de façon générale, les Actes apocryphes recourent
peu à l'Ancien Testament 6. Ils nous placent dans une ambiance très
éloignée du judéo-christianisme. Cela n'empêche les Actes de Paul de
faire clairement état d'une histoire du salut : le Dieu prêché par
l'apôtre est celui qui fit sortir Israël d'Egypte. Les Actes de Pierre,
eux, établissent la divinité du Christ sur la base des « écritures
prophétiques ». Par ailleurs, ils disent que Satan est à l'œuvre depuis
la création d'Adam et Eve jusqu'à aujourd'hui, en passant notamment

par la trahison de Judas. Cela signifie implicitement que c'est
le même Satan qui depuis le commencement s'oppose au même
Dieu.

Ces constatations nous conduisent à accorder de l'importance
au silence absolu des Actes de Jean à l'égard de l'Ancien Testament.
Ce silence, pensons-nous, n'est pas fortuit. Nous reviendrons sur ce
point un peu plus loin.

Notons pour l'instant que le corps des Actes de Jean garde un même
mutisme à l'endroit des Juifs : nulle part il n'est fait mention de leur

1 Cf. AP, papyrus de Hambourg, page 8, lignes 10-17 (éd. Schmidt-
Schubart, p. 56).

2 Cf. APe Actes de Pierre) 20, p. 344 ; 24, p. 366-368.
3 Cf. APe 24, p. 366-370. Il s'agit de « testimonia » empruntés à l'AT et à

des écrits apocryphes.
4 APe 24, p. 370.
5 Cf. APe 8, p. 282-284 <lue ion rapprochera des Actes de Thomas 32.
6 Cette remarque vaut également pour les Actes d'André et les Actes de

Thomas.



THEOLOGIE DES « ACTES DE JEAN » 120,

existence ». Sur ce point encore, notre texte se distingue des Actes
de Paul et des Actes de Pierre. En effet, les Actes de Paul évoquent
une rencontre de l'apôtre à Tyr avec les Juifs : la discussion porte
sur la loi de Moïse 2. Dans le récit du martyre, on lit que Paul, sur
le point d'être décapité, s'entretient en hébreu avec ses pères 3.

Quant aux Actes de Pierre, ils mentionnent la lutte de Paul avec les
docteurs juifs 4. Plus loin, Pierre prêche aux Romains le Christ Jésus
méprisé et insulté par les Juifs 5. On verra une seconde pointe contre
ces derniers dans l'affirmation que c'est Caïphe, sous l'action du
démon, qui a livré le Christ6. Nous passons sur d'autres allusions 7 ;

il nous suffit de remarquer que les Actes de Paul et les Actes de Pierre
se montrent plus réalistes que le corps des Actes de Jean. Ils évoquent
en effet les discussions souvent polémiques des premiers chrétiens
avec les communautés juives. Pourquoi n'en trouve-t-on aucun
écho dans notre texte L'action s'y passe pourtant dans des villes
d'Asie Mineure où nous savons les Juifs bien implantés. Les Lettres
d'iGNACE témoignent de leur présence, ou en tout cas de leur influence
sur la foi des chrétiens d'Asie. On se rappellera aussi que le Martyre
de Polycarpe souligne nettement la part prise par les Juifs dans la
condamnation à mort de l'évêque de Smyrne 8.

Ici, comme envers l'Ancien Testament, ce silence nous paraît
significatif. Ne serait-il pas le fait de pagano-chrétiens qui entendent
rester à l'écart du judaïsme et qui refusent ainsi d'établir une
quelconque relation entre leur foi et celle des Juifs contemporains ou
passés Ils pratiquent une religion nouvelle qui n'est greffée sur rien
d'autre que le Dieu annoncé par Jean.

Voyons à présent ce cju'il en est du Nouveau Testament. Pour
être traitée avec le soin qu'elle mérite, cette question exigerait une
longue et minutieuse analyse de plusieurs passages du texte. Pour
faire court, nous présenterons seulement des remarques générales.

1 Dans l'hymne et le discours d'initiation on trouve une mention des Juifs :

« avant d'être saisi par les Juifs sans loi — ils ont reçu leur loi d'un serpent
sans loi — (le Seigneur) nous réunit tous... » (AJ 94, p. 197,11-13).

2 II s'agit d'un épisode raconté dans la VIe section des AP et qui n'est
conservé que dans le papyrus copte de Heidelberg ; ce papyrus est en trop
mauvais état à cet endroit pour permettre la reconstitution du texte. Cf.
Vouaux, p. 245, et W. Schneemelcher dans Hennecke-Schneemelcher, t.
II, p. 231-232.

3 Cf. AP martyr. 5, p. 306.
4 Cf. APe 1, p. 230.
5 Cf. APe 7, p. 278.
6 Cf. APe 8, p. 284.
7 Cf. APe 16, p. 318 (conversion des Juifs) ; 22, p. 356 (Simon et Pierre

sont désignés comme deux Juifs) ; 32 (martyr. 3), p. 410 (les Juifs ont tué le
Christ et lapidé ses élus).

8 Cf. Martyre de Polycarpe 13,1.



130 ERIC JUNOD ET JEAN-DANIEL KAESTLI

Une première constatation s'impose quand on considère le corps
des Actes de Jean : il ne s'y trouve pas de référence explicite à des

textes écrits et considérés comme ayant valeur d'autorité. On
rencontre bien un logion dans une prière de Jean (« Tu as toi-même dit,
ô Christ: Demandez et il vous sera donné»1), mais cette citation
n'implique aucun report à un évangile écrit. Sur ce point le corps
des AJ ne se distingue pas des autres Actes apocryphes, à l'exception
des Actes de Pierre qui renvoient une fois à la lecture de l'évangile et
de la « sainte Ecriture de notre Seigneur » 2.

Si le corps des AJ est dépourvu de référence à une Ecriture,
il contient pourtant de fréquentes réminiscences de textes
néotestamentaires. Elles sont de nature différente selon que l'on considère
le discours sur la polymorphic du Christ (ch. 88 à g3) ou tout le reste
du corps des AJ. Dans ce second cas, les réminiscences n'ont pas de

portée théologique. Elles concernent exclusivement des formules
appartenant à des éléments narratifs, ou alors des motifs tout à fait
communs de morale ou de religion. Jamais ces allusions scripturaires
ne renvoient à un événement raconté dans les Evangiles, les Actes ou
les Epîtres. Sans doute attestent-elles que ces textes sont connus.
Mais on n'y recourt pas comme à une autorité.

Le rapport avec le Nouveau Testament est différent dans le
discours sur la Polymorphie du Christ, c'est-à-dire dans les ch. 88 à

g3- Voici les circonstances dans lesquelles ce discours a été prononcé.
Drusiane, une femme convertie par l'apôtre, raconte qu'elle a vu
apparaître le Seigneur dans le tombeau où elle se trouvait sous les
traits de Jean et sous les traits d'un jeune homme. Le récit de cette
double apparition ébranle les frères. Pour consolider leur foi, Jean
prend la parole et explique que lui-même et les autres disciples ont
aussi été éprouvés par la polymorphic du Christ. Il énumère alors
plusieurs cas d'apparitions ou de phénomènes étonnants, notamment
la double apparence du Seigneur lors de sa propre vocation et de
celle de son frère Jacques.

Plusieurs des apparitions évoquées sont en relation avec des
faits de la vie du Christ racontés dans les évangiles (vocation, Jean
sur la poitrine du Seigneur, multiplication des pains, transfiguration).
Mais on doit aussitôt noter que le discours de Jean se veut révélation
de quelque chose qui ne se trouve justement pas dans les évangiles.
Dira-t-on qu'il complète le témoignage évangélique A notre sens, il

AJ 22, p. 163,14-15 (Matth. 7,7).
Cf. APe 20, p. 338.



THEOLOGIE DES « ACTES DE JEAN » I3I

fait plus que cela : il relativise, il dépasse ce témoignage ». Prenons
un exemple : Jean raconte qu'à table le Seigneur le prenait sur sa
poitrine et qu'il sentait cette poitrine tantôt douce et tendre, tantôt
dure et semblable à de la pierre 2. A partir d'un geste décrit dans
l'évangile johannique 3, Jean apporte une révélation sur le corps du
Seigneur qui n'est pas un corps d'homme comme les autres. Or c'est
cela qu'il est important d'apprendre tout au long du discours : que
le Christ n'est pas un homme, mais qu'il a pris et continue de prendre
des « visages » d'homme 4.

Ainsi, quand le discours sur la Polymorphie du Christ fait
référence au témoignage des évangiles, c'est pour révéler quelque chose

qui ne s'y trouve pas consigné et qui atteste la nature divine du
corps du Seigneur. Partout ailleurs dans le corps des AJ, les références
au Nouveau Testament sont inexistantes ou anodines. Jamais elles ne
rappellent un fait de la vie de Jésus, comme attestation de son
existence réelle, historique dirions-nous. Jamais elles ne rappellent une
distinction entre le Père et le Fils.

La distance qui sépare ici notre texte des Actes de Pierre et des
Actes de Paul est considérable. Paul rappelle la naissance du Christ
à Bethléem, son éducation à Nazareth et divers miracles qu'il a

accomplis 5. Pareillement, Pierre raconte qu'il a vécu avec le Christ,
l'a vu marcher sur les eaux et qu'il l'a renié 6. D'autre part, il se

réfère nettement, quoique de façon implicite, à des textes johanniques
relatifs au Père et au Fils 7.

Par leur silence absolu à l'égard de l'Ancien Testament, de l'origine
juive du christianisme, de l'existence de Juifs contemporains, le

corps des Actes de Jean se distingue donc des Actes de Pierre et des
Actes de Paul. Il est, pensons-nous, l'expression d'une foi pagano-
chrétienne, sans racine historique, sans passé. Son unique référence
est le Dieu prêché par Jean. Le Christ des évangiles est soit ignoré,
soit présenté, grâce au témoignage de Jean, comme Dieu qui prend

1 Ainsi dans AJ 90 Jean raconte la Transfiguration ou plutôt les
Transfigurations. En effet, la Transfiguration relatée dans les Evangiles synoptiques
ne fait l'objet que d'une courte notice. Le récit porte essentiellement sur une
seconde Transfiguration dont Jean est le témoin privilégié et qui lui permet de
voir le Seigneur dépouillé de tout vêtement et n'étant « absolument pas homme »

(P- 195.17-18).
2 Cf. AJ 89, p. 195,3-5-
3 Jn 13,23.25.
4 Cf. AJ 91, p. 196,8.
5 Cf. AP, papyrus de Hambourg, page 8, lignes 26-37 (éd. Schmidt-Schu-

bart, p. 58-60).
6 Cf. APe 7, p. 270-278.
7 Cf. APe 7, p. 270-272 ; 20, p. 345 ; 27, p. 379.



132 ERIC JUNOD ET JEAN-DANIEL KAESTLI

différents visages d'homme. Jamais il n'est fait mention de l'économie
de salut fondée sur le Christ incarné et envoyé par le Père.

Le corps des AJ, par rapport aux Actes de Paul et aux Actes de

Pierre, représente une théologie plus fruste, plus archaïque. Evitons
pour l'instant des qualificatifs tels que hétérodoxe, docète ou
gnostique. Nous voulons seulement faire l'hypothèse que, de ces trois
textes, le corps des AJ semble être le plus ancien parce qu'il reflète
une théologie exclusivement centrée sur Jean et son Dieu. Bien sûr,
cette même concentration sur l'apôtre et son Dieu se retrouve dans
les autres Actes apocryphes, mais elle est accompagnée, corrigée
par le renvoi aux prophéties de l'Ancien Testament et au Christ
des évangiles.

La façon dont notre texte est centré sur Jean et le Dieu de Jean
est à ce point exclusive qu'elle interdit toute mention des Juifs
contemporains. Signaler leur existence reviendrait à admettre qu'ils
constituent un groupe d'un intérêt particulier dont l'opposition
ou le ralliement revêtirait une signification privilégiée. C'est impossible

dans la logique d'un texte où l'apôtre et son Dieu n'ont rien
à voir ni avec les Juifs ni avec un groupe quelconque. La révélation
de Dieu paraît commencer hic et nunc avec la venue et la prédication
de Jean.

2. L'ecclésiologie et les sacrements

Très rares dans les Actes apocryphes, les allusions à une organisation

ecclésiastique sont tout à fait inexistantes dans les Actes de

Jean ». Notons en passant que les Actes de Pierre parlent de « frater-
nitas », d'« ecclesia » et qu'ils mentionnent deux presbytres ainsi
qu'un diacre d'évêque 2. Dans les Actes de Paul, on rencontre une
fois le terme « ecclesia », ainsi que des presbytres et des diacres 3.

A trois reprises, et de façon assez détaillée, la pratique de l'eucharistie

est attestée dans notre texte 4. Chaque fois, c'est Jean lui-même
qui la distribue à chacun des frères, et il n'est parlé que de pain.
En revanche, on notera que Jean ne baptise jamais, et que personne

1 Dans AJ 30, p. 167,8, Bérus est désigné comme «celui qui sert» (tiî)
otaxovouvn) Jean, mais le verbe semble désigner un office d'« homme à tout
faire » plutôt qu'un ministère constitué.

2 Cf. APe 1, p. 230 ; 8, p. 284 ; 3, p. 244 ; 4, p. 252 ; 13, p. 310 ; 14, p. 312 ;

27. P- 378-
3 Cf. AP 7, p. 158 ; Lettre aux Corinthiens I,i, p. 248 ; II,1, p. 252.
4 AJ 46, p. 173,20-23 (description d'une synaxe composée d'une óui\(a

d'une eùxrj, d'une eùxap'OTfo et d'une xelP°8£0"(a sur chacun des frères
présents) ; 72, p. 186, 3-5 et 85-86, p. 193,1-15 ; 109-110, p. 207,7-209,2.



THEOLOGIE DES « ACTES DE JEAN » 133

ne songe à lui demander le baptême ». Pourtant il convertit nombre
d'hommes, reste chez eux pour les affermir, à moins que ceux-ci ne se

mettent à sa suite. Il convertit donc, mais sans proposer de rite
marquant la rupture avec la vie passée et l'agrégation à la communauté

des frères.
Il est vrai que les Actes de Pierre ne rapportent qu'un seul

baptême 2, et les Actes de Paul trois 3. S'il faut s'étonner, c'est donc
moins de la particularité des Actes de Jean sur ce point que de l'absence
ou de l'extrême rareté du baptême dans l'ensemble de la littérature
des Actes apocryphes. Le fait est d'autant plus surprenant que l'on
assiste à plusieurs célébrations d'eucharistie. Or, de façon générale
dans l'Eglise du IIe siècle, l'eucharistie est réservée aux seuls baptisés.
Les Actes de Pierre, du reste, doivent connaître cet usage, car, dans
l'unique cas où l'on voit l'apôtre baptiser, il donne aussitôt après
l'eucharistie 4.

Doit-on alors supposer que les autres eucharisties signalées
par les Actes apocryphes réunissent des frères baptisés En ce cas,
pourquoi n'a-t-on pas relaté leur baptême Ou bien ne sont-ils pas
baptisés En ce cas, pourquoi négligeait-on ce sacrement

Que les Actes de Jean, pour ne considérer que leur cas, ne soient
pas soucieux de recourir à un rite d'agrégation, cela peut s'expliquer
par le fait qu'il n'y a pas à proprement parler de communauté, mais
seulement des frères réunis autour de Jean et recevant l'eucharistie
de ses mains. Que les Actes de Jean taisent le baptême dans la mesure
où il renvoie au baptême du Christ lui-même, donc à son existence
terrestre, cela pourrait aussi se comprendre. Par contre, on s'étonne
qu'ils ne reconnaissent pas dans le baptême un rite d'initiation ou de

renouvellement, ainsi qu'une libération de l'emprise de Satan.

1 Dans une imprécation à Satan, Jean le prie de se tenir à l'écart des chrétiens

« ...de leurs jeûnes, de leurs prières, du saint baptême (omo XouTpoû cqr'ou),
de leur eucharistie » (AJ 84, p. 192,29-30). C'est la seule mention du baptême.
Mais si le mot est présent dans le texte, le rite n'y est cependant jamais accompli.

2 Cf. APe 5, p. 258-260.
3 Le premier baptême est celui de Thècle. Celle-ci, après avoir été sauvée

du bûcher, prie Paul de lui donner le « sceau en Christ » (AP 25, p. 194). Mais
l'apôtre l'exhorte à attendre encore. Finalement Thècle se baptisera elle-même
à l'instant de son martyre (AP 34, p. 210-212). Cette conception rigoriste du
baptême répond parfaitement à l'une des béatitudes qui dit : « Heureux ceux
qui ont gardé le baptême... » (AP 6, p. 156). En revanche, elle contraste avec
deux épisodes racontés dans d'autres parties des Actes de Paul. Dans le premier,
Artemilla, une néophyte, demande le baptême à l'apôtre, et celui-ci le lui donne
(cf. papyrus de Hambourg, page 2, ligne 35 et page 3, lignes 31-33, éd. Schmidt-
Schubart, p. 30 et 35). Dans le second, on voit l'apôtre baptiser un lion (cf.
fragment copte non édité, mais traduit en allemand par R. Kasser dans
Hennecke-Schneemelcher, t. II, p. 269 ; cet épisode est à rapprocher du
papyrus de Hambourg, page 4, ligne 36 à page 5, ligne 2, éd. Schmidt-Schubart,
p. 38-40).

4 Cf. APe 5, p. 258-260.



134 ERIC JUNOD ET JEAN-DANIEL KAESTLI

En définitive, les raisons de ce christianisme sans baptême,
ou en tout cas sans mention de baptême demandé ou reçu, nous
échappent. Nous ne pouvons que noter à nouveau que les Actes de

Jean nous placent dans un milieu qui ne paraît rien devoir au judéo-
christianisme. Enfin, pour ce qui concerne les rapports de notre texte
avec les Actes de Paul et les Actes de Pierre, on sera tenté de conclure
comme nous l'avons fait à propos de l'Ecriture. Les Actes de Jean
gardent le mutisme et sur l'Eglise et sur la pratique du baptême,
tandis que les autres Actes en font discrètement mention. Ce pourrait
être là un indice de l'antériorité de notre texte.

3. La sotériologie

Le chemin suivi jusqu'à présent ne nous a guère mis en contact
avec le contenu du texte. Ce sont plutôt ses silences qui ont retenu
notre attention. Aussi est-il temps d'examiner comment s'accomplit
et en quoi consiste la conversion au Dieu de Jean. Et plutôt que de

proposer d'emblée une synthèse sur ce sujet, nous commencerons
par étudier un récit particuher, celui relatif à Drusiane, Callimaque
et Fortunatus ».

Cet épisode s'ouvre et se conclut sous le signe de Satan. Il
commence en effet par ces mots : « Tandis qu'un grand amour et une
joie sans égale régnaient parmi les frères, un homme envoyé de Satan
(il s'agit de Callimaque) s'éprit de Drusiane», et il s'achève par cette
terrible déclaration de l'apôtre lorsqu'il apprend la mort de Fortunatus

: « Tu as ton enfant, ô diable ». Mais revenons au commencement.

Callimaque est donc investi par Satan. La conséquence de
cette possession est un irrésistible désir amoureux pour Drusiane,
l'épouse d'Andronicus, mais qui, à la suite de sa conversion, pratique
la chasteté avec son mari. L'action de Satan a pour effet d'interrompre

la joie de Drusiane. Celle-ci est même tellement abattue par
cet amour impudique que lui porte Calhmaque qu'elle en devient
malade. Elle ne tarde pas à mourir, pleine de tristesse à cause de l'âme
brisée de cet homme. Cette tristesse, notons-le bien, tient au seul
fait que l'âme de Callimaque est atteinte par la folie. Et le lecteur
devine déjà que cette tristesse est appelée à se changer en joie au
prix de la guérison de Callimaque.

Mais, pour l'instant, l'homme ne désarme jDas dans son égarement
amoureux. Poussé par le désir et par 1'« energeia » de Satan, il décide
de violer le cadavre de Drusiane. Pour se faire ouvrir le tombeau, il
soudoie par une forte somme d'argent l'intendant d'Andronicus, un

1 Cl. AJ 63-86. Ce récit, confus en certaines parties, soulève des problèmes
de rédaction qu'il n'est pas indispensable d'aborder ici ; en effet, ils n'affectent
pas directement la présentation que nous en donnons.



THEOLOGIE DES « ACTES DE JEAN » 135

homme du nom de Fortunatus, dont le texte précise qu'il aimait
l'argent. Ce trait est extrêmement dépréciatif dans un écrit où le
mépris de la richesse et des biens matériels est un des thèmes majeurs
de la prédication de l'apôtre. On voit ensuite Callimaque pénétrer
dans le tombeau avec F« abominable » intendant. Le texte se plaît
visiblement à noircir l'intendant, alors qu'il n'est qu'un acolythe.
Au moment où Callimaque s'apprête à dévêtir complètement le
cadavre de Drusiane, un serpent surgit, qui inflige une seule morsure
à Fortunatus et le tue. En revanche, il ne mord pas Callimaque, mais
s'enroule autour de ses pieds en sifflant d'une manière effrayante.
L'homme défaille de peur, et le serpent s'installe sur lui.

La différence du traitement réservé aux deux hommes est bien
soulignée. Elle va se creuser davantage encore dans la suite du récit.
Le lendemain, Jean, Andronicus et les frères se rendent au tombeau
pour y célébrer l'eucharistie. Ils voient près du sépulcre un beau
jeune homme qui sourit. Jean lui demande aussitôt : « Pourquoi
nous as-tu précédés » Une « voix » lui répond : « A cause de Drusiane
et à cause de celui qui a expiré près de son tombeau », c'est-à-dire
Callimaque. Ils aperçoivent alors les hommes étendus et Andronicus
devine ce qui est arrivé. « Ce Callimaque, s'écrit-t-il, a soudoyé par
une forte somme cet intendant maudit. » Il demande alors à l'apôtre
la résurrection de Drusiane, morte dans la tristesse, ainsi que celle
de Callimaque, car il a confiance dans la « voix » qui a dépeint cet
homme comme un « égaré ». Quant à l'autre, c'est-à-dire Fortunatus,
« son salut est immérité ». Cédant à la demande d'Andronicus, Jean
invoque le Dieu qui dompte « toute puissance maléfique » et lui
fait cette prière : « Si quelque œuvre salutaire (oixovom'a) doit
arriver par Callimaque, fais-la nous apparaître lorsqu'il sera ressuscité.

» L'homme se relève et confesse le méfait qu'il allait entreprendre,
tout en chargeant Fortunatus : le serpent, explique-t-il, a eu raison
d'abattre l'intendant d'une seule morsure car Fortunatus a encouragé
ma folie. Quant à moi, continue Callimaque, il m'a immobilisé par la

peur et mis dans l'état où vous m'avez vu avant ma résurrection.
Il raconte ensuite que, tandis qu'il cédait à son égarement, il a vu
un beau jeune homme couvrir Drusiane de son manteau. Puis il a
entendu ce jeune homme lui dire : « Callimaque, meurs afin de
vivre ».

Callimaque se tourne alors vers l'apôtre et implore la miséricorde
de son Dieu. Il se présente comme un égaré, victime d'une mauvaise
disposition d'esprit. Il veut devenir bon comme Jean et espérer
en Christ. Il se dit sur le point de croire et de connaître la vérité
que Jean lui fera connaître.

L'apôtre voit le salut (aujxqpfa) de Callimaque et rend grâces
à Dieu qui a appelé cet homme au repos (àvdTtauaiç) et au renouvel-



I36 ERIC JUNOD ET JEAN-DANIEL KAESTLI

lement de sa vie (àvciKouviorç. ß(ou). Puis Drusiane est ressuscitée
à son tour.

Reste Fortunatus. Drusiane demande sa résurrection, bien qu'il
se soit montré aussi traître que possible à son égard. Callimaque
s'y oppose, faisant valoir que la « voix » n'a pas parlé de lui : « Si

Fortunatus était bon, Dieu aurait sans doute aussi eu pitié de lui et
l'aurait fait ressusciter par le bienheureux Jean. Mais il a voulu que
cet homme périsse misérablement. » Jean reproche à Callimaque ces
dures paroles et lui rappelle que Dieu ne rend pas le mal pour le mal.
Il accorde à Drusiane de ressusciter Fortunatus. Mais l'intendant,
une fois debout, maudit les òuvdueic, de tous ces hommes qu'il voit
en train de louer Dieu, et il s'enfuit. Quand Jean constate que l'âme
de Fortunatus ne change pas, il lance une série de violentes
imprécations contre Satan. Plus tard, il révélera aux frères qu'un esprit
lui a prédit la mort de l'intendant à cause de la noirceur (ueXavia)
née de la morsure du serpent. Et quand un frère viendra confirmer la
nouvelle de la mort de Fortunatus, Jean s'écriera : « Tu as ton enfant,
ô diable ».

Nous nous sommes étendus sur ce récit pour deux raisons. D'abord
il offre un bon reflet des épisodes racontés ailleurs dans le corps des

AJ. En second lieu, il présente des traits particuliers d'un grand
intérêt.

Nous commencerons par les éléments de ce récit qui se retrouvent
ailleurs. Nous en distinguerons cinq :

1. L'affrontement avec Satan et sa troupe de démons, puissances,
etc. La plupart des épisodes relatés dans les AJ se présentent dans
une plus ou moins grande mesure comme un combat mené par Dieu
à travers l'apôtre contre Satan. Il s'agit en fait de conduire à Dieu
des hommes, ou plutôt des âmes égarées, trompées, rendues folles
ou devenues malades par l'action de Satan L

2. Jean agit en tout selon l'ordre de Dieu. Il n'a en lui-même
aucune initiative. Ces ordres de Dieu lui sont révélés dans une vision,
un songe, une inspiration, le recueillement ou de façon plus frappante
ici par une apparition et une « voix » 2.

3. Le but du miracle accompli par Jean est la conversion. Le
merveilleux n'a pas sa fin en soi. C'est du reste pour cette raison
qu'il occupe une part modeste dans notre texte, surtout quand on

1 Cf. AJ 21, p. 162,32-163,2 ; 23, p. 163,25-29 ; 30, p. 167,17-18 ; 41, p. 171,
1-5 ; 50. P- 176,13-15 ; etc.

2 Cf. AJ 18, p. 160,5 et 161,3-9; 41, p. 170,33-34; 48, p. 175,7-9.14-15;
51, p. 176,26-177,1 ; 54, p. 178,3-5.9-11 ; etc.



THEOLOGIE DES « ACTES DE JEAN » 137

le compare aux Actes de Pierre ». Le seul élément spectaculaire est
la destruction de la moitié du temple d'Ephèse2. Pour le reste les
miracles se limitent à des guérisons ou des résurrections. Us semblent
avoir une double fonction : attester la dunamis de Dieu et appeler
les hommes à la véritable conversion. Dans ce second sens on peut
j)arler de spiritualisation du miracle : la guérison ou la résurrection
miraculeuse opérée par Jean est un signe invitant l'homme à la foi
et au renouvellement de sa vie 3. Car même ressuscité, l'homme reste
mort s'il ne reconnaît pas son appartenance à Dieu. C'est le cas de
Fortunatus.

4. La conversion est un acte individuel dont le contenu est décrit
en termes vagues. En tout cas elle n'implique aucun autre credo que
croire et espérer dans le seul Dieu, le Dieu de Jean. Elle consiste
dans un passage de la mort à la vie où l'âme semble régner sur le

corps 4. Ce renouvellement de l'homme s'accomplit dès maintenant.

5. L'absence d'eschatologie temporelle. Le converti n'attend ni
retour du Christ, ni royaume à venir, ni résurrection future.

Voyons à présent en quoi l'épisode de Callimaque se distingue
des autres récits appartenant au corps des AJ. Cela peut être dit
en une seule phrase : l'épisode met en scène un homme qui ne sera

pas sauvé. Il paraît ainsi introduire deux catégories d'hommes. La
première, représentée par Callimaque, est faite d'hommes égarés que
Dieu prend en pitié et auxquels il destine son oiKovouia ; tous les

personnages intervenant dans le corps des AJ sont semblables à

Callimaque. La seconde est représentée par Fortunatus, l'intendant
maudit, qui ne mérite pas le salut. Ce personnage est unique, mais sa

présence ne passe pas inaperçue. Du début à la fin du récit, il paraît
voué à la mort, c'est-à-dire à la perdition. Dieu l'abandonne à Satan,
à la blessure mortelle du serpent. Sa mort est sans appel. La résurrection

opérée par Drusiane — il est significatif qu'elle soit le fait de

Drusiane et non de l'apôtre lui-même — reste sans effet.

Il se peut que le personnage de Fortunatus réponde à des exigences
narratives. C'est l'intendant félon, prêt à se vendre pour n'importe
quelle cause. Mais cela n'explique pas tout. Fortunatus est aussi

pour le rédacteur du texte l'anti-Callimaque, l'homme perdu. Sa

présence est l'expression d'une religion plus ou moins naïvement

1 Cf. par exemple APe 9, p. 288-290 (le chien qui parle) ; 11, p. 300-304
(la statue détruite, puis redevenue intacte) ; 13, p. 308-310 (le hareng-saur qui
nage quand Pierre le jette dans l'eau) ; 32 (martyr. 3), p. 408-414 (Simon qui
s'élève dans les airs, puis qui s'écrase sur le sol).

2 Cf. AJ 42.
3 Cf. AJ 22, p. 163,17-21 ; 25, p. 164,35-36 ; 47, p. 174,14-175,6 ; 52, p. 177,

7-18 ; etc.
4 Cf. AJ 29, p. 166,22-167,5 ; 54, p. 178,5-15 ; etc.



138 ERIC JUNOD ET JEAN-DANIEL KAESTLI

dualiste qui a besoin de croire que certains hommes sont et resteront
mauvais et que le salut n'est pas destiné à tous. Il y a ceux qui
devant les miracles et à la suite des miracles, vont croire, doivent
croire (oi ijéMovxeç Tnoreikiv) ». Inversement, et de façon singulière,
il y a Fortunatus, l'enfant du diable, qui restera hostile à la bûvauiç
du Dieu de Jean.

Cette conception nous rapproche de la gnose, mais il faut éviter
les affirmations hâtives. On ne trouve trace ici d'une distinction nette
entre deux ou trois catégories d'hommes, différents selon leur cpucnç.

et par conséquent destinés à un sort différent. Il n'y a pas d'anthropologie

gnostique dans le corps des AJ, ou en tout cas elle n'est pas
mise en forme et intégrée à une théorie. On parlera plutôt ici d'une
mentalité gnosticisante (ou peut-être prégnostique) non
conceptualisée, dépourvue de référence à un système quelconque.

4. La christologie

En vérité, on peut se demander si le terme « christologie » convient
et s'il ne vaudrait pas mieux parler de « doctrine de Dieu », car on ne
rencontre pas dans le corps des AJ une distinction quelconque entre
le Christ et Dieu. Les mots Oeéç, 'Kupioç, IncioOc, Xptcrcoç se rapportent

tous au Dieu transcendant. Il n'y a ni Christ incarné, ni Fils du
Père ou Père du Fils, mais seulement le Dieu de Jean qui est présenté
avec insistance comme le Dieu unique.

On objectera peut-être que le discours sur la polymorphic du
Christ renvoie au Jésus des évangiles. De fait il y renvoie, mais pour
affirmer que le Seigneur est Dieu et que son corps n'est pas un corps
d'homme. Il prend des visages d'homme, mais il n'est pas véritablement

homme. Ce docétisme pourrait passer pour une sorte d'expression

encore maladroite de la divinité de Jésus, comme dans les Actes
de Pierre,2 s'il allait de pair avec une économie du salut rattachée
à l'incarnation, et donc à la mort du Christ. Mais cette économie est
complètement absente du corps des AJ. Jamais il n'est fait d'allusion,
même voilée, à la mort et à la résurrection du Christ. L'humanité
du Seigneur n'a pas de portée salvatrice. Elle n'est qu'une apparence
d'humanité. En somme, même si cela peut paraître un peu simphste,
le discours sur la Polymorphie du Christ pourrait en partie se résumer
ainsi: «Moi, Jean, je vous annonce un Dieu qui a pris, j'en suis
témoin, des visages d'hommes différents et qui nous a ainsi révélé
quelque chose de sa divinité. Et ce Dieu continue de se révéler ainsi

1 Cf. AJ 18, p. 161,6-7 ; 22, p. 163,17-19 ; 76, p. 189,11-12. Même idée dans
AJ 30. P- 167,21-23 ; 37, p. 169,29-30.

2 Cf. APe 20, p. 344 : le Seigneur a mangé et bu à cause des hommes. L'idée
sous-entendue est que son corps n'était pas soumis à ces exigences.



THEOLOGIE DES « ACTES DE JEAN » 13g

sous des formes diverses, comme il vient de le faire à Drusiane dans
le tombeau. »

Les qualificatifs attribués le plus souvent à Dieu expriment sa
transcendance. Dieu est dit unique, suprême, supérieur à Satan et
aux principautés, immuable, inexprimable, incompréhensible, immatériel

». Dans l'épisode qui oppose Jean au culte d'Artémis, Dieu
est invoqué comme celui qui se trouve au-dessus de tous les soi-
disant Dieu 2.

Ce Dieu suprême et immatériel parle à Jean au moyen d'une
« voix », de visions ou cle rêves. Il peut aussi, comme nous l'avons
vu à propos de Drusiane et de Callimaque, prendre l'aspect d'un
jeune homme ou de l'apôtre. Mais il ne s'agit que d'une forme, et c'est
toujours la « voix » qui s'exprime.

Lorsqu'il s'adresse à Dieu ou qu'il parle de lui, Jean dit fréquemment

: mon Dieu, mon Seigneur, mon Jésus 3. Ce possessif ne marque
ni la familiarité, ni un quelconque rapport de possession, mais la
dépendance de l'apôtre envers Dieu. Il est le héraut d'un Dieu précis,
son Dieu. Et ses auditeurs ne s'y trompent pas, qui parlent du
«Dieu de Jean » ou du « Dieu que Jean annonce » 4.

Ce Dieu de Jean, que rien ne rattache à l'histoire d'Israël et au
Christ mort sur la croix, est, en définitive, un Dieu nouveau, unique
et suprême qui s'est révélé à l'apôtre et que celui-ci vient à son tour
annoncer dans les villes d'Asie Mineure.

Il est pour le moins surprenant que, pour désigner la doctrine
de Dieu propre à notre texte, on ait parlé de modalisme et même de
monarchianisme 5. Ces catégories ne conviennent pas à une théologie
qui écarte l'incarnation et la passion. Nous parlerions plus volontiers
de « christianisme sans Christ incarné et crucifié ». Cette formule
paradoxale se justifie dans la mesure où le texte nomme sans cesse
le Christ, mais supprime le scandale de son humanité en écartant
celle-ci.

1 Cf. notamment AJ 42, p. 171,12-172,1 ; 75, p. 187,24-25 ; 107, p. 204,
11-205,4.

2 Cf. AJ 41, p. 170,31-32. Il s'agit d'une pointe lancée contre le paganisme.
3 Cf. par exemple AJ 43, p. 172,7 ; 52, p. 177,8 ; 92, p. 196,16 ; 23, p. 164,5 ;

43, p. 172,10-11.
4 Cf. AJ 42, p. 171,12 ; 44, p. 172, 19-20.
5 Ainsi C. L. Sturhahn (voir note 3 p. 125), p. 24-27 et K. Schäferdiek

dans Hennecke-Schneemelcher, t. II, p. 142-143. Pourtant le modalisme
et le monarchianisme se caractérisent par l'affrontement au problème de l'unité
de Dieu compte tenu de l'incarnation et de la passion du Christ. Ce problème
n'est justement pas celui de notre texte puisqu'il passe sous silence l'incarnation
et la passion. Ou alors, si ce fut son problème, il l'a résolu d'une façon si radicale
qu'il devient impossible de parler de modalisme ou de monarchianisme.



140 ERIC JUNOD ET JEAN-DANIEL KAESTLI

A ce point de notre enquête, on peut être tenté de demander :

quels rapports notre texte garde-t-il encore avec la foi chrétienne
Nous répondrons que, de toute évidence, le milieu dans lequel est né

le corps des AJ connaît les évangiles et, en règle générale, les écrits
néotestamentaires. Par ailleurs, ce milieu croit en un Dieu unique,
transcendant et miséricordieux qui s'est abaissé en se révélant à

l'homme. Enfin, il rend grâces à ce Dieu, il le prie, notamment lors
de synaxes, et il célèbre l'eucharistie. En cela, il se conduit comme
nombre de communautés chrétiennes du IIe siècle. Mais en même

temps, il retranche l'essentiel : la foi au Christ incarné et crucifié pour
le salut des hommes.

On dit habituellement que le corps des AJ est un écrit populaire
qui raconte des histoires tout à la fois divertissantes et édifiantes ».

Il expose des idées simples et ne doit pas être pris pour un traité de

théologie. Ces remarques sont sans doute pertinentes, mais il faut
bien avouer qu'au fond, pour tout ce qui touche aux buts et à l'origine
de notre texte, on demeure dans une grande ignorance. Nous ne
sommes pas en mesure de dissiper cette ignorance, mais nous aimerions
au moins faire observer que cet écrit divertissant et édifiant a une
théologie, naïve peut-être, mais nullement anodine. Elle présente,
sur des points fondamentaux, des caractéristiques qui ne peuvent
tout bonnement s'expliquer par le souci d'être compris d'un public
populaire. En d'autres termes, nous avons quelque difficulté à croire
que les traits particuliers de la théologie du corps des AJ sont
simplement dus au désir de raconter des histoires simples et sans prétention

théologique. Certes, on pourrait supposer que ce texte n'est
rien de plus que l'œuvre d'un auteur chrétien, pourvu d'une culture
théologique rudimentaire et pour le moins lacunaire, qui entend
surtout composer une œuvre littéraire à la manière des romans de

l'époque hellénistique et romaine. Toutefois, cette hypothèse présente
le défaut majeur d'imputer l'œuvre et ses caractéristiques à la
personnalité d'un individu. Or il est incontestable que l'ouvrage emprunte
des matériaux (prières, prédications, éléments de liturgie) à une
communauté, et que d'autre part il a bien dû trouver des lecteurs.
De sorte que, même si le corps des AJ a été mis en forme par une
personnalité littéraire, il est, dans une mesure difficile à déterminer,
l'expression de la foi de certains chrétiens.

Où chercher ces chrétiens, lecteurs d'un texte qui se distingue
notamment par son mutisme absolu à l'égard de l'Ancien Testament,
des Juifs, du Christ incarné et crucifié, de la pratique du baptême,

1 Cf. l'excellente formule de K. Schäferdiek sur le but de toute la
littérature des actes apocryphes : « Dieser Zweck lässt sich als Unterhaltung,
Belehrung und Erbauung des Volkes, nicht so sehr der Gebildeten bestimmen »

(dans Hennecke-Schneemelcher, t. II, p. 116).



THEOLOGIE DES « ACTES DE JEAN » I4I

par l'affirmation d'un Dieu transcendant et miséricordieux qui se
révèle par le moyen de sa ôûvauiç et d'apparitions sous des formes
humaines A notre avis, ces caractéristiques sont le fait d'un pagano-
christianisme de forme extrême, mais qui n'a point conscience de son
extrémisme. Il affiche sa foi ingénument, sans paraître imaginer
un seul instant que sa conception du Christ puisse faire problème.

Ainsi, nous pensons que le corps des AJ trouve son origine et sa
destination dans des cercles de chrétiens issus du paganisme et
appartenant à la classe populaire. Ils sont à ce point marqués par la
culture hellénistique qu'ils éliminent, comme d'instinct, toute
référence à un Dieu qui se serait fait chair. Pour professer aussi ouvertement

une christologie à ce point hétérodoxe, il faut qu'ils vivent en
marge de la Grande Eglise et de son magistère.

Il nous reste enfin à nous demander pourquoi et comment notre
texte a été réuni avec l'hymne et le discours d'initiation.

5. L'hymne et le discours d'initiation (AJ g4-i02)

Les ch. g4 à 102 constituent une section que rien ne rattache
au cadre narratif des Actes de Jean. Elle se distingue aussi du reste du
texte par sa théologie et son vocabulaire.

Nous avons indiqué plus haut que nous ne proposerions aucune
explication de cette section ». Nous nous bornerons à en donner un
très bref résumé.

La section s'ouvre par une indication chronologique : avant son
arrestation le Seigneur réunit ses disciples. Il leur fait faire un cercle,
se place au milieu et entonne un hymne d'initiation. Le Seigneur
y joue un double rôle : il demande l'initiation, comme s'il était le

représentant des hommes dansant autour de lui, et en même temps il
la donne. Il explique ensuite à l'initié que la participation à cette
danse ouvre à la compréhension de la souffrance (ircieoç) qu'il va
endurer.

L'hymne achevé2, le Seigneur sort et les disciples s'enfuient
comme égarés. Jean se réfugie dans une grotte du Mont des Oliviers.
Le vendredi à la sixième heure, le Seigneur lui apparaît dans la grotte
et lui révèle ce qu'un homme doit apprendre de Dieu. Il lui montre
une « croix de lumière ». Au-dessus d'elle se trouve le Seigneur qui
n'a pas d'aspect extérieur, mais seulement une « voix ». Cette « voix »

apprend à Jean que la croix peut recevoir toutes sortes de noms

1 C. L. Sturhahn (voir p. 125 note 3) a étudié les caractéristiques de cette
section du point de vue théologique. Nous renvoyons à son travail.

2 La section des ch. 94-102 se divise en deux parties. La première (94-96)
est consacrée à l'hymne proprement dit (94-95) et à des paroles d'initiation
relatives à l'hymne. La seconde (97-102) contient le discours d'initiation, lequel
est introduit par une notice narrative (97, p. 199,7-14).



I42 ERIC JUNOD ET JEAN-DANIEL KAESTLI

(logos, nous, Christ, porte, etc.). Mais tous ces noms ne sont donnés

qu'à cause des hommes. Ce qu'est véritablement cette croix, c'est
« délimination », « fixation » de toutes choses, « élévation » de ce qui
est ferme en le séparant de ce qui n'est pas ferme.

Et la « voix » ajoute : « Cette croix, ce n'est pas la croix de bois

que tu vas voir quand tu seras descendu d'ici. Je ne suis pas non plus
celui qui est sur la croix... J'ai été considéré pour ce que je ne suis

pas, n'étant pas ce que je suis pour la multitude (oi itoWoi)... »

La révélation porte ensuite sur la vision. La foule autour de
la croix de lumière, c'est la nature d'en-bas (rj kokoitikìì cpucnç).

Ceux qui sont sur la croix, c'est la race de ceux qui obéiront à la voix
du Seigneur. Quand ils seront tous rassemblés, ils seront élevés et
deviendront comme le Seigneur.

La dernière partie de la révélation concerne à nouveau la
souffrance. Elle est un « mystère », dit le Seigneur. Tout ce que l'on
dit à son sujet est impropre, car les événements de la Passion s'appliquent

seulement au Logos.
Le Seigneur est alors élevé sans que personne ne le voie. Et Jean

redescend en riant de ce que les gens lui racontent à propos du
Seigneur. Et il garde en lui cette seule certitude : le Seigneur a tout fait
duußoAiKüjc et oîkovouikûjç pour la conversion et le salut de l'homme.

Cette dernière phrase résume bien l'ensemble de la section.
Les événements de la Passion, la croix sont des images. Ils n'ont
aucune réalité, aucune matérialité. Ce sont des mystères que l'initié
saisit par son voOç. Et en saisissant ce mystère, l'initié comprend son
salut. Quant aux uoXAoi, à la K<xKWTiKf| cpucnç, il n'y a pas à s'en
soucier, elle est en dehors du mystère.

Indéniablement, cette section présente des traits gnostiques.
Elle met en scène deux groupes d'hommes bien distincts. Elle privilégie

absolument le rôle de la connaissance. Elle dénie toute valeur
salvatrice à la croix de bois et élimine par conséquent la résurrection.
Certains passages peuvent être mis en relation avec des textes
gnostiques connus, notamment de Basilide et des valentiniens. Cependant,
ces rapprochements ne sont jamais que ponctuels ou thématiques.
Ce qui fait défaut à cette section, c'est une relation claire à un système
constitué, à un mythe cohérent. L'auteur ne se situe pas au même
niveau qu'un Basilide, un Valentin ou un Ptolémée. S'il connaît
leurs œuvres, il les utilise de façon confuse et maladroite. Mais nous
inclinerions plutôt à penser qu'il précède la grande époque de la
gnose et qu'il se sert de thèmes gnostiques encore mal définis ».

1 Pour pouvoir étayer toutes ces affirmations et hypothèses, un article
consacré à ce seul sujet suffirait à peine. Nous en traiterons dans l'ouvrage
que nous préparons (voir page 125, note 1).



THEOLOGIE DES « ACTES DE JEAN » 143

Dans un cas comme dans l'autre, la gnose de cette section doit être
tenue pour relativement rudimentaire et inordonnée en regard des

systèmes développés qui existeront ou existent déjà.
L'hymne et le discours d'initiation baignent dans une atmosphère

où le mystère semble avoir valeur en soi. En cela déjà ils se distinguent
du corps des AJ. Mais surtout la pensée se situe à un niveau de

spéculation et s'appuie sur des termes ou distinctions qui ne trouvent
aucun correspondant dans le reste du texte. Cette section présuppose
un milieu secret, une communauté gnostique et parfaitement
consciente de l'être. C'en est assez pour supposer que son origine est
différente de celle du corps des AJ. Dans un cas, en effet, on songe
à des gnostiques relativement cultivés, dans l'autre à des pagano-
chrétiens insensibles aux spéculations et amateurs de vérités simples
et édifiantes.

Si tel est bien le cas, pourquoi cette section est-elle partie
intégrante des AJ Il est impossible de le dire avec certitude, mais on
peut risquer une hypothèse. Il est invraisemblable que le rédacteur du
corps des AJ ait pris l'initiative d'introduire un texte aussi difficile
et éloigné de la mentalité religieuse qui imprègne son récit. En
revanche, il est pensable que le corps des AJ ait trouvé des lecteurs
chez des gnostiques et que ceux-ci aient introduit l'hymne et le discours
d'initiation. Le corps des AJ, nous l'avons dit, offre des traits gnosti-
cisants (affrontement de Dieu avec Satan, opposition entre
Callimaque et Fortunatus). De surcroît, il ne reconnaît aucune valeur
à l'existence terrestre du Christ. Ces caractéristiques le prédisposaient

peut-être à être bien reçu par des mouvements gnostiques
qui l'auraient complété par cette révélation faite à Jean sur la «

souffrance » du Logos et la « croix de lumière. »

CONCLUSION

Pour conclure, nous dirons un mot du problème de la datation
de notre texte. Comparé aux Actes de Paul et aux Actes de Pierre, le

corps des Actes de Jean fait l'effet d'un texte plus ancien. Le
merveilleux y occupe une place plus réduite ; sa théologie présente des

caractéristiques plus frustes et plus marquées, et elles ne sont pas
corrigées par des affirmations catholiques sur l'économie de Dieu
dans l'Ancien Testament, la distinction entre le Père et le Fils,
l'incarnation et la crucifixion du Christ. Cette constatation fournit
un élément de datation relative. Les Actes de Paul, on le sait grâce
à Tertulhen, sont antérieurs à 200 ». Ils ont sans doute connu les

1 Cf. Tertullien : De baptismo 17 qui fait allusion aux Actes de Paul et

Thècle composés par un prêtre d'Asie. Le De baptismo est daté d'environ 200.



144 ERIC JUNOD ET JEAN-DANIEL KAESTLI

Actes de Pierre auxquels ils empruntent le motif du « quo vadis » ».

Comme le corps des AJ nous semble antérieur à ces deux textes, on
aurait ainsi, juar ordre d'ancienneté, une chronologie : corps des

Actes de Jean, Actes de Pierre et Actes de Paul. Nous parlons bien de

chronologie, et non de dépendance. Rien ne prouve en effet que
les Actes de Pierre dépendent du corps des AJ 2. Par contre, tout
semble indiquer qu'ils lui sont postérieurs.

Mais l'élément décisif pour la datation de notre texte nous paraît
être la christologie. Plus on descend dans le temps, plus cette christologie

devient inconvenante. Imagine-t-on qu'au IIIe siècle ou même
à la fin du IIe siècle il se soit trouvé des pagano-chrétiens pour soutenir
avec sérénité que leur foi ne devait rien à l'Ancien Testament et que
l'humanité du Christ se réduisait à des apparitions sous des visages
humains Les imagine-t-on passant sous silence l'incarnation, la
passion et la crucifixion, cela en toute bonne conscience, sans prendre
le contre-pied des conceptions défendues par la Grande Eglise
Ces affirmations auraient à cette époque constitué un scandale
prévisible, sinon même prévu. Or notre texte ne semble ni conscient
ni soucieux de scandaliser.

A l'inverse, plus on remonte dans le temps, plus cette christologie
devient concevable. Ses insuffisances fondamentales demeurent, mais
elles sont le reflet des grandes difficultés que rencontrèrent les
premières générations de chrétiens, issus de milieux païens, à admettre le
témoignage des évangiles sur le Christ. Le radicalisme naïf de notre
texte s'explique au milieu du IIe siècle, et même mieux encore dans
la première moitié de ce siècle. Il pourrait précéder les questions
posées, notamment par Marcion et Apelle, sur les rapports entre la
foi chrétienne et l'Ancien Testament.

Pour le lieu d'origine, on songera bien sûr à l'Asie Mineure où
l'action se déroule et dont Jean est l'apôtre par excellence.

Quant à l'hymne et au discours d'initiation, nous en avons dit
trop peu de choses ici pour justifier une hypothèse. Nous indiquerons
seulement qu'il pourrait avoir été composé peu avant ou peut-être

1 Cf. W. Schneemelcher dans Hennecke-Schneemelcher, t. II, p. 237-
238.

2 L'hypothèse selon laquelle les Actes de Pierre font des emprunts aux
Actes de Jean a été soutenue par C. Schmidt et L. Vouaux. Lipsius, Zahn et
James ont été plus loin en attribuant les deux textes au même auteur. Sur ces
hypothèses, voir L. Vouaux : Les Actes de Pierre, p. 49-52. La question a été
reprise, brièvement mais judicieusement, par W. Schneemelcher (dans
Hennecke-Schneemelcher, t. II, p. 180-181) qui conclut que le rapport de
dépendance pourrait tout aussi bien être inversé (ce dont nous doutons fort)
et qu'il est bien préférable de supposer que les parentés entre les deux textes
s'expliquent par l'emploi de motifs qui trouvent leur origine dans une même
sphère historique et religieuse.



THEOLOGIE DES « ACTES DE JEAN » I45

pendant la grande époque du valentinianisme, c'est-à-dire au miheu
du IIe siècle ou au début de la seconde moitié de ce siècle.

Dans cette étude nous avons laissé de côté les problèmes
littéraires pour rechercher, dans le corps des AJ, les traces éventuelles
d'une unité de doctrine. Nous espérons avoir montré qu'elle existe
réellement et qu'elle porte un témoignage unique sur une forme de

pagano-christianisme radical et primitif. Le Christ des évangiles
est spiritualise et assimilé au Dieu transcendant. L'incarnation est
vidée de sa réalité. Le baptême est inexistant et l'eucharistie est
célébrée sans être rapportée au salut opéré par le Christ. L'eschatologie
temporelle est absente. L'acte de salut se limite à une conversion
individuelle où l'homme est dès maintenant renouvelé. Cette religion
n'est pas exempte de dualisme dans la mesure où chaque conversion
est le résultat d'un combat victorieux contre Satan et où Fortunatus
est et demeure un enfant du diable.

Que ce texte ait pu être lu par les gnostiques et complété par
l'hymne et le discours d'initiation n'est pas surprenant. Avec ses

caractéristiques, le corps des Actes de Jean ne pouvait être reçu par
la Grande Eglise. En revanche, il pouvait être repris par des cercles
gnostiques préoccupés de combattre la réalité de l'incarnation et de
la croix.

Eric Junod et Jean-Daniel Kaestli.


	Les traits caractéristiques de la théologie des "actes de Jean"

