Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1976)

Heft: 2

Artikel: Paul Ricceur ou le discours entre la parole et le langage
Autor: Gisel, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381074

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381074
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PAUL RICEUR OU LE DISCOURS
ENTRE LA PAROLE ET LE LANGAGE *

Introduction : pour une théorie du discours

Paul Ricceur est a la recherche d'une théorie du discours. Son
dernier ouvrage l'atteste de la fagon la plus nette 1. Mais cet ouvrage
ne fait que prolonger une réflexion dont le cheminement est jalonné
par les textes suivants : «la structure, le mot, I'événement » (1967) 2,
« Qu’est-ce qu’'un texte ? » (1970) 3, «événement et sens dans le
discours » (1971) 4, « la métaphore et le probléme central de 'hermé-
neutique » (1972) 5, « philosophische und theologische Hermeneutik »
et « Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprache »
(1974) 6, ainsi que les textes qui viennent de paraitre dans Exegesis
(xg75) 7. D’ailleurs, & mon sens, 1’élaboration d’une théorie du discours
prend place dans I’ensemble de la quéte philosophique de Ricceur :
elle constitue 1'un des éléments décisifs dans la construction d’une
poétique annoncée dés 1950 dans le premier tome de sa Philosophie
de la volonté 8. A ce titre, elle trouve ses racines dans une conception
husserlienne qui veut que ce soit sur le noéme que le sujet et son
«vécu » se donnent a lire 9. Elle se déploie enfin dans le cadre d'une

* Exposé présenté le 9.6.1975 a 1'« Institut de recherches herméneutiques »
de la Faculté de théologie de Neuchitel et le 19.11.1975 dans le cadre du sémi-
naire philosophique du Professeur F. Brunner (Faculté des Lettres, Neuchatel).
Le titre de '’exposé m’avait été proposé par la direction de I'Institut.

1 La métaphore vive, Paris, Seuil, 1975.

: Repris dans Le conflit des interprétations, Paris, Seuil, 1969, p. 80-97.

3 In Hermeneutik wund Dialektik, Festschrift H.-G. Gadamer, Tiibingen,
Mohr, 1970, t. IT p. 181-200.

4 In M. PHILIBERT : Paul Riceur ou la liberté selon Uespérance, Paris,
Seghers, 1971, p. 177-187.

5 Revue philosophique de Lowuvain, t. 70, 1972 févr., p. 93-112.

6 In P. Ricekur et E. JUNGEL: Metapher. Zur Hermeneutik religidser
Sprache, Ev. Th., Sonderheft, Miinchen, Kaiser, 1974.

7 Exegesis. Problémes de méthode et exercices de lecture, F. Bovon et G.
RouIlLLER éd., Neuchitel, Delachaux, 1975.

8 Le volontaire et 'imvolontaive, Paris, Aubier, 1950.

9 Cf. P. GiseL: ¢« Paul Ricceur. Eine Einfiihrung in sein Denken », in P.
Ric®ur et E. JUNGEL. 0p. cit.,, p. 6. Trad. remaniée in Etudes théologiques et
religieuses, t. 49, 1974/1, p. 32.



PAUL RICOEUR OU LE DISCOURS ENTRE PAROLE ET LANGAGE 99

philosophie réflexive marquée par une discontinuité originaire
qu’atteste la faute et par une discontinuité finale qui donne a I'@uvre
son épaisseur, sa singularité, sa positivité et son autonomie relative,
une philosophie qui, par la méme, se fait herméneutique de 1'histoire
et non savoir de la vérité, une philosophie qui met en ceuvre un style
de penser plus kantien qu’hégélien, une philosophie qui nait de la
confession et en appelle a 1'espérance, bref, qui vit d’'une premiére
affirmation ne cessant d’étre médiatisée au cceur de la distance et de
la séparation.

Mais pourquoi une théorie du discours ? On a une (ou plutét : des)
théorie(s) de la parole comme on a, surtout depuis Saussure, une
théorie du langage. En terre francophone tout au moins 2, le moment
du discours et l'instance spécifique qu’il représente ont été relative-
ment moins travaillés.

Contre un accent unilatéral sur la parole — qui est le moment de
I'acte 3 — la prise en considération de l'instance discours atteste
que 1'événement n’existe que comme forme spécifique d’'une matiere
(le langage) qui a sa consistance et ses contraintes. I1 y a événement
puisqu’il y a mise en forme, mais on ne saurait parler de cet événement
qu’en fonction des figures qui viennent a se dire dans le langage et
par le détour d'une interprétation de ces figures. Cela veut dire deux
choses : 1) que la vérité est a déchiffrer au creux d'une histoire, non
dans la valorisation d'une « origine » (quel que soit le registre ou elle
puisse étre pensée : subjectif ou objectif) qui se tiendrait en son en
dega (en decd du discours, il n’y a que silence et absence dit Ricceur),
qui se tiendrait en un lieu que la faute n’aurait pas encore affecté ;
2) que la vérité ne peut étre de I'ordre du pur et simple donné, mais
seulement de 1'advenir ou, pour anticiper, qu’il n’y a pas d’étre (méme
en sa précédence) sans acte, et donc sans promesse possible.

Contre un accent unilatéral mis sur le langage, la prise en compte
de l'instance discours attire 1’attention sur le moment de discrimina-
tion et de structuration (je dirais: de limite) qui fait échec a la
dissémination sans fin ni commencement que se plaisent & chanter
aujourd’hui certains disciples radicaux d’Heidegger et de Nietzsche,
magnifiant — par désespoir du sens — l'esthétisme des mots sans
discours ou la jouissance brute des signes sans présence parce que
sans position (positio, thesis).

1 Cf. le tome II de la Philosophie de la volonté : 11/1 I’homme faillible et
I1/2 la symboliqgue du mal, Paris, Aubier, 1960.

2 Il n’en va pas de méme de la linguistique anglo-saxonne qui — ceuvre
de logiciens souvent — est partie d'une analyse propositionnelle, et non d’'un
examen du mot couplé 4 une prise en considération des espaces structuraux
qui le définissent selon un jeu de dictionnaires entrecroisés.

3 Moment de 1'événement, cf. F. de Saussure.



I00 PIERRE GISEL

Conclusion : parce qu’il est proposition de sens dans le milieu
méme du langage 7, le discours atteste une autonomie spécifique que
I'on ne saurait court-circuiter dans notre quéte du monde dont il
parle ou du sujet qui le parle, mais cette autonomie est celle d'une
figure qui nait bien dans le monde, en réponse a ce qui la précede,
et dans une visée qui concerne le monde (Ricceur parle d’intenté du
discours) et qui dit, en son ordre, un monde.

I. Le discours

Elaborer une théorie du discours comme instance spécifique,
c’est partir dés I’abord de I’énoncé 2, de I'acte de prédiquer, et non
des mots dont le sens serait défini par le seul lexique. Ici, on interro-
gera la question du sens a partir du moment de la production du
sens. Dans la théorie du sens, le moment généalogique commandera
le moment nominal 3.

Qu’est-ce qu'un énoncé ou un discours ? C’est une manifestation
de langage en forme fextuelle (la phrase en constitue la plus petite
unité) qui:

1) se produit comme événement et en méme temps se laisse
comprendre comme sens ; parce que I’événement est sensé (institution
d’un sens), on pourra en parler, le laisser nous enseigner, le critiquer
et, finalement, l'interpréter et le reprendre comme événement ;

2) qui dit l'identité (fonction identifiante et singularisante) et
en méme temps articule en un ordre propre (fonction prédicative) ;
parce qu’elle articule en son ordre, elle permet de dire l'identité,
mais parce qu’elle dit I'identité, elle est liée & un ici et & un mainte-
nant ;

3) qui s’effectue comme dire (fonction locutionnaire) et en
méme temps comme faire (fonction illocutionnaire) ; parce qu’elle
est un faire, elle ne dit le monde qu’en le modifiant, parce qu’elle
est un dire, elle est liée au monde qui la précede ;

4) qui advient comme sens (immanence) et en méme temps fait
référence (dénotation, intenté du discours); parce qu’elle vit de
référence, elle parle du monde, mais parce qu’elle en parle comme
sens, la référence est médiate ;

5) qui renvoile a la réalité et a un locuteur ; parce qu’elle renvoie
au locuteur, elle est liée a un ici et & un maintenant singulier, mais

1 Cf. Le Conflit des interprétations, p. 86.

* Ricceur s’appuie ici sur les travaux du linguiste francais Benveniste,
cf. par exemple Problémes de linguistique générale, Paris, Gallimard, 1966,
p.- 251-257.

3 Sur ces points et 'ensemble de ce § I, cf. la Métaphore vive, I111e étude.



PAUL RICOEUR OU LE DISCOURS ENTRE PAROLE ET LANGAGE I0I

c’est dans la mesure ol elle est liée 4 un ici et & un maintenant qu’elle
parle de la réalité (du monde) r.

Comme tel, le discours vit d’une fension. Tension entre le monde
a signifier et la langue qui signifie. Tension qui imprime sa marque
spécifiquement linguistique au cceur de 1'énoncé : c’est la tension
entre un moment paradigmatique (verticalité des signes dans le
systéme et modeéle de la substitution libre) et syntagmatique (hori-
zontalité des signes dans la phrase et modele de I'articulation réglée
par une grammaire).

Cette théorie du discours appelle trois remarques :

I. Le discours — parce qu’il est un fait de langage — joue sur un
arriere-fond d’écart généralisé. Parce que le discours développe son
propre espace (cf. la Métaphore vive, p. 185 ss.), sa visibilité (p. 187),
son autonomie spécifique, on dira qu’il y a écart entre le locuteur et
I'énoncé, comme il y a écart entre I’énoncé et ce dont 1’énoncé
parle. Cet écart (ou plutét : ces écarts) permettent I'avénement du
discours ; en méme temps ils font du discours un certain jex de
langage : les écarts ne sont pas seulement entre le réel et le dit, ils
sont aussi proprement linguistiques.

Parce qu’il y a écart, 'analyse du discours reléve d'une pragma-
tologie (p. 116). Le discours propose une innovation de sens: a moins
d’étre secretement mort ou d’avoir conquis artificiellement I'uni-
vocité des langages scientifiques, le discours est toujours une réponse
créatrice (p. 161) a une question que le monde pose, une question
que, peut-étre, le monde ne cesse d’étre. Le discours nait face a
d’autres discours 2, sur l'arriere-fond de 1’énigme des choses : il nait
d'un #ravail de la parole humaine sur la langue (7bid), dans le jeu de
I'interpellation réciproque et d’une interrogation fondamentale.

Tout discours dit le monde. Sans distance, il n’y a pas de dire ;
dans le régne de I'immédiateté et le plein de la présence, on ne parle
pas. Mais sans le monde, il n’y a pas de discours; dans le régne de
I’absence radicale, on ne peut que jouer, par dérision. Tout discours
nait d’'une distance et marque une nouvelle distance ; mais tout dis-
cours dit I'identité.

2. Sur un arriére-fond d’écart, le discours propose des figures qui
permettent sinon de combler les écarts 3, du moins d’organiser un jeu

I Je dépasse ici la lettre de Ricceur telle qu’elle s’exprime dans le passage
examiné, mais non l’ensemble de sa position philosophique : il n’y a d’inter-
prétation que située, précisément parce que dire le monde n’est pas simplement
répéter un étant comme réalité sans possibilité.

2 Non dans le vide du non-savoir, mais dans le plein de la doxa.

3 Et, & mon sens, méme pas stricto sensu, de les « réduire » ; c’est pourtant
le mot qu’utilise I'auteur — non sans équivoque peut-étre.



102 PIERRE GISEL

de passages. Le discours — ce que ne fait pas la parole qui n’est
qu’'acte avant l'inscription, ni le langage qui n’est qu’inscription
que l'acte aurait désertée — advient comme forme déterminée,
délimitée, close. Parce que non seulement il est espace, mais qu’il
vit de sa cléture, on dira qu’il se propose comme jeu de figures. A ce
titre, il ne vit pas de la dissémination propre a une théorie radicale du
langage comme autonomie (distante) a 1'égard du monde, il vit de
discriminer la dissémination ou la polysémie.

Le discours est figure parce qu’il est langage et non pas pure
reduplication du monde ; mais le discours est figure du monde parce
qu’il est dire et non pas ronde incessante de la substitution arbitraire
des signes sans référent.

3. Proposant des figures sur un arriére-fond d’écart, le discours
vit d'une référence qu’il atteste et désigne, qu’il a trouvée et qu’en
méme temps il invente, qu’il découvre et que tout a la fois il ouvre.

Parce que le discours est dire, la référence n’est pas nulle ; mais
parce que le discours est un phénomene de langage, la référence est
autre que le monde naturel (p. 187 s). Parce qu’il y a langage, avec
sa spatialité, son autonomie, son opacité, il y a oblitération (p. 190)
d'une référence immédiate. Mais cette oblitération est le point de
départ de la quéte d’une référence autre, rendue possible par le dis-
cours méme et le « monde » qu’en quelque sorte il déploie. La question
de la référence n'est pas définitivement abolie, elle n’est que suspendue.
Mais on n’y répondra (le discours y répond) qu’a partir des figures du
discours.

Conclusion : le métaphorique est premier. Il l'est radicalement.
J’entends qu’il ne saurait étre traduit comme on substituerait a un
terme imagé le terme propre qu’il remplagait. C'est que le méta-
phorique ne ressortit pas a I'ordre de I'ornement dont joue la rhéto-
rique, mais a la trame méme des discours que les hommes tiennent
lorsqu’ils entendent dire — sans la savoir d’un savoir de science —
I'identité des choses, de I'homme et du monde. Le métaphorique
n'est pas facultatif ; il est nécessaire. Partant, il n’est pas radicale-
ment libre : il vit des précédences dont il nait et auxquelles il répond.

Le métaphorique est au départ de la pensée. Ricceur n’a cessé
de s’interroger sur les sources non philosophiques de la philosophie.
La pensée ne commence pas avec le concept. Mais le métaphorique
est, comme le dit Aristote en une formule aujourd’hui incomprise,
imitation de la nature (mimmoic @iocewc) out il faut bien voir que
'« imitation » est créatrice, faire (mofnoic) et que la « nature » n’existe
que comme nature construite (créée, faite, parce que fonciérement
aporétique) *. Parce que le métaphorique est « imitation de la nature »

1 Cf. P. AUBENQUE : Le probléme de I'étre chez Aristote, Paris, PUF, 1962,
1972 3.



PAUL RICOEUR OU LE DISCOURS ENTRE PAROLE ET LANGAGE I03

(en notre langage : figure du monde), le régne philosophique est pos-
sible comme commencement an sein et du sein d'un régne de la méta-
phore.

II. Elucidations philosophiques

La théorie du discours dont on vient d’exposer les grands traits
est solidaire d’une certaine position philosophique. On va tenter
d’élucider certains de ses aspects selon trois perspectives.

I. Ricceur entend dépasser I'alternative positiviste qui oppose
un langage descriptif a un langage émotionnel (p. 185ss.). Tout
discours (y compris la poésie) vit d'un rapport avec les choses, et tout
discours (y compris la description) vit d’une instance autre que celle
de la réalité. C’est pourquoi Ricceur s’en prend a la séparation dou-
blement ruineuse de l'«erkliren» et du « verstehen» (héritée du
romantisme et consolidée dans le débat contre I’historicisme) I. En
recourant a une théorie du discours, Ricceur s’efforce de conquérir
un modele herméneutique débarrassé des hypothéques héritées de
Schleiermacher et de Dilthey (p. 278 ; cf. aussi Exegests, Metapher,
etc.). Plus profondément, c’est l'opposition du sujet et de l'objet,
typique de la modernité cartésienne, de I’Aufkldarung et de ses avatars
aux I19° et au 20¢ siécles, qui doit étre liquidée. On pressent que
cela ne peut qu’aller avec une remise en cause et en chantier de ce que
signifient les mots de réalité, de monde, de vérité.

Ricceur accorde a 1’énoncé une valeur heuristique. Il emprunte a la
théorie des modeles (cf. la Métaphore vive, p. 302 ss.) qui, tout en
ayant leur autonomie propre, permettent une «redescription »
de la réalité liée a une nouvelle possibilité d’y opérer. Que le modele
se déploie spatialement et systématiquement de fagon indépendante
n’exclut pas qu’il assure une fonction réellement cognitive. Comme
modele, il nait d’une rupture et vit de fiction ; mais du méme coup,
il permet une organisation descriptive du réel.

Mais si c’est au gré de telles modalités que le discours dit le réel,
il va deés lors de soi que la copule « est » (forme exemplaire du prédi-
quer) doit étre reconsidérée. En fait la théorie du discours dont on a
vu qu’elle vivait d’une tension originaire se répercutant a différents
niveaux, suppose et exige une tension interne a I'étre méme dont
on parle. On dira que le « est », du seul fait qu’il est 4if (mais qu’est un
«est » qui n’est pas dit ? qu’est la copule en dehors du prédicat ?), vit
d'une qualification : le « est » est en méme temps et dans le moment
méme ol il est prononcé un « n’est pas », parce qu’il est en fait, impli-
citement et toujours, un « est-comme » (p. 310 ss.). On I'aura compris,

! Cf. notamment Qu’est-ce qu'un lexte ?



104 PIERRE GISEL

une telle philosophie s’en prend a la fois — dans un combat sur deux
fronts — A une naiveté ontologique qui oublie le « n’est pas » de tout
«est », croyant pouvoir dire le réel sans le qualifier (le «est » sans
« comme »), et a la fois a la réduction de la qualification a un moment
autonome du jugement (le ¢« comme » sans «est»). C'est que l'affir-
mation I, chez Ricceur, pour étre originaire et finale, n’advient
qu’au cceur de la distance et de I’absence. Parce qu’il y a distance,
on sait que l’énoncé vaut originairement comme affirmation (donc
comme acte) et non comme reduplication. La critique d'un «est »
totalitaire et mensonger nous restitue au « est-comme » de la création.
La médiation de 1'ontologique par I'histoire nous permet de redécou-
vrir 'ontologique comme affirmation. C’est peut-étre parce que la
métaphore meurt que 'on peut remonter a la métaphore vive et ne pas
se laisser abuser par un discours qui est encore véhiculé mais plus au
titre de dire, tout au plus au titre de troc, qui n’est pas mort quant
a un certain usage commercial, mais bien mort quant a sa force
illocutionnaire, selon le mot de Nietzsche que cite Ricceur: «les
vérités sont (...) des métaphores qui ont été usées et qui ont perdu
leur force sensible, des piéces de monnaie qui ont perdu leur empreinte
et qui entrent dés lors en considération non plus comme pié¢ces de
monnaie mais comme métal » (p. 364).

2. Apres Marx, Nietzsche et Freud, chacun sait aujourd’hui
que si I’homme vit d’écart — dans son histoire et ses discours —
il n'y a pas de point zéro — neutre — & partir de quoi mesurer
I’écart. Il n'y a pas d’origine derriére le langage et ses métaphores
obligées. Je cite Ricceur: « L'idée d’'une métaphorique initiale ruine
I'opposition du propre et du figuré, de 'ordinaire et de 1’étranger,
de l'ordre et de la transgression. Elle suggére 1'idée que l'ordre lui-
méme procede de la constitution métaphorique des champs a partir
desquels il y a des genres et des espéces » (p. 33).

On assiste des lors, en modernité, a un procés difficile : ceux
qui tiennent envers et contre tout les mots simplement comme
signifiant d'une réalité qu'’ils signalent ; on renvoie dés lors & un
ordre naturel des choses, a I'étre dans sa nécessité d’existence de fait
et a une régle de substitution & deux termes (signum-res) ; dans le
camp oppos¢, on trouve ceux pour qui la substitution est sans fin
parce qu’elle s’est trouvée dépouillée de tout commencement le jour
olt I'on a redécouvert que le signifiant était lui-méme signifié. Au
régne de la copie réglée terme a terme (cf. I1® étude : la rhétorique
finissante en modernité cartésienne), a succédé la polysémie ol la

substitution arbitraire est au ressort d’un jeu infiniment pluriel et
indéfiniment hasardeux.

' Chez Ricceur, le théme de l'affirmation est hérité de J. Nabert.



PAUL RICOEUR OU LE DISCOURS ENTRE PAROLE ET LANGAGE 105

En conquérant sa théorie du discours, Ricceur récuse les deux
termes de l'alternative, dans la mesure ol la position des uns et des
autres prend appul sur le mot, non sur I'énoncé. Partir de 1’énoncé,
au sens ou on l'a défini, c’est renvoyer a un meétaphorique originaire
(non & un ordre naturel ou a une anarchie d’oll ne cesseraient de
surgir les configurations différentes des coups de dés cheéres aux
Nietzsche deleuziens) et c’est penser la vérité comme avénement,
transgression ou écart certes, mais a partir d'une nstitution et comme
nouveau moment d’institution (non comme nécessité des choses, res,
ou comme liberté de I'acte, signum). In conditio humana, le méta-
phorique est originaire. Mais le régne de 'analogia proportionalis
est possible. S'il n'y a donc pas de fondation en raison ou en étre,
il y a validation en raison et en étre (cf. p. 33 ss.).

Le discours est imitation. Mais I'«imitation» est un faire:
elle ne connait de « nature » que construite. D’oul une analogia propor-
tionalis qui refuse de se laisser absorber en un schéme a deux termes.
D’ou un registre fonciérement historique. Il n’y a d’«imitation »
(ufunorg comme moinoig) que dans la foi au possible (p. 56) que 1'on
croit déchiffrer au cceur méme de la « nature » (pdoic) comme ce qui
la soutient et lui donne d’étre. Parce que ni le faire ni le dire ne se
surajoutent au réel (contre la théorie de la métaphore comme orne-
ment et artifice), 1l faut dire que la théorie du discours conquise par
Ricceur va de pair avec une compréhension du « réel comme acte »
(cf. p. 61). Toute existence sera des lors lue (et révélée) comme éclose

(ibid.).

3. Le métaphorique est premier. Mais parce qu’il y a discours,
I'entreprise philosophique est possible : le métaphorique peut étre
pensé. Ricceur s’en prend a J. Derrida pour qui la theése d'un méta-
phorique initial entraine une métaphoricité sans borne, que le discours
philosophique comme penser dans le concept ne peut que tuer en le
trans-posant en méta-physique. Dés lors, la seule tache réservée aux
penseurs consisterait a déconstruire les philosophies, a dénoncer
leur coup de force caché et & nous restituer a cette circularité radicale
du métaphorique dont il ne saurait y avoir de discours sinon celui qui,
indirect, de fagon quasi apophatique, semble s’ouvrir en creux au
travers de l'entreprise destructrice des discours qui ont cru pouvoir
impunément parler du métaphorique dans leur ordre propre.

La théorie du discours permet de modifier la question qui est ici
sous-jacente — comment penser le non-philosophique ? -— en balisant
autrement le terrain sur lequel elle vient a se dire.

t Cf. la proposition d’Aristote mentionnée supra : Le discours est « imitation
de la nature », recréation (reprise) d’une nature construite.



100 PIERRE GISEL

Classiquement, on part du mot, on pose un sens propre et un
sens figuré, on glisse dés lors a 'opposition du sensible (le propre,
le réel, etc.) a I'idée (le figuré, l'intelligible, etc.), entrant ainsi dans
la «reléve » (Aufhebung) et I'oubli propre a la méta-physique. D’olt
I'adage de Heidegger: «le métaphorique n’existe qu’a l'intérieur
de la métaphysique » (cf. p. 357). Dés lors, effectivement, la question
se pose dans les termes de Derrida : ou la philosophie est vraie, mais
c’est au prix d’'une mise a mort du sensible, ou il faut en revenir au
sensible, au pur poétique dont on jouit mais dont il n’y a pas de penser
possible sinon sur le mode de la désertion traitresse (a moins que
penser soit simplement réfléchir & cette aporie-la : I'aporie qui veut
que, pour 'homme, vivre et parler soient toujours Différance).

A Tlinverse de la position classique, Ricceur part du discours
(non du mot) ; on entre dés lors dans le procés qui dit médiatement
'identité, dans un jeu originaire du proche et du lointain, du méme
et de 'autre, ot le lointain et 'autre sont constitutifs du proche et
du méme (et réciproquement). Parce que le poétique est ainsi en
situation de discours, dés le départ et de bout en bout, dans l'igno-
rance radicale de tout point zéro — naturel et non historique — on
dira que le poétique est solidaire d’'un « intenté » : I'énoncé est énon-
ciation, visée de monde, en prise sur le monde et aux prises avec le
monde (ou les mondes...) ; le discours philosophique est dés lors
possible : comme mise a jour et interprétation de cet «intenté ».

Il faut s’expliquer plus avant. Si la philosophie est possible,
c’est, je crois, parce qu’'avec le discours, il y a ordre structuré et
pluralité d’organisation. On parlera d’un univers du discours qui est
un univers des discours, dynamisé — comme dit Ricceur en un
contexte un peu différent — selon «un jeu d’attractions et de répul-
sions », un univers « dont les foyers organisateurs sont décentrés les
uns par rapport aux autres sans que jamais ce jeu trouve le repos
dans un savoir absolu qui en résorberait les tensions» (p. 382).

Il y a donc, premierement, inscrit au cceur du discours, un phéno-
meéne de dédoublement qui fait qu’'a la référence au monde naturel
se substitue une référence au monde projeté et organisé, tout a la
fois révélé et créé, ouvert et découvert ou, pour reprendre l'indication
d’Aristote, recréé selon un jeu d’«imitation» Ce dédoublement —
deuxiémement — est a la racine d’un univers des discours possibles :
si le discours n’est pas reduplication, on entre en pluralité. La tension
interne au discours implique la tension, voire le conflit, des discours
entre eux. Le discours dit le monde. Mais il y a plusieurs mondes.
C’est, je crois, cette pluralité des mondes qui joue comme condition
de possibilité d'un discours philosophique : si les mondes sont divers,
on pourra en effet élucider — au gré d’un nouveau décentrement —
le rapport a I'étre que tel discours suppose lorsqu’il dit le monde.



PAUL RICOEUR OU LE DISCOURS ENTRE PAROLE ET LANGAGE I07

C’est toujours dans le monde et le langage que l'on parle. Le philo-
sophe comme le poéte. Mais le moment réflexif est possible parce
qu’il y a diverses maniéres d’habiter le monde et le langage : je suis
dans l'étre, mais il y a un savoir de mon étre-rapporté a I'étre
(cf. p. 385).

La tache philosophique ne commence qu’au cceur du non-philo-
sophique. Elle est précédée de l'événement (Ereignis, es gibt, etc.).
Mais l'événement n’est pas acte pur ou don brut ; il rassemble, il est
avénement parce qu’il est di¢. Une distance et un jeu d’interpellations
et de réponses apparaissent ainsi contemporains de la couche séman-
tique la plus originaire. Le philosophe prend appui sur la dynamique
de 1’énonciation qui vient perpétuellement s’inscrire au creux de la
distance et toujours manifester une nouvelle distanciation. Parce
que l'appartenance ne se signale pas seulement dans le foisonnement
des mots, mais se dit dans la systématicité du discours, le philosophe
se léve et interpréte. Chez Ricceur, la philosophie est possible parce
qu’il y a discours et non seulement parole pure ou jeu sans fin de
langages. Mais elle existe comme élucidation du type d’appartenance
qui advient avec tel discours. En ce sens, elle est radicalement hermé-
neutique, grevée de finitude, mais d’une finitude pensable.

III. Ce gqu'assume le théologien

Tout théologien doit assumer une théorie de I'étre, du réel et de la
vérité. J’assume ici celle de Ricceur pour une double raison.

1. Le théologien sait qu’il vit et qu’il parle en régime de distance,
d’inadéquation, de séparation, du seul fait qu’il est théo-logien.
Parce qu’il en appelle au tout-autre lors méme qu’il entend dire
I’homme et le monde, il opére un décentrement a 1'égard de tout
régne sans faille de la pure présence. Le théologien nait de contester
le mensonge de 'immédiateté, dans ses diverses modalités, toujours
positivistes et secrétement totalitaires, qu’elles sacralisent 1'étant
dans son étre-1a, qu’elles magnifient I'histoire dans une des perspec-
tives historicistes héritées de Hegel ou méme (le rapprochement
n’apparaitra paradoxal qu’a ceux qui ignorent Nietzsche et les
« maitres du soupgon ») qu’elles se réclament d'un idéalisme subjectif
ou de la morale. Hegel n’a pas le monopole du savoir absolu. Masquer
la finitude, oublier que le monde est d’abord énigme et promesse,
don et interpellation, obturer la discontinuité originaire et finale dont
I’'homme vit au moment méme ol on entendait la signifier sont les
tentations permanentes et diaboliques de I’homme.

Le théologien vit de dire I'identité face (coram) a I'altérité, de dire
1’étre comme éclos, I’énoncé comme énonciation, le destin comme don,
I'achévement comme faire et comme promesse. La réciproque n’est



108 PIERRE GISEL

pas moins vraie. Le théologien est peut-étre justement celui dont
parle Ricceur, «celui qui voit comme achevé et complet ce qui
s’ébauche et se fait, celui qui apergoit toute forme atteinte comme
une promesse de nouveauté» (p. 392). La théologie vit de récuser
I'alternative qui oppose le primat aristotélicien du réel sur le possible
au primat moderne du possible sur le réel *: elle dit le monde, mais
elle le dit créé et recréé par Dieu ; elle dit la création, mais elle la dit
manifestée et remanifestée dans le monde. La théologie est théolo-
gique lorsqu’elle parvient a dire ensemble le passé et le Dieu qui
vient.

2. Prendre pour point de départ le moment du discours, c’est,
on l'a dit, penser la vérité comme advenir en régime fonciérement
historique. Or, une structure de pensée christologique me parait
précisément exiger une théorie de ce type: penser christologique-
ment, c’est @) ignorer toute immédiateté et quand il s’agit de dire la
vérité et quand il s’agit de dire le monde, et c’est b) parier pour un
avénement vrai du monde au cceur de I'histoire.

Comme Ricceur, le théologien chrétien part de 1'histoire. Comme
Riceeur, il déchiffre au cceur de I'histoire un jeu de discours qui,
tout en restant foncierement historiques, se présentent comme figures
structurées et autonomes. La christologie, c’est une autonomie histo-
rique de ce type qualifiée comme théologique, ce qui veut dire plusieurs
choses (et qui se pensent de fagon trinitaire) :

a) on soulignera, premiérement, l'arriére-fond pluriel sur lequel
I'autonomie christologique vient a se dire. Une théologie christologique
ignore le régne de la nécessité propre a I'onto-théologie ; elle nait d'un
don et d’une confession, renvoyant ainsi & une premiére /liberté :
elle vit de recevoir un monde (advenu, créé) qu’elle dit vrai ;

b) la figure christologique — comme tout discours — dit I'iden-
tité du monde. Elle le dit de telle facon que l’alternative vérité
d’étre (dans une ligne scolairement héritée d’Aristote) et vérité de
jugement (dans une ligne scolairement héritée de Descartes) se trouve
réellement dépassée : 1'autonomie historique considérée est espace
de monde, de réalité, d’'étre. Mais parce qu’elle est singuliére, figure
déterminée et close, elle se fait jour dans le monde comme discri-
mination, bref comme jugement. Apres avoir démasqué le mensonge
de l'onto-théologie, la méditation sur le théme du discours montre
que la vérité ne saurait se dire que dans 'hisfoire : comme figure
spécifique d’histoire (contre la vérité comme disqualification radicale
de I'histoire). Parce qu’elle est christologique, la théologie dit le

1 Cf., explicitement, E. Bloch et 1’école de Francfort, etc., mais plongeant
ses racines, je crois, dans les paris les plus originaires de la tradition carté-
sienne,



PAUL RICOEUR OU LE DISCOURS ENTRE PAROLE ET LANGAGE I09

monde ; mais elle le dit coram deo (contre I'onto-théologie qui ignore
la pertinence théologique de I'histoire et contre la «jésulogie » qui
ignore la pertinence de la théologie pour I’histoire). Ce faisant, mais
ce faisant seulement, elle dit — indirectement — le Deus coram
homine ;

¢) la position de Ricceur nous conduit a radicaliser la modernité
et a la contester sur son propre terrain. Descartes et Kant nous ont
appris que ’homme est étranger dans le monde et incapable d’attein-
dre les choses en leur réalité. Qu’est-ce que le monde ? Seul le sujet
pourra le dire. Mais le théologien aprés Ricceur et faisant fructifier
a son profit la critique de Marx, de Nietzsche et de Freud pose la
question : qu’est-ce que le sujet ? Or, seul le monde pourra le dire.
Jeu de renvois désespérés ? Non, et voici pourquoi. Premiérement
a titre préliminaire, on dira qu’on touche ici, au cceur de la modernité,
a une redécouverte théologique indirecte : le discours cartésien et
post-cartésien du sujet doit, théologiquement, étre dénoncé comme
enclos en sa propre nécessité, maniére subtile de conjurer la rupture
avec le monde et oubli de I’altérité originaire a partir de laquelle seule
I’homme peut étre vrai. Mais, deuxiémement et surtout, au cceur du
monde et de I'histoire, ’histoire et le monde ont été difs, ne cessent
de se dire, et de multiples fagons. L’homme est dés lors interpellé.
I1 peut répondre. Il le fera en pariant, dans l'irréductible conflit des
interprétations, pour une certaine organisation du monde dont il a la
responsabilité de montrer et de manifester la vérité. Il répondra dans
le jeu de I'analogia proportionalis qui, pour ignorer tout commence-
ment supra-historique (supra nos), permet néanmoins un «commence-
ment » au cceur de l'histoire (par le jeu de l'extra nos) mais d'un
« commencement » qui n’est justement pas défini en termes humiens
(le commencement comme premier terme d’'une série temporelle) :
la théologie, on le sait, vit toujours d'une nouvelle maniére de poser
la question du point de départ (et non pas simplement d'un renver-
sement du point de départ).

Ainsi, apres avoir démasqué la fausse et secréte immédiateté
de l'onto-théologie (x¢r article), aprés avoir avancé que la vérité
ne pouvait se dire qu’en histoire (2 article), on dira que dans 'histoire,
il est possible de dire la vérité (ce qui suppose un détour par l'instance
du croire, de la rupture et du don, de l'offre et du choix) et d’en
répondre (3¢ article). Une théologie christologique dit la vérité de
I'histoire (2¢ article) sans cesser de renvoyer a une rupture instaura-
trice originaire (rer article) et sans cesser d’en appeler & une confir-
mation quotidienne au cceur du monde (3¢ article).

Telle est la structure d’une théologie christologique, et donc
trinitaire. Elle est en tous points paralléle & ce que Ricceur nous



110 PIERRE GISEL

enseigne lorsqu’il développe sa théorie du discours. Mais attention,
si cette théorie du discours implique, comme on 1’a vu, une certaine
théorie de I'étre et de la vérité et, a ce titre, n’est pas théologiquement
indifférente, elle n’est pas, comme telle, confession théologique. Il faut
encore montrer en quor tel discours peut étre dit vras.

PIERRE GISEL.



	Paul Ricœur ou le discours entre la parole et le langage

