
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1976)

Heft: 1

Artikel: La théologie est-elle une science? À propos d'un débat actuel de
théologie fondamentale

Autor: Kraege, Jean-Denis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381071

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381071
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA THEOLOGIE EST-ELLE UNE SCIENCE?
A propos d'un débat actuel de théologie fondamentale

Vu son historicité intrinsèque, la foi chrétienne est toujours déjà
réfléchie à un niveau que l'on peut qualifier de théologique. Si ce
n'est pas le cas, elle est une foi morte parce qu'elle n'est plus conforme
à l'historicité de la révélation de Dieu en Jésus-Christ. Or établir
que la foi chrétienne doit se réfléchir théologiquement, c'est aussitôt
se demander de quel mode va être cette réflexion théologique. Une
alternative est actuellement posée dans les faits. Outre de
nombreuses solutions médianes et boiteuses, la théologie se comprend,
en effet, soit comme science, soit comme ne correspondant pas à
des critères scientifiques, mais relevant d'une ou de quelques assertions

fondamentales L Nous ne pourrons toutefois pas empêcher
certains esprits non respectueux du principe de non-contradiction
de prétendre que la théologie est toute entière à la fois scientifique
et assertorique

En faisant de la théologie une science, on la fait tendre vers un
idéal d'objectivité ; on la dote d'une instance critique capable de
fonder son jugement sur l'évidence et d'être autocritique, aussi bien
au plan méthodologique qu'à celui du contenu du discours émis.
On peut très bien imaginer ce que serait une telle théologie si l'on
conçoit, tout à fait hypothétiquement, qu'elle ne soit formée que des
sciences bibliques. Une telle science n'ose plus affirmer que quelque
chose est vrai en dehors de ce que lui livrent ses méthodes. Or les
méthodes scientifiques impliquent un cheminement extrêmement

1 Une alternative quelque peu différente, mais également intéressante et
actuelle, est posée par G. Ebeling dans son ouvrage Studium der Theologie.
Eine enzyklopädische Orientierung (UTB 446, Tübingen, 1975), où il oppose
les théologiens qui affirment que l'on détruit les vérités révélées en les soumettant

au jugement de la raison et ceux qui accusent la théologie de contredire
l'essence de la science en s'immunisant dogmatiquement. Pour tout ce qui
concerne l'histoire du problème de la scientificité de la théologie, nous renvoyons
à l'introduction de W. Joest à la théologie fondamentale (Fundamentaltheologie,
coll. «Theologische Wissenschaft», Stuttgart, Kohlhammer, 1974).



26 JEAN-DENIS KRAEGE

long ; leurs résultats restent longtemps au stade d'hypothèses et
elles apportent des informations vraies, mais qui sont contradictoires
entre elles et qu'une science est incapable de trier. Une telle théologie
scientifique doit alors jouer le jeu de la totale tolérance. Par là même,
elle discrédite toute forme de « vie spirituelle » et d'autonomie de
réflexion et fait le jeu de l'incroyance en perdant totalement la
dimension assertorique.

La réaction toute trouvée à ce type de théologie consiste à ne
plus considérer la théologie que comme une réflexion, rigoureuse
certes, mais non scientifique, fondée sur une ou des assertions
fondamentales. Une telle théologie non scientifique devient automatiquement,

par un processus réductionniste, idéologique parce que
doctrinaire et dogmatiste. Elle fait alors correspondre à son assertion
fondamentale une décision qui est la source de tout le système
échafaudé. On décidera, par exemple, que la succession de Pierre
assure l'infaillibilité ou que les Ecritures sont tout entières inspirées
à la lettre. On n'a dès lors plus à rendre de comptes à personne, si
ce n'est —¦ et encore — à Dieu. On s'immunise ainsi contre les attaques

des sciences et de toute autre doctrine. Sans être atteinte par
les assauts de l'esprit critique, une telle théologie s'échafaude à

l'intérieur de sa gangue immunisatrice. Elle peut se lancer à l'assaut
de la planète en se propulsant sans complexe dans des situations où
elle est totalement déplacée. Une telle théologie fait alors preuve de
la plus intolérable intolérance qui soit.

De cette esquisse, il est possible de déduire que sur tous leurs
points décisifs ces deux types de théologie s'excluent radicalement.
Il n'en reste pas moins que chacune d'elles part de prémisses respectables

et nécessaires à une théologie bien formée. Il y a donc autant
de raisons de faire de la théologie une science qu'une réflexion
doctrinale. C'est à ce niveau que pour nous se pose la question de la
scientificité de la théologie. Cependant, avant d'en venir au débat
lui-même, il est bon de prendre conscience de quelques conséquences
directes du problème ainsi posé. Une théologie qui se veut scientifique
se trouve, par exemple, devant deux possibilités lorsqu'elle entre
en discussion avec les autres sciences : soit elle modifie les normes
généralement admises de la scientificité pour les faire correspondre
à son objet, soit elle adapte son objet en fonction de critères scientifiques

qui lui sont extérieurs. Par contre une théologie qui ne se

voudrait que doctrinale se verrait bientôt rejetée de l'Université
parce qu'elle ne répond pas aux normes de la scientificité soit-disant
requises d'une branche enseignée dans le cadre d'une aima mater.
Malgré le risque certain qu'il y a à rejeter les facultés de théologie
hors de l'Université, il serait pourtant faux de croire que l'on peut
réduire la question de la scientificité de la théologie à des questions



LA THÉOLOGIE EST-ELLE UNE SCIENCE 27

d'intendance et d'organisation universitaire, car il y va dans cette
question de l'objet même de la théologie. La décision de faire de la
théologie une science ou une doctrine repose sur une certaine
compréhension de l'objet et de la tâche de la théologie et, au travers de
la théologie, sur une certaine compréhension de la foi chrétienne.

Si le débat au sujet de la scientificité de la théologie remonte en
fait à la scolastique médiévale ' et s'il est reparu à plusieures reprises
au cours de l'histoire de la théologie, c'est assez récemment qu'il a
refait surface à la suite de discussions philosophiques au sujet des

normes de la scientificité (de la part du néo-positivisme, de la théorie
critique de l'école de Francfort et du rationalisme critique). Ce sont
surtout les virulentes attaques faites à la théologie par le chef de
file en Allemagne du rationalisme critique, H. Albert, qui ont remis
dans toute son acuité le problème sur le tapis 2.

1. L'aventure du rationalisme critique

Le rationalisme critique 3 conteste aux définitions traditionnelles
de la scientificité leur honnêteté intellectuelle. Elles tentent toutes,
en effet, de s'immuniser en cherchant à trouver un fondement. Dès
lors elles sont automatiquement catalogables dans l'une des trois
catégories du célèbre Trilemme de Miinchhausen 4. Si toute science
est dogmatiste, il faut opposer à l'établissement d'un fondement
unique et suffisant une méthodologie basée sur l'alternative (d'où un
pluralisme théorique de base). Toute proposition présentée à titre
d'hypothèse, donc toujours susceptible de falsification, doit être
l'objet d'un examen critique pratiqué à l'aide d'arguments uniquement

rationnels (d'où la dénomination de «rationalisme critique»).
La science consiste dès lors à trouver des contradictions dans une
synthèse préétablie ainsi qu'à falsifier les hypothèses nouvelles et
non plus à trouver un fondement et à bâtir sur ce fondement un
échafaudage logique structurateur du système.

La critique centrale portée à partir de là à la théologie consiste
à montrer qu'eUe est un savoir qui se fonde sur la foi, laquelle est un

1 Nous faisons allusion ici aux débats entre l'école aristotélico-thomiste
défendant une théologie scientifique et spéculative et la tendance franciscaine
et occamiste qui, à la suite de Duns Scot, fait de la théologie une « scientia
practica ».

2 Cf. H. Albert : Traktat über kritische Vernunft, Tübingen. 1968.
3 Pour plus de précisions : H. Lauener : Le rationalisme critique, in RTP

I971. P- 4!4-427-
4 Le Trilemme de Münchhausen comprend les trois possibilités suivantes

dans la quête d'un fondement : une régression à l'infini ; une procédure par
cercle logique (ou herméneutique) ; une décision arbitraire d'arrêter le
déroulement de l'une des deux possibilités précédentes sur un des pôles ou en un
point : c'est le seul cas acceptable dans la théorie habituelle des sciences.



28 JEAN-DENIS KRAEGE

axiome qui n'est pas soumis à la critique rationnelle. Albert part
donc, non pas de la juste distinction, mais de la pure et simple séparation

de la raison et de la foi, ce qui mène obligatoirement à un
anéantissement de la foi L — Cette critique s'adresse en particulier à la
démythologisation bultmannienne2 qui refuse de pousser jusqu'au
bout la critique et s'arrête devant la mise en question du kérygme.
Une telle théologie est immunisatrice : elle s'arrête apologétiquement
en chemin et se soumet à ce Satan philosophique qu'est pour Albert
la philosophie de l'existence. -—¦ C'est également le cas pour toute
théologie qui ne laisse plus aucune place à la théologie naturelle 3 et
qui esquive par là même la question de la critique rationnelle de
l'existence de Dieu. La théologie s'immunise ici encore en refusant
de rendre compte de son point d'Archimede. —¦ C'est encore le cas
des facultés de théologie universitaires qui sont fondées sur une
apologétique conciliatrice de la critique universitaire et du dogmatisme
clérical.

En fait, Albert met en question le droit à réfléchir à la foi chrétienne.
La foi devrait se laisser falsifier puisque, par essence, eUe ne peut
répondre aux exigences d'une pensée à la fois critique et rationnelle.
Il va de soi que les théologiens n'ont pas été et ne sont toujours pas
sans réagir violemment à cette critique fondamentale dont est l'objet
non seulement la théologie, mais aussi la foi chrétienne. La réaction
peut aller dans deux sens opposés : soit on tente de battre Albert
sur son propre terrain et de montrer le caractère irrelevant de ses

attaques à l'égard de la théologie que l'on défend, soit on essaie de
constituer une théologie fondée sur des bases méthodologiques
nouvelles qui n'entre plus en contradiction avec les principes alber-
tiens.

Cette dernière voie est empruntée par W. Pannenberg dont nous
analyserons plus bas les grands traits de la somme « Wissenschaftstheorie

und Theologie » 4. Pour notre part, nous tenterons d'explorer
la première de ces voies, suivant en cela G. Ebeling 5 et dans une
certaine mesure G. Sauter 6 et F. Mildenberger 7. Dès 1934, K. Popper,

1 Traktat, p. 104 ss.
2 Traktat, p. 108 ss.
3 Traktat, p. 115 ss.
4 W. Pannenberg : Wissenschaftstheorie und Theologie. Frankfurt, 1973.
5 G. Ebeling : Kritischer Rationalismus Zu H. Albert : Traktat über

kritische Vernunft. Tübingen, 1973 (Beiheft 3 de la ZThK). Nous nous référerons
à ce travail en citant le numéro des thèses, suivi de celui des pages où celles-ci
sont développées.

6 G. Sauter en collaboration avec six auteurs : Wissenschaftstheoretische
Kritik der Theologie. Die Theologie und die wissenschaftstheoretische Diskussion.
Materialien — Analysen — Entwürfe. München 1973.

7 F. Mildenberg : Theorie der Theologie, Enzyklopädie als Methodenlehre,
Calwer Verlag, 1972.



LA THÉOLOGIE EST-ELLE UNE SCIENCE 2g

le fondateur du rationalisme critique, a été attaqué par divers
philosophes, en particulier sur la question du fondement : Carnap » lui
a fait remarquer qu'une hypothèse falsifiable est nécessairement
fondée sur une certaine appréhension de la réalité. On peut en déduire
qu'elle repose sur une théorie de la connaissance qui aurait, par
exemple, l'intuition comme fondement. Von Weizsäcker 2 va dans ce
sens en mettant en évidence que toute « proposition de base » en
« il y a... », fondée sur l'accord des esprits (exemple : il y a des corbeaux
noirs), utilise des concepts qui exigent eux-mêmes une définition
(le noir est une couleur). Les propositions de base, qui devraient,
selon Popper en réponse à Carnap, permettre de fonder les
hypothèses à falsifier, sont relativisées par le problème de la définition
des concepts utilisés. Un seul contre-exemple ne peut dès lors annihiler
une hypothèse et les sciences doivent être fondées sur une analytique
de l'intuition. Enfin Kuhn 3 a montré qu'une hypothèse ne peut
être conçue et étudiée que dans un système d'hypothèses : les cas
particuliers peuvent entrer en ligne de compte comme nouvelles
hypothèses ou comme éléments appartenant au champ de 2 ou
« n » hypothèses.

On peut, toujours au plan philosophique, jouer Albert contre
Albert, le soumettre à sa propre critique. C'est la méthode de
G. Ebeling. On montrera ainsi que le rationalisme critique pèche par
manque d'autocritique 4, par les présupposés qu'il ne se donne pas
la peine d'analyser 5, enfin par un aveuglement à l'égard de l'histoire
et du respect de l'humanité de l'homme 6. Sur ce dernier point en
particulier, le rationalisme critique ne se préoccupe pas de distinguer
entre nature et histoire. Il réduit l'histoire aux mêmes mécanismes
que ceux qui régissent la nature. S'impose dès lors le primat de la
réalité réalisable et le sacrifice de toute la région de la liberté et de
la responsabilité. Il réduit l'homme à son rôle d'homo faber et élimine
par là même toute problématique de la certitude. Lui qui se prétend
pourtant capable de rendre compte de la totalité du réel fait fi de

1 R. Carnap : Logische Syntax der Sprache (1934) 19682.
2 C. F. v. Weizsäcker : Die Einheit der Natur, 1971.
3 T. S. Kuhn : Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, 1967 (angl.

1962).
4 II oublie, par exemple, que la raison critique peut être chargée émotion-

nellement et peut par là même transformer son objet (oubli d'un de ses aspects,
présupposé péjoratif, non-mise en relation à son contexte) ; cf. Thèses 6-16,
p. 14-21.

5 II refuse toute problématique du fondement et pourtant se fonde sur
« la volonté de rechercher la vérité » ; il prend pour idéal la technologie et réduit
ainsi toutes choses aux critères de l'utilité, du profit, et de la praticité technique ;

sa philosophie débouche sur un « progressus in infinitum » de la critique alors
qu'il met en cause tout « regressus in infinitum» (Thèses 17-43 ; P- 2I"5°)-

6 Thèses 44-70 ; p. 56-114.



30 JEAN-DENIS KRAEGE

l'humanité de l'homme et de l'insertion de celui-ci dans cette totalité.
Il réduit le réel à un seul règne et n'autorise pas — même à titre
d'hypothèse — la « distinction » proposée par les réformateurs entre
Dieu et le monde, entre la relation de l'homme à Dieu et celle qu'il
entretient avec le monde, entre foi et raison, parce qu'il sacrifie le

règne de la liberté sur l'autel de la technologie et procède à des

réductions qui tombent sous le coup de ses propres principes : il est

dogmatiste et immunisateur '
Le fait que nous reprenions l'ensemble de ces critiques montre bien

que nous ne saurions garder quoi que ce soit du rationalisme critique
— ou presque2 — et que nous ne pouvons tomber d'accord avec une
théologie qui veut fonder sa scientificité sinon sur le rationalisme
critique lui-même, du moins sur une compatibilité avec ses exigences.
Pour avancer dans le fourré des problèmes de la scientificité de la
théologie, il nous semble toutefois intéressant d'analyser plus avant une
telle théologie, qui a la prétention d'être scientifique — et qui, dans
le cas précis, représente certainement l'un des meilleurs modèles du

genre. Nous nous proposons donc maintenant de présenter
succinctement la position de Pannenberg, puis d'en montrer les apories,
ce qui devrait nous permettre de définir négativement notre conception

globale de la théologie.

2. La théologie comme science de la religion chez W. Pannenberg

L'ouvrage de Pannenberg « Wissenschaftstheorie und Theologie »

est composé de deux parties, la première définissant la place de la
théologie dans le champ de tensions qui s'établissent entre l'unité
et la pluralité des sciences, la seconde définissant la théologie dans
sa scientificité.

I. Unité et pluralité des sciences : Pannenberg part de fait des

exigences du rationalisme critique. Il commence toutefois par lui
reprocher de chercher une logique unitaire régissant toutes les sciences.
Par conséquent le rationalisme critique ne se préoccupe pas
suffisamment des différences entre nature et histoire pour pouvoir les

1 Remarquons qu'une réponse d'Albert aux réflexions d'Ebeling ne s'est
pas faite attendre : nous n'en rendrons pas compte ici parce qu'elle n'apporte
rien au débat théologique qui nous intéresse et qu'elle se caractérise plus par
sa méchanceté que par son respect des règles du jeu intellectuel. (H. Albert :

Theologische Holzwege, G. Ebeling und der rechte Gebrauch der Vernunft. Tübingen,

I973-)
2 A notre sens l'idée de la falsification d'une proposition présentée comme

hypothèse doit être reprise au plan de la méthodologie générale. Elle est, en
effet, beaucoup trop laissée en marge par les théories et habitudes classiques.
Il s'agit pourtant d'en user dans des limites raisonnables et d'en faire un principe

pragmatique en lui refusant tout caractère fondamental ou place centrale
en philosophie comme ailleurs.



LA THÉOLOGIE EST-ELLE UNE SCIENCE 31

surmonter en une synthèse, seul moment vraiment unitaire. Par
exemple, le principe de falsification n'est pas directement applicable
à ce qui est historique : il s'agirait de considérer l'Univers entier pour
falsifier une hypothèse. Pannenberg garde pourtant les notions de
falsification et d'hypothèse et prétend surmonter les difficultés
mentionnées ci-dessus en considérant les hypothèses émises par une
instance scientifique comme la convergence de faits individuels qui
anticipe la totalité de l'Etre. Il part donc d'un rationalisme critique
amélioré et sur cette base définit la science comme l'élaboration
d'hypothèses qui anticipent la totalité de sens qui se manifestera à
la fin de l'Histoire : eUe opère le passage entre les parties et la totalité.

On distingue traditionnellement deux groupes au sein des sciences :

les sciences morales et les sciences de la nature (Geistes- und
Naturwissenschaften). Pannenberg montre que cette différenciation est
fallacieuse, car ces deux domaines sont interdépendants du fait
qu'ils ont en partie un même lieu d'application. A partir de la
définition qu'il a donné globalement de la science, Pannenberg utilise
comme élément commun aux sciences morales et naturelles la notion
diltheyenne de « compréhension du sens » — le sens étant ce qui
lie les parties à la totalité. Toutes les sciences dites morales sont
alors coiffées par la sociologie qui pose que l'activité est la seule
intentionnalité de l'homme qui soit digne d'être retenue parce qu'elle
englobe toutes les autres formes d'intentionnalité (M. Weber) et
parce qu'elle est ainsi la mieux armée pour comprendre le sens du
réel. L'activité humaine représentant également une partie importante

des sciences de la nature, du moins lorsqu'on les contemple du
point de vue de l'idéalisme et sous l'angle de leur seule méthodologie,
on aura tôt fait de glisser à l'affirmation que ce sont les sciences

historiques (et avant tout la sociologie et la philosophie de l'histoire)
qui synthétisent la quintessence de la science, qu'elles sont seules
à pouvoir poser les hypothèses ultimes anticipatrices de la totalité
de sens à venir.

Une fois disparue la distinction entre sciences morales et
naturelles, une fois abolie la différence entre comprendre et expliquer, la
science aura à être une « herméneutique », le sens de la totalité qu'elle
a à comprendre étant cristallisé dans un certain langage. Cette
définition de l'herméneutique reste cependant imprécise aussi
longtemps que l'on n'a pas inféodé le langage à la notion plus globale d'activité,

laquelle est seule à prendre au sérieux l'historicité de l'homme.
Contrairement à l'herméneutique traditionnelle, celle-ci tient compte,
non seulement du langage passé et présent, mais encore du « non-
encore-dit » et de « ce-que-1'on-ne-peut-pas-dire ». Ce n'est qu'ainsi
que peut être appréhendée la totalité de sens qui n'a plus rien de

subjectif, mais qui devient une totalité objective significative du sens



32 JEAN-DENIS KRAEGE

contextuel des parties. La vérité, qui est l'objet de toute science est
alors définie herméneutiquement comme la cohérence — respectivement

: la mise en relation cohérente ¦—• de tel objet individuel et de
la totalité de sens. Cette définition a l'avantage de regrouper toutes
les sciences, historiques, morales et naturelles, ainsi que la
philosophie et la théologie. La théologie a, en effet, affaire à une totalité
de sens : celle que vise l'expérience religieuse et qui est la totalité
de sens par exceUence ou Dieu.

II. La théologie en tant que science : Sa définition de la théologie
comme science, Pannenberg la fonde dans la conception troeltschienne
de la théologie comme science morale qui a le psychique pour objet.
L'individuel-psychique n'étant pleinement concret que situé dans
l'Histoire, il doit avoir une fin qui ne peut être autre, selon les
Ecritures, que le Royaume de Dieu. Pour Pannenberg, la théologie doit
donc être définie comme « science de Dieu », Dieu étant cette totalité
de sens qui se donnera pleinement à connaître au Grand Jour. Pourtant,

est-ce que poser ainsi Dieu, ce n'est pas retomber dans une de
ces théologies « positives » ou « pratiques », honnies parce qu'elles
ont une décision pour point de départ Pannenberg répond par la
négative, car Dieu ne peut être pour la théologie qu'une hypothèse
qui doit se vérifier ou se falsifier dans la réalité, mais ne sera pleinement

vérifiée qu'à la fin de l'Histoire. Comme hypothèse qui repose
sur les éléments du réel qui sont tous une trace de Dieu ', l'idée de
Dieu anticipe cette totalité de sens absolue qu'est Dieu lui-même.
Le lieu par excellence où Dieu se révèle, c'est l'Histoire dont il est
la fin. Il se donne en particulier à connaître dans l'histoire d'Israël,
de Jésus-Christ et du Christianisme, car la religion permet de faire
l'expérience anticipatrice de la réalité dans sa totalité, tout en
constituant elle-même une histoire qui est l'incarnation de ces
expériences.

En tant que science de Dieu, la théologie est obligatoirement une
science de la religion. Elle doit être science de la religion avant d'être
science des religions, ou même science du seul judéo-christianisme.
En tant que telle, elle est à la fois systématique et historique, ce qui
fera qu'il faudra la définir plus précisément comme théologie de la
religion, qui seule peut pleinement traiter de la totalité de sens révélée
dans la rehgion. Par souci de diviser le travail, il faut cependant
subdiviser cette théologie de la religion — qui reste à faire et qui doit
conserver son intégrité comme couronnement de la théologie ¦—¦ en
diverses branches.

1 Ainsi est évitée la critique d'Albert à la théologie actuelle de ne plus
prendre en considération la théologie naturelle et de cloisonner la raison et
la foi.



LA THÉOLOGIE EST-ELLE UNE SCIENCE 33

Comme Pannenberg évolue au sein de la théologie chrétienne, il
se devra d'abord d'étudier les modahtés de l'apparition historique
de cette religion. Son intérêt se portera donc en premier heu sur
l'étude de l'histoire du judéo-christianisme qui englobe l'exégèse
vétéro- et néo-testamentaire et une théologie bibhque unitaire ainsi
que l'histoire de l'Eglise et des dogmes. L'histoire du judéo-christianisme

est pleinement une disciphne théologique, car son objet est
une partie de l'histoire du salut marchant vers sa fin. Dépendantes
des disciplines historiques dont elles structurent les matériaux, les
disciplines systématiques ont pour office de « reconstruire le champ
sémantique de la tradition chrétienne ». Elles sont au nombre de
deux : la dogmatique et l'éthique, qui sont le heu de la question
de la vérité du christianisme. La dogmatique analyse d'abord la
Religion, donc la doctrine de Dieu et de l'Histoire, qui fonde elle-
même la christologie, l'ecclésiologie et l'éthique. La dogmatique
est par là même au fondement des disciplines pratiques, qui dans le
cas de l'éthique chevauchent les disciplines systématiques. L'éthique
comme science systématique et pratique —- ce qui lui donne de fait
une préséance en théologie égale à celle de la sociologie au sein des
sciences morales — s'occupe de la praxis du chrétien dans le monde,
alors que la « théologie pratique » proprement dite s'occupe exclusivement

de la praxis ecclésiale (comme science de la mission, des rapports
entre l'Eglise et l'Etat et ensuite seulement comme science de la
pratique pastorale).

3. Discussion de la théologie scientifique de Pannenberg

A. De la façon de poser la question de la scientificité de la théologie :
La question fondamentale de Pannenberg est la suivante : « Quelles
sont les conditions à remplir pour faire de la théologie une science

authentique, c'est-à-dire une science qui réponde aux critères les
plus exigeants de l'actuelle théorie des sciences » Nous pensons pourtant

que cette question doit être précédée d'une autre question que
Pannenberg se refuse à poser. Nous la formulerons ainsi : « Dans
quelle mesure la foi chrétienne exige-t-elle une réflexion théologique
et de quelle nature devront être en conséquence les rapports entre
cette théologie et les canons de la scientificité » C'est en d'autres
termes poser la question de la spécificité de la théologie par rapport
à une philosophie religieuse, par exemple. Or si Pannenberg se refuse
à poser cette question, c'est qu'à la suite des slogans albertiens il
refuse de distinguer foi et raison. Pourtant la foi ne saurait être une
forme de connaissance qui entre en concurrence sur son terrain avec
la connaissance rationnelle ; la foi ne saurait être une œuvre humaine
de sorte qu'eUe ne saurait être confondue avec la théologie qui en



34 JEAN-DENIS KRAEGE

est une ». Mettre la foi et la raison sur le même plan, c'est réduire
la foi chrétienne à l'état d'expérience religieuse, c'est confondre —¦

là où il faut non pas séparer, mais « distinguer » —¦ foi et expérience
ainsi que foi et religion. C'est prétendre métaphysiquement qu'il n'y
a qu'une vérité et ne pas prendre au sérieux l'existence de plusieurs
régions de l'être 2. C'est cautionner une théologie naturelle qui rend
la croix inutile et ridicule.

B. De la définition de la science : A juste titre, Pannenberg décrit
la science comme une instance qui s'occupe de la « question du sens ».

Sa conception du sens se fonde pourtant sur l'idée tout à fait positive
d'une histoire du salut dont l'accomplissement est la « totalité de

sens» anticipée dans le «sens» de tel événement, réalité, parole...
Cette conception du sens nous semble inacceptable. Il faut, en effet,
partir de la phénoménologie qui seule permet de fonder une science
et qui, pour ce faire, en nous apprenant à « suspendre la thèse du
monde » (et par là même des présupposés comme l'histoire du salut)
et à centrer notre réflexion sur les rapports entre la conscience et les
diverses régions de l'être que ceUe-ci constitue, nous oblige à définir
le « sens de... » comme « sens pour la conscience ». Il en découle que,
dans la dialectique qui existe entre les diverses régions et la conscience,
le sens se définira différemment en fonction des régions abordées.
Il nous faut donc différencier à nouveau sciences morales et sciences

naturelles, compréhension et explication. C'est alors à une
herméneutique au sens strict du terme que revient la tâche de fonder les
méthodes des sciences morales. Le sens concret d'un texte, d'un
événement pour la conscience individuelle constituera le seul vrai
sens. Par la même occasion, la peur maladive de Pannenberg à l'égard
de tout ce qui touche de près ou de loin l'individualité n'a plus de
raison d'être, bien que nous mettions radicalement en question son
objectivisme. Nous ne saurions en effet défendre ni faire le jeu d'une
idéologie individualiste ou subjectiviste qui ne met pas en relation
dialectique l'individu et son monde, la conscience et son objet. Mais

1 Cf. E. Jüngel : Unterwegs zur Sache. München, 1972, p. 19-20 et G. Ebeling

: Studium der Theologie, p. 4-5.
2 II est impossible à un homme qui accepte, à la suite de l'époché que la

foi impose aux velléités de la raison humaine (cf. P. Thévenaz : La condition
de la raison philosophique; Neuchâtel i960), de poser que la vérité que met en
évidence le physicien en tant que physicien et celle que défend le théologien
sont identiques. Ce serait, en effet, oublier que, phénoménologiquement, il est
nécessaire de mettre en évidence un certain nombre d'ontologies régionales
comme celles du corps propre, des objets physiques, des objets culturels, de la
conscience... (à ce propos, cf. P.-A. Stucki : Herméneutique et Dialectique;
Genève, I970,p. 51-66). Ce serait également oublierque la théologie doit travailler
au plan existentiel qui résulte de la mise en relation de ces diverses régions
de l'être et non pas au plan ontologique de l'analytique de ces régions.



LA THÉOLOGIE EST-ELLE UNE SCIENCE 35

n'est-il pas tout aussi aberrant de tomber, comme le fait Pannenberg,
dans l'excès contraire et d'oublier l'existence d'une conscience
individuelle constitutrice du réel Il s'agit, en effet, de préserver une
juste dialectique et d'affirmer que c'est par ses diverses intentionnalités

— non réductibles à la seule activité —¦ que la conscience de
l'individu le met en relation active et passive avec les diverses régions
de l'être, régions qui sont par là même mises en relations dialectiques
entre elles.

C. De la définition de la théologie : Vu sa compréhension purement
téléologique du sens et par le fait qu'il ne part pas des exigences de
la foi chrétienne, il est naturel que Pannenberg développe une conception

spéculative de la théologie. La théologie est métaphysique parce
qu'elle se définit comme science de Dieu. C'est, de façon tout à fait
paradoxale, en se basant sur une expression de R. Bultmann (« Dieu
est la réahté déterminant toutes choses ») I que Pannenberg en arrive
à cette définition. Il est toutefois navrant de constater que Pannenberg

oublie de lire dans ce même article de Bultmann que Dieu est
aussi le « Tout Autre ». Il oublie que Dieu est certes proche, mais
qu'il est aussi lointain, qu'étant devant Dieu, je ne puis jamais en
disposer, que je ne saurais spéculer à son sujet. La théologie doit dès
lors être une discipline pratique, c'est-à-dire une discipline qui s'occupe
des rapports qui s'établissent entre Dieu et l'homme 2. Alors la
définition de Dieu est réelle et non nominale, la théologie est pratique
et non spéculative, et parler de Dieu comme d'une hypothèse
anticipatrice du sens eschatologique n'a plus de raison d'être. Du reste
quel sens cela aurait-il pour toi, lecteur, de prier une hypothèse, de

recevoir ta certitude d'une hypothèse, d'être le contemporain d'une
hypothèse

D. Des branches de la théologie : Pour Pannenberg, la branche
fondamentale d'où découlent en cascade toutes les autres branches
est la « théologie de la religion ». De plus, chaque branche est
hétéronome et non spécifique à l'égard d'au moins une autre branche :

1 R. Bultmann : Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden ; in Glauben und
Verstehen I. Tübingen, 1933, p. 26 ss.

2 Par discipline pratique, nous entendons à la suite de Luther une discipline
dont « le sujet est l'homme, esclave du péché et perdu, et Dieu, justificateur et
sauveur de l'homme pécheur» (Enarratio du Ps. 51 ; WA 40II ; 328, 17). De
même Calvin affirme dans la première phrase de chacune de ses éditions de
l'Institution: «Toute la somme ou presque de notre sagesse est située
en deux parties : c'est qu'en connaissant Dieu, chacun de nous aussi se connaisse »

(Institution citée d'après l'éd. de 1559-60; I/1.1. Genève 1967 l, p. 3). Au
sujet de l'évolution de la conception de la « Cognitio Dei et hominis » dans les
éditions successives de l'Institution et de la différence de point de vue entre
Calvin, Luther et Zwingli, nous renvoyons à l'article de G. Ebeling : Cognitio
Dei et Hominis, in Lutherstudien L Tübingen, 1971, p. 221-272.



36 JEAN-DENIS KRAEGE

elle l'est au niveau de son domaine d'investigation, ce qui est
légitime ; elle l'est aussi au niveau de ses méthodes, ce qui l'est moins.
En effet, un tel système encyclopédique construit en une chaîne
de x disciphnes est peut-être esthétiquement agréable ; il n'en reste

pas moins qu'il donne de la théologie une vision tragique. Aussi
longtemps, par exemple, que l'historien n'a pas fini son travail, si

ce n'était même que sur tel point précis d'exégèse, le systématicien
ne peut commencer le sien. Il est du reste fort possible qu'une telle
conception de la théologie soit en accord avec la vision non moins
tragique d'un Dieu qui ne serait qu'une hypothèse Cependant, si
la théologie doit être praticable dès maintenant en tous ses domaines,
il faut exiger que ses diverses disciplines soient spécifiques et
autonomes au niveau opératoire l'une par rapport à l'autre.

E. Résultats de la confrontation : Cette discussion de la théologie
scientifique la plus parfaite que nous connaissions ne doit pas être
comprise comme un exercice de style. Il ne s'agit, en effet, que d'un
embryon de polémique qu'il s'agirait d'approfondir ; d'autre part,
cette discussion avait pour but de définir par la négative les grandes
coordonnées des rapports que doit entretenir une théologie avec les

canons de la scientificité. Nous les résumerons en quatre thèses :

i. Il est nécessaire de partir de la définition de l'essence de la foi
chrétienne pour montrer la nécessité de la théologie, pour en déterminer

le contenu et les méthodes et pour que soit toujours de nouveau
opérée la distinction entre foi et théologie.

2. Une science morale a pour objet la mise en évidence du sens de
tel événement, objet ou texte pour une conscience individueUe :

elle le fait au moyen de méthodes rigoureuses de formalisation et de
vérification.

3. La théologie est une discipline pratique : elle pose l'Incarnation
de Dieu en Jésus-Christ comme seul fondement de la foi chrétienne et

adresse à tout individu un message qui concerne son existence entière.

4. Les branches de la théologie que nous serons amenés à définir
devront être spécifiques et autonomes l'une à l'égard de l'autre au
niveau opératoire.

4. La foi et la scientificité de la théologie

Avant de poser la question de la scientificité ou de la non-scien-
tificité de la théologie dont nous avons déjà une certaine image, nous
devons poser la question qui doit précéder toute autre question en
ce domaine : la foi exige-t-elle une réflexion scientifique sur elle-même
Nous répondrons de deux manières : en mettant en relation la foi



LA THÉOLOGIE EST-ELLE UNE SCIENCE 37

chrétienne et l'absolue paradoxalité de l'événement qui la fonde et
en nous attachant à la liaison entre foi et histoire.

A. L'essence de la foi chrétienne est, selon E. Jüngel1,
«l'événement de langage dans lequel Dieu parle et l'homme se fait
correspondre au langage de Dieu ». La foi n'est donc pas une œuvre
humaine, mais un acte de Dieu pour l'homme qui est sous le péché.
Ainsi n'est-elle pas une connaissance, mais trouve-t-elle son origine
dans l'Evangile, par lequel Dieu vient à notre rencontre. Cette
rencontre a par excellence lieu à Golgotha, ce qui fait de l'Evangile une
parole de la croix. Dans la foi comprise comme appropriation de

l'Evangile, l'homme se fait correspondre à cette parole de la croix.
La foi est, conformément à la croix, une richesse donnée gracieusement
par Dieu et reçue par l'homme dans le désaisissement de toute
richesse. Vu le caractère paradoxal de la foi ainsi définie qui correspond

à la paradoxalité de sa source : Jésus-Christ, eUe court deux
risques que nous schématiserons en disant qu'elle peut devenir docète
ou arienne. Docète en ce que, négligeant la déchéance, la pauvreté,
la mort du Christ où se manifeste sa gloire, elle ne s'attacherait qu'au
Ressuscité. Arienne (ou nestorienne) en ce que, faisant de Jésus un
grand prophète ou maître de sagesse (par exemple : au message
apocalyptique original), elle négligerait le glorifié sur la croix et
deviendrait connaissance, activisme ou sentiment. Docète, elle oublie
la pauvreté paradoxale, arienne, sa richesse cachée sub contrario.
Dans les deux cas, la foi appelle une réflexion théologique qui lui
rappelle sa nécessaire conformité à la croix. Cette théologie ne pourra
elle-même être qu'une theologia crucis. Elle devra par là même être

pauvre en ayant pour objet la richesse paradoxale de la foi. Ainsi
exigée par l'Evangile, elle appartient au domaine de la loi, ce qui la
détermine à être une pensée rigoureuse, consciente de ses imperfections

et ambiguïtés, toujours à la recherche de perfectionnements.
N'existant que dans la tension entre la loi et l'Evangile, la théologie
aura aussi pour tâche de toujours à nouveau repenser la juste
«dialectique» qui doit être maintenue entre l'Evangile et la loi ainsi
qu'entre la richesse et la pauvreté du Christ et de la foi.

B. Nous fondant toujours sur la nécessaire corrélation entre le
Christ et la foi, nous pouvons affirmer que la foi est historique, sans
quoi elle ne rend pas compte de l'Incarnation de Dieu en l'homme
Jésus. N'est-elle pas du reste toujours liée à l'Ecriture qui lui donne

1 Dans ce paragraphe, nous nous inspirons de l'article de E. Jüngel:
Theologische Wissenschaft und Glaube im Blick auf die Armut Jesu. Unterwegs
zur Sache, p. 11-33.



38 JEAN-DENIS KRAEGE

accès à son fondement historique : Jésus-Christ (cf. la sola scriptura
découlant du solo Christo) Cette liaison de la foi au passé est pourtant

faite pour que l'on s'en délivre. Elle doit, en effet, s'exprimer
dans la pluralité des formes de la vie actuelle et ouvrir cette vie au
futur. Sur ce point aussi la foi court le risque de perdre sa dimension
pleinement historique. Elle peut le faire d'une part dans le traditionalisme

ou le biblicisme, d'autre part en ne se comprenant que comme
attente ou prolepse du Royaume ». Elle est alors aliénée parce que
son rapport à l'existence présente disparaît au profit d'une fuite
dans le passé ou l'avenir. Face à ces dangers, la foi doit prendre ses

responsabilités pour que soit préservée son historicité, seul moyen
pour elle de rester conforme à l'événement qui la fonde. Or une foi
historique, donc responsable, c'est une foi qui se réfléchit dans une
théologie. Cette théologie appartient elle aussi pleinement à l'histoire.
Elle est historique en ce qu'elle a à poser des questions au sujet de
la parole de Dieu (en corrélation avec une « expérience » appro-
priatrice) comme texte, comme tradition, comme événement actuel
et comme vérité 2. La théologie n'existe alors que dans la tension
entre la tradition au sens large et l'expérience présente de l'histoire.
Elle est donc une instance herméneutique, ce qui signifie qu'elle a une
tâche de traduction et d'interprétation, sans oublier qu'elle doit
aussi être constamment critique à l'égard du donné qu'elle a à
interpréter, sous peine de ne plus respecter ce que dit ce donné. En tant
qu'instance herméneutique, la théologie doit se donner les moyens
de vérifier ses propositions. Elle le fait en ce que son rapport à des

expériences et des paroles qui appartiennent au passé est médiatisé

par des textes objectivement interprétables. A titre d'hypothèse
qu'il s'agira de vérifier plus bas, on peut affirmer avec G. Ebeling
que son rapport à une parole et des expériences qui appartiennent
au présent et ouvrent ou sont ouvertes au futur serait médiatisé par

1 Objecter à la foi que dans son historicité elle perd son caractère éternel,
c'est encore ne pas remarquer que la foi est paradoxale et que, comme telle,
elle est à la fois soumise au temps et « constitutrice » de la temporalité. Ainsi
elle n'est pas un événement définitif et immuable en ce qu'elle doit toujours
de nouveau répéter ce qui une fois est venu au langage de façon absolue et
définitive. Affirmer que la foi est un événement qui annonce la fin de l'histoire
et lui met fin, c'est oublier qu'elle ne peut échapper à l'histoire qu'en lui étant
soumise. Jouer le présent où Dieu se révèle dans l'Esprit et miser sur l'ouverture
au futur donnée dans une expérience qui fait sauter les limites de la temporalité,
contre son ancrage dans une tradition et un événement décisif qui appartiennent
au passé, c'est oublier que la foi unifie la temporalité en libérant l'homme
présent pour qu'il puisse librement prendre en charge son passé (en conformité
au Christ ressuscité comme encore présent) et son futur (en le conformant au
ressuscité comme déjà présent).

2 Cf. E. Jüngel : Das Verhältnis der theologischen Disziplinen untereinander.
Unterwegs zur Sache, p. 34-59, en particulier les thèses 6.3 ss., p. 57.



LA THÉOLOGIE EST-ELLE UNE SCIENCE 39

la confrontation entre une certaine praxis de la vie et la parole de la
foi au Christ. Ainsi la Théologie tend-elle à devenir une science».

Pourtant, pour affirmer que la théologie telle que nous l'avons
décrite jusqu'ici est une science, il s'agit de la soumettre à l'épreuve
d'un certain nombre de critères auxquels toute science devrait
répondre. Pour ce faire, nous empruntons à H. Scholz les six critères,
de valeurs différentes, auxquels devrait se conformer une science
théologique bien formée 2. Scholz exige tout d'abord de toute science
qu'elle soit dotée de propositions susceptibles d'être vraies ou fausses
et non contradictoires entre elles (le Satzpostulat). Or en théologie,
il existe des propositions qui sont en rapport avec des expériences
et paroles passées et présentes, mais qui ont pour base dernière un
pari : celui que Dieu s'est incarné en Jésus-Christ. Ces propositions ¦—
de niveau dogmatique —¦ ne peuvent être jugées ni vraies, ni fausses
du point de vue de la vérification scientifique. Il existe donc des

propositions de la théologie qui ne répondent pas aux exigences du
Satzpostulat. Le deuxième principe de Scholz exige que toutes les

propositions de la science en question soient applicables à tout le
domaine qualifié par cette science (Kohärenzpostulat). Il s'agit là
d'une exigence qui doit être adressée à la théologie, qu'elle soit
pleinement scientifique ou qu'elle ne le soit pas. Ce postulat pose en
effet à la théologie la question de son unité, qu'elle a toujours de

nouveau à reconquérir. Le troisième postulat exige de toute proposition

d'une science qu'elle soit verifiable en la rapportant au réel
(Kontrollierbarkeitspostulat). En théologie, seules les propositions
qui ressortissent aux disciplines historiques peuvent être vérifiées
sur les textes ou événements dont elles rendent compte. Les propositions

d'ordre systématique qui sont chargées de dire la vérité de la
foi chrétienne ne peuvent prétendre à la vérité en dehors de dogmes
incontrôlables sur le réel et du pari fondamental de la foi 3. Ces

1 Dans ce paragraphe nous faisons référence aux « Leitsätze zur Frage der
Wissenschaftlichkeit der Theologie » de G. Ebeling (ZThK.68, 1971 ; p. 478-
488 ; actuellement in Wort und Glaube III. Tübingen 1975, p. 137-149). Cf.
également Studium der Theologie, p. 5 ss. Si nous parlons avec prudence de
« faire référence » et de « s'inspirer » en parlant des articles de Jüngel et Ebeling,
c'est que nous ne pouvons rendre compte de toute la richesse de leurs entreprises
en quelques lignes, que nous avons arrangé certaines de leurs affirmations pour
qu'elles concordent avec notre propos et que nous ne pouvons faire aussi
rapidement qu'ils le font le passage entre une pensée rigoureuse ou une instance
herméneutique verifiable et la notion de science.

2 H. Scholz : Wie ist eine evangelische Theologie als Wissenschaft möglich
in « Theologie als Wissenschaft ». Aufsätze und Thesen hrsg. und eingel. von
G. Sauter, München, 1971.

3 En déniant ainsi à une partie de la théologie la possibilité d'être contrôlable

sur le réel, nous mettons également en question l'affirmation d'Ebeling
que nous avions formulée pour notre compte sous forme d'hypothèse et qui



40 JEAN-DENIS KRAEGE

trois premiers postulats sont absolument indispensables à toute
réflexion qui a la prétention d'être scientifique.

Deux autres critères entrent dans les exigences minima, bien
qu'ils n'aiUent pas de soi », contrairement aux trois premiers. Ce sont
le postulat d'indépendance, qui impose à une science de ne pas en
présupposer une autre et de ne se fonder que sur des axiomes évidents,
ainsi que le postulat de concordance, qui exige qu'une science ne puisse
refuser les acquis des autres sciences modernes. La théologie
systématique ne peut concorder avec le postulat d'indépendance puisque ses

axiomes de base ne sont pas évidents. Toute théologie par contre ¦—•

tant historique que systématique •—¦ doit correspondre au postulat
de concordance si elle veut parler de l'expérience présente du croyant
et ne pas se réfugier dans le patois de Canaan ou le fondamentalisme
qui refusent de tenir compte de l'auditoire de leur discours. Scholz
met enfin en évidence un sixième postulat qui range les propositions
de chaque science en deux classes : celles pour lesquelles la vérité
est présupposée et que l'on peut dénommer « axiomes » et celles pour
lesquelles la vérité est déduite ou prouvée et que l'on peut appeler
« théorèmes ». Scholz n'exige pas, à juste titre, un respect absolu de
ce postulat de la part de la théologie, dans la mesure où celle-ci n'a
pas besoin de prouver son extrême perfection en matière de
scientificité. La théologie historique ne sait, en effet, que faire de cette
différenciation entre axiomes et théorèmes. Seule la théologie
systématique répond aux exigences de ce postulat.

Après avoir ainsi tenté de falsifier notre hypothèse au sujet de la
scientificité de la théologie, en la soumettant aux cinq critères essentiels

et indispensables établis par Scholz, nous nous rendons compte
que seule la théologie historique y répond, alors que la théologie
systématique n'est régie que par les exigences de cohérence interne
et de concordance avec les acquis des autres sciences modernes.
Cette épreuve au travers de laquelle nous avons fait passer la théologie
la fait éclater en deux blocs que nous avons appelés « théologie
historique » et « théologie systématique ». Cette distinction est rendue
nécessaire par la foi elle-même qui exige de la théologie qu'elle rende
compte de son historicité (Geschichtlichkeit) et par là même

disposait la possibilité de vérifier la théologie par le rapport qu'elle entretient
avec des « paroles et expériences qui appartiennent au présent et ouvrent ou
sont ouvertes au futur ». Pour nous, en effet, l'expérience ne peut être le critère
de la théologie car la foi est une « attitude existentielle, une compréhension
de soi » et non une « expérience » : elle n'est pas une « expérience conforme à
Dieu avec toute expérience » (« Gottgemässe Erfahrung mit aller Erfahrung »,
cf. G. Ebeling WG III, p. 25).

1 Ces exigences ne vont pas de soi car les concepts de « présupposé » et
d'« acquis des sciences modernes » peuvent englober un champ sémantique
assez vaste.



LA THÉOLOGIE EST-ELLE UNE SCIENCE 41

tingue ce qui est « historique » (historisch) de ce qui touche le présent
et le futur. Mais que recouvrent exactement ces deux termes de
théologie « historique » et « systématique » et quel est le rapport qui
les lie

5. Pour une solution du problème de la scientificité de la théologie

La théologie historique, dont nous reconnaissons pleinement la
scientificité, a pour principale fonction de redire une prédiction qui
a déjà eu lieu. Exigée par la prise de conscience de notre historicité,
eUe affirme : « C'était ainsi », s'occupe du particulier et s'attache à
l'étude de la tradition comme « objet transmis » (traditum). Par
contre, la théologie systématique est chargée de produire une
prédication : elle inclut ainsi, dans l'optique qui est la nôtre dans cette
analyse et qui n'exclut pas que l'on opère des distinctions entre
diverses branches et sous-branches au sein de chacune des deux
voies de la théologie, la théologie pratique qui s'occupe de l'événement

même de la prédication alors que la dogmatique s'occupe de
ce qu'il y a à prêcher ». La théologie systématique affirme : « Cest
ainsi », s'occupe de la totalisation et étudie la tradition comme « acte
de transmission » (actus tradendi). Son discours doit dès lors être
assertorique 2, ce qui impose au systématicien de ne pas se distancer
de son objet, mais de s'identifier à l'enjeu (Sache) de la théologie.
En tant que partie de cette instance herméneutique qu'est la théologie

dans son ensemble, elle a à interpréter non pas tellement le
texte lui-même que, au travers du texte, l'événement de parole (Jésus-
Christ) qui est transmis par ces textes et qui est son fondement et
son avenir. Elle doit ainsi permettre au croyant de se laisser
interpréter par le texte, respectivement par le Christ. Son enjeu ne peut
dès lors être un objet thétique (l'Evangile, Jésus-Christ, Dieu), mais
doit nécessairement être la corrélation entre le croyant et le
fondement de sa foi 3.

Réduire la théologie à la seule théologie historique, c'est ne faire
que l'histoire de la religion chrétienne et non édifier une théologie
au plein sens du terme. De même, considérer la théologie systématique
comme seule discipline théologique imphquerait que la théologie ne
soit plus consciente de son historicité et par là même ne puisse
assumer la corrélation entre le croyant et le fondement de sa foi qui

1 G. Ebeling, WG I. Tübingen, i960, p. 448.
2 M. Luther: De servo arbitrio, WA 18; 603, 11-13 etc. éd. Labor et

Fides, V, p. 23.
3 Cette esquisse d'une caractérisation des deux dimensions du travail

théologique est reprise en partie à l'article d'Ebeling : « Historische und
dogmatische Theologie » in Theologie und Verkündigung. Tübingen, 1962,
P- 10-18.



42 JEAN-DENIS KRAEGE

est révélé dans l'histoire. Liées par un commun questionnement
herméneutique, ces deux voies de la théologie s'impliquent mutuellement

et trouvent leur unité dans une finalité commune : la pratiche
de la théologie. Par là nous entendons que la théologie est tout
entière une discipline pratique qui a pour objet la cognitio Dei et

hominis. En conséquence elle n'est pas une vraie théologie aussi
longtemps qu'elle ne débouche pas sur une prédication au sens large
que recouvre le terme allemand Verkündigung ». Ces deux groupes
de branches de la théologie sont bien alors chacun autonomes et
spécifiques au niveau opératoire l'un à l'égard de l'autre 2.

Nous voyons bien quelle est la spécificité de la théologie historique

en regard de la question de la scientificité de la théologie : elle
est une science morale au plein sens du terme. Il nous est apparu
qu'il n'en va pas de même en ce qui concerne les disciplines
systématiques. Elles ne peuvent, en effet, prétendre à la scientificité.
Nous poserons donc l'hypothèse que les disciplines systématiques ont
pour tâche de développer une doctrine. En effet, tant la dogmatique
que la théologie pratique ont affaire à l'édification de la vie
spirituelle de l'individu. La foi chrétienne représente une possibilité — et
même la possibilité pour certains — de vivre spirituellement. Elle
refuse de se soumettre au règne de l'opinion publique et à toute
réduction (par exemple, à une seule dimension de l'homme). Toutefois,

pour être authentiquement vécue et échapper aux réduction-
nismes, elle ne peut se vivre qu'au sein d'une dialectique entre la
praxis et la théorie, entre l'existence et une réflexion sur cette
existence que nous dénommerons précisément « doctrine ».

Une doctrine devrait correspondre aux deux critères de Scholz

que, nous l'avons vu, elle ne saurait contredire : la cohérence et la
concordance. Nous pouvons ajouter, en nous inspirant de F. Ferré 3,

1 Nous pensons rendre ainsi compte de ce que Schleiermacher pose dans sa
Kurze Darstellung des theologischen Studiums : dans l'édition de 1810,
paragraphe 31 : « La théologie pratique est la couronne (au sens de la couronne d'un
arbre) de l'étude théologique » et dans l'éd. de 1830, paragraphe 25 : « le
savoir qui concerne cette activité (la conduite chrétienne de l'Eglise) se constitue
en une technique que nous caractériserons du nom de théologie pratique, en ce
qu'elle englobe toutes les différentes branches de la théologie » (Ed. de H. Scholz,
Darmstadt, 1969, p. 10).

2 Si nous distinguons dans chacun de ces deux blocs deux disciplines, à
savoir au sein de la théologie historique, l'exégèse et l'histoire de l'Eglise et
des dogmes, comprise comme histoire de l'interprétation de l'Ecriture, ainsi
que pour la théologie systématique, la dogmatique et la théologie pratique,
nous pouvons poser que chacune de ces disciplines devra du point de vue
opératoire être spécifique et autonome par rapport aux autres et qu'une théologie
bien formée devra au moins comporter une discipline historique et une discipline
systématique.

3 F. Ferré : Le langage religieux a-t-il un sens Trad. Paris, 1970. Pour
ce qui suit, nous nous référons à deux ouvrages de P.-A. Stucki : Tolérance
et doctrine (Lausanne, 1973) et La vie spirituelle de l'individu et le langage
doctrinal (Neuchâtel, 1974).



LA THÉOLOGIE EST-ELLE UNE SCIENCE 43

un corrélat à chacun de ces postulats : à l'exigence de cohérence
vient s'adjoindre celle de non-contradiction, à celle de concordance,
l'exigence d'applicabilité à l'expérience. Une doctrine doit, en effet,
être à même d'éclairer toute « expérience vécue ». Trois conditions
permettent cet éclairage :

A. Une doctrine doit structurer un champ de réalité à partir d'un
certain fondement. Ce champ de réalité ou « zone neutre » est qualifié
par l'ensemble des questions qui se posent à l'existence quotidienne.
Aussi longtemps qu'il n'est pas transcendé, il reste le règne de l'immédiateté

et de l'existence aliénée, parce que vécue en dehors de toute
distanciation. Pour transcender cette zone neutre, il faut se mettre
à la recherche d'un fondement qui soit unique et à même de fonder
une interprétation de tous les aspects de mon existence.

B. Pour « restructurer ce champ de réalité à partir du fondement
choisi », il faut appliquer un champ de valeurs à ce champ de réalités.
Ainsi la réalité vécue est vraiment éclairée ; il est répondu aux questions

existentielles d'où nous étions partis. A ce moment de la
restructuration du vécu à partir du fondement choisi, il faut ajouter un
moment d'ouverture à l'expérience et au dialogue. Il s'agit, en effet,
de toujours à nouveau remettre en question la restructuration
opérée, en fonction de l'historicité de l'existence. Ce n'est qu'à ce
prix que nous pouvons être assurés du respect de l'exigence de
concordance et de la production d'un système doctrinal et non
doctrinaire.

C. Une doctrine bien formée doit posséder un système argumentatif

qui me permette de me convaincre moi-même et autrui du
caractère positif de la doctrine en question. Ce système argumentatif
inhérent à toute doctrine est exigé par l'exclusivité du fondement de
la doctrine en question à l'égard de tout autre fondement. Ce caractère

polémique s'extériorise au niveau argumentatif au moyen d'un
jeu de langage appelé jeu intellectuel, qui se déroule entre « spécialistes »

de la doctrine en question et de diverses doctrines. Pourtant, sans
perdre son caractère polémique, une doctrine doit s'adresser à l'auditoire

universel. A cette exigence correspond le jeu pédagogique qui
doit permettre à la majorité de ceux qu'elle touche de la réutiliser
pour restructurer leur existence en une juste compréhension de soi.
Ces deux jeux de langage excluent radicalement un troisième jeu
de langage que l'on rencontre extrêmement fréquemment : le jeu
idéologique; ce jeu se caractérise par son constant réductionnisme et
ses tendances apologétiques.

En caractérisant ainsi de doctrine la théologie systématique, nous
pensons pouvoir répondre du sérieux de son procès de réflexion.



44 JEAN-DENIS KRAEGE

Disciplines nécessaires à toute théologie et disciphnes spécifiques
et autonomes au plan opératoire, les branches systématiques remettent

en question toute prétention à faire globalement de la théologie
une science. Par la même occasion, l'alternative que nous avons
posée au début de notre article entre théologie scientifique et
doctrinaire se révèle être une fausse alternative. Une théologie bien
formée doit être à la fois scientifique et doctrinale. Aussi bien la
prétention de la théologie à la scientificité —¦ dont l'exemple le plus
conséquent est la théologie pannenbergienne —¦ que la tendance
bibliciste ou traditionaliste en théologie pèchent par réductionnisme.
La théologie doit s'accepter dans sa fondamentale ambiguïté —¦

n'appartient-elle pas au domaine de la loi Est-ce alors à dire qu'elle
doit défendre deux vérités à la fois Tomberions-nous dans le même
travers que le relativisme de la théologie scientifique en posant une
vérité chrétienne objective parce qu'historiquement verifiable et une
vérité chrétienne relative parce que non immédiatement évidente
et contrôlable

Il n'y a qu'une vérité chrétienne qui ne peut être que le Christ,
le paradoxe absolu. Il s'agit d'une vérité absolue révélée à un moment
précis de l'histoire, mais qui échappe à toute relativisation et preuve
scientifique parce qu'elle a été révélée sub contrario. La vérité
chrétienne est donc paradoxale et en cela elle est une vérité totalement
subjective (une vérité pour la subjectivité), une vérité qui, pour
être appropriée, exige un pari, un saut, une décision. La vérité dont
a à s'occuper la théologie est donc bien unique. Pourtant, si l'objet de
la théologie est unique, il n'est pas nécessaire, ni même recomman-
dable que la manière dont elle rend compte de la vérité qu'elle met
en évidence soit également unique. La théologie est une entité
historique, ambiguë, qui doit user de niveaux de langage différents
pour rendre compte d'une seule et même vérité. En traduisant
scientifiquement pour l'homme d'aujourd'hui la vérité proclamée
dans des formes extrêmement diverses par les écrits bibliques et les
témoins de cette vérité au long de vingt siècles d'histoire de l'Eglise,
elle doit préserver la paradoxalité de la vérité subjective et ne peut
le faire qu'en s'adressant à la subjectivité, en débouchant sur une
interprétation existentiale. Par ses disciplines systématiques, la théologie

redit en une doctrine convenablement structurée la même
vérité paradoxale révélée dans l'événement de parole christologique
et mise en relation dialectique avec l'expérience de l'homme moderne,
à qui elle doit être proclamée.

Comme interprétation existentiale et comme doctrine qui a pour
objet la corrélation entre le paradoxe christologique et la foi de
l'homme d'aujourd'hui, la théologie s'attache à définir un seul et
unique objet : la connaissance de Dieu et de l'homme. Ayant ainsi



LA THÉOLOGIE EST-ELLE UNE SCIENCE 45

pour objet et devoir de définir les relations entre Dieu et l'homme,
elle est une instance pratique dont le moteur est la « distinction »

de Dieu et de l'homme, de la loi et de l'Evangile, de la lettre et de
l'esprit, du règne de Dieu et du règne du monde, de la liberté et de la
servitude... Or, si cette théologie est vraiment pratique, il ne nous
reste plus qu'à encourager notre lecteur à la pratiquer, soit en en
empruntant les grandes thèses, soit en en retravaillant les linéaments,
soit encore en critiquant fondamentalement l'image que nous en
avons donnée. Ce n'est qu'ainsi que la théologie sera toujours
consciente qu'elle n'existe que pour disparaître et laisser la place à la foi
seule. Ce n'est qu'ainsi que « la vraie théologie (sera) pratique et (que)
son fondement (sera) le Christ, dont la mort est saisie par la foi » ».

Jean-Denis Kraege.

1 M. Luther : Propos de table, WATR I, 153.


	La théologie est-elle une science? À propos d'un débat actuel de théologie fondamentale

