Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1976)

Heft: 1

Artikel: Providence et liberté : a propos d'un article récent
Autor: Brunner, Fernand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381070

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PROVIDENCE ET LIBERTE

(A propos d’un article récentr)

Le texte portant ce titre et publié ici méme 1’année derniére est
remarquable a plusieurs égards: la problématique du sujet y est
développée d’une maniére trés compléte et dans la richesse de ses
divers aspects ; les exemples empruntés a I'histoire sont aussi variés
qu’éclairants ; la démonstration est conduite avec rigueur et clarté,
et il y a, dans la perspective synthétique finale, quelque chose de gran-
diose et de vrai qui retient I'attention. Que mon ami André de Muralt
me permette cependant de me livrer, du point de vue de I'histoire, a
quelques réflexions qui ne lui apprendront pas grand-chose, mais qui
serviront peut-étre certains de ses lecteurs moins avertis que lui ! Ces
observations n’altéreront pas I’admiration qu’ils ne peuvent manquer
d’éprouver pour la maitrise et le savoir avec lesquels il a traité du fond
de la question.

Au début de l'article considéré, le chapitre g du Peri Hermeneias
est présenté comme la base de la métaphysique occidentale de la pro-
vidence (p. 130) ; cette métaphysique est appelée le prolongement de
ce chapitre d’Aristote (p. 133). On lit encore que, dans la ligne de
I'héritage d’Aristote, les métaphysiciens médiévaux ont congu un
Dieu connaissant toutes choses possibles, réelles, nécessaires ou contin-
gentes (p. 133). Plus loin, le dépassement du dilemme de la providence
est attribué aux grands aristotéliciens (p. 137) ; c’est en effet la posi-
tion aristotélicienne (p. 137) ou la structure aristotélicienne (p. 138)
qui permet de dire que le contingent est déterminé pour Dieu sans
cesser d’étre contingent en lui-méme (p. 140 sqq.). Cette opinion
réapparait dans la conclusion, qui se rattache aux grands maitres aris-
totéliciens et qui propose une métaphysique dite de type aristotélicien
(p. 153), et elle est réaffirmée encore trois fois & la fin de l'article
(p. 159, 165 et 168). Nous sommes donc en présence d’'une thése non
ambigué.

1 Voir le numéro II de 1975.



PROVIDENCE ET LIBERTE I3

Face a la solution aristotélicienne du probléme né de la confron-
tation de la providence divine et de la liberté humaine, ’auteur dresse
Plusieurs fois la position ou la structure néoplatonicienne. A cet égard,
il assimile le néoplatonisme au stoicisme et au spinozisme et le décrit
comme un intellectualisme nécessitariste : de 1'Idée découlent néces-
sairement tous les aspects de 1'univers, de sorte que la liberté s’évanouit
(p. 134) : le monde ne connait plus ni hasard, ni contingence, ni liberté,
ni mal ; la détermination du futur supprime toute contingence réelle
(p. 140). La méme theése est indiquée aux pages 142, 151, 152, 150.

A T'aristotélisme, I'auteur oppose aussi les structures volontaristes
dont il fait une analyse documentée, mais nous ne les mentionnerons
pas ici, pour nous concentrer sur l'antithése aristotélisme-néoplato-
nisme. Il semble en effet qu’il y ait paradoxe a placer la métaphysique
occidentale de la providence sous les auspices d’Aristote, plutét que
sous ceux du néoplatonisme. C’est ce que nous allons tenter de
montrer.

D’abord, comme le dit I'auteur a la p. 130, le Peri Hermeneias con-
cerne le probléme de la connaissance humaine des futurs contingents.
Aristote ne traite nulle part de la connaissance divine des événements
incertains; il ne connait donc pas non plus la doctrine de la providence.
Les essais qu’'on a faits pour lui en attribuer une demeurent des
interprétations ; elles sont peut-étre profondes, mais il faut toujours
qu’elles mettent dans la bouche du Stagirite des propos qu’il n’a pas
voulu tenir 1,

Au contraire, rien de plus commun, dans le platonisme et le
stoicisme, que le théme de la providence. Les représentants du pla-
tonisme strict, tel Atticus, au deuxiéme siécle de notre ére, s'indignaient
de ce que le Dieu d’Aristote fit pensée de soi et non providence 2. La
question de la connaissance par Dieu des futurs contingents ne s’est
donc pas développée en Occident dans la ligne d’Aristote.

Il est vrai cependant que le chapitre g du Peri Hermeneias a
joué un grand roéle dans ’histoire du probléme de la providence, au
moins 4 partir d’une certaine date. C’est que des penseurs paiens ou
chrétiens ont replacé ce chapitre dans un cadre qui n’était pas le sien
en réfléchissant sur la connaissance divine des futurs. Il s’est produit
la un phénomeéne souvent observé : Aristote fournit un outil de pensée,
que d’autres écoles que la sienne acceptent d’utiliser dans leur pers-
pective propre. On peut donc se demander si I'analyse a laquelle le

I On trouvera un de ces essais d’interprétation dans: JEAN VANIER: Le
bonheur, principe et fin de la morale aristotélicienne, Paris-Bruges, 1965, Appen-
dice II, p. 443 sqq., et on lira les propos un peu durs de l'aristotélisant PauL
MoRrAuUX : Alexandre d’ Aphrodise, exégéte de la moétique d’Aristote, Liége-Paris,
1942, p. 195-196.

3 Cf. EUSEBE : Préparation évangélique, XV, 5, P.G., 21, 1310-1314.



I4 FERNAND BRUNNER

Stagirite se livre 4 propos de la connaissance humaine des futurs con-
tingents a trouvé son champ propre d’application dans la question de
la conciliation de la prescience divine avec la liberté humaine. Aristote
n’a pas posé ce probléme théologique, parce que sa conception de Dieu
ne 'y invitait pas et que sa prudence spéculative ’engageait a traiter
plutét de la connaissance humaine que de la connaissance divine. A
cet égard, le Per: Hermeneias est exemplaire. L’événement contingent
se produira-t-il ou ne se produira-t-il pas ? L’intelligence humaine ne
peut le savoir. Voila ce que note Aristote dans ce traité, sans se deman-
der si une autre intelligence le peut.

Aussi bien 1'aristotélisme dont il est question dans l'article que
nous commentons est-il celui des médiévaux ou des scolastiques. Ce
n’est pas celui d’Aristote, que critique Atticus, mais celui des théo-
logiens chrétiens. Or ceux-ci — et c’est notre second point — doivent
au néoplatonisme les cadres de pensée dans lesquels ils font entrer le
chapitre g du Per: Hermeneias.

Platon, au livre X des Lots, réfute ceux qui pensent que les dieux
sont indifférents aux petites choses et lie vigoureusement l'affirmation
de la divinité et celle de sa providence. C’est 13, avec les passages du
Timée relatifs au Démiurge et d’autres passages encore empruntés a
la République, au Politique, etc., le fondement de la tradition platoni-
cienne concernant la question des rapports de Dieu et du monde:
« ... Celui qui est attentif & pourvoir au salut et a 1'excellence de 1'en-
semble a ordonné systématiquement toutes choses et... chaque partie
méme de celles-ci, pour autant qu’elle le peut, est passive ou active
selon ce qui convient a sa nature. » T A la fin de I'histoire du platonisme,
cette tradition est plus vivante que jamais: Plotin consacre deux
ouvrages a la question de la providence, Porphyre la médite, Jam-
blique trouve la clé du probléme et Proclus en traite ex professo a
plusieurs reprises, le mot pronoia étant un des mots techniques les
plus courants de sa langue. Bien entendu, tous connaissent le Peri
Hermeneias et I'utilisent. On en rédige méme des commentaires dans
I’école en introduisant la dimension théologique qui ne figure pas dans
le texte d’Aristote 2.

Platon fondait donc une tradition providentialiste, renforcée plus
tard par le stoicisme. En méme temps, les Dialogues présentaient
I’'opposé d'une conception nécessitariste de la conduite humaine. « Que,
selon Platon, ce libre arbitre existe, s’écrie Proclus, il est superflu de

r Lois, X, go3b, trad. L. Robin.

2 Celui d’Ammonius a été traduit en latin par Guillaume de Moerbeke.
G. Verbeke a donné une édition critique de cette traduction et a démontré que
Thomas d’Aquin I'avait utilisée: AMMONIUS: Commentaire sur le Peri Hermene-
tas d’ Aristote, Traduction de Guillaume de Moerbeke, par G. Verbeke, Louvain-
Paris, 1961, p. XI sqq.



PROVIDENCE ET LIBERTE I5

le montrer puisqu’il dit partout que les choix des Ames sont la cause
de tous les biens et maux qui leur arrivent. » * D’accord avec Platon,
le néoplatonisme considére la liberté humaine comme une piéce
essentielle de son systéme : « Pour le dire en résumé, lit-on encore chez
Proclus dans son traité De la providence, le choix est la puissance
rationnelle appétitive des biens vrais et apparents, conduisant ’ame
aux uns et aux autres et par laquelle elle monte et descend, péche ou
va droit. » 2 Nous sommes maitres de nos choix, sinon que deviennent
la vie morale, la responsabilité, le chatiment, la récompense ? Le
néoplatonisme n’a cessé d’enseigner que l’dme est autonome, des-
tinée a choisir entre l'intelligible et le sensible, comptable de tous ses
actes. Proclus congoit 1'dme humaine comme nécessairement vacil-
lante et inclinée vers 1'un ou l'autre genre de vie, et il est si sensible
a la gravité du choix qu’il considére la seule intention mauvaise
comme une faute punissable 3. Le néoplatonisme s’est donc défini
lui-méme en toute clarté comme opposé au stoicisme : l’action
humaine est libre et il y a, dans la nature, des événements qui peuvent
arriver ou ne pas arriver 4.

Pour lui, les positions respectives des écoles sont les suivantes.
Ou bien Dieu ne s’occupe pas du monde et, dans ce cas, le probléme
de la liberté de 'homme dans son rapport a la providence divine
n’existe pas: d’une certaine maniére Epicure et Aristote se trouvent
ainsi du méme cété 5. Ou bien Dieu s’occupe du monde, et une nou-
velle alternative se présente : ou bien la providence exclut la contin-
gence — c’est la doctrine stoicienne — ou bien providence et contin-
gence sont considérées comme compatibles — c’est le platonisme. Ce
double clivage est un des faits doctrinaux les plus remarquables de
I’époque hellénistique.

L’aristotélisme cependant a des visages divers, car ses adeptes ont
essayé¢ parfois, de fagons différentes, d’intégrer la doctrine de la pro-
vidence. Critolaos, & une date ancienne, avait soutenu qu’il y avait
une providence divine, mais qu’elle ne s’étendait pas au-dela des
sphéres célestes 6. Plus tard, Alexandre d’Aphrodise enseignait au

I In vemp., éd. Kroll, t. II, p. 335; trad. A. J. Festugiére, t. III, p. 312.

2 Tria Opuscula, éd. Boese, p. 166, 1. 59.

3 In Tim., éd. Diehl. t. I, p. 378 ; trad. A. J. Festugiére, t. II, p. 239-24o0.

4 On pourrait rappeler que la Nouvelle Académie était favorable aussi a la
liberté humaine et mentionner Carnéade a ce sujet; en citant Plutarque de
Chéronée, on montrerait comment le moyen platonisme, a son tour, poursuit
sur ce point la lutte contre le stoicisme.

5 Sur le rapprochement Aristote-Epicure, qu'on observe déja chez Atticus,
voir ProcLus, In Tim., I, p. 262 ; trad. Festugiére, t. II, p. 102-103 ; ibid.,
P. 226-267 ; trad. Festugiére, t. II, p. 107-108.

6 Cf. Fritz WEHRLI : Die Schule des Aristoteles, Texte und Kommentar,
Heft X : Hieronymos von Rhodos, Kritolaos und seine Schiiler..., Basel-Stuttgart,
1959, p. 52.



16 FERNAND BRUNNER

contraire que les astres n’avaient pas besoin de la providence divine,
contrairement aux choses sublunaires ; pour lui, du reste, comme
pour Averroes, la providence ne concernait que les espéces des choses
sublunaires et non les individus *. Pour sauver la contingence des
actions humaines, Alexandre suggérait méme que les dieux en avaient
une connaissance indéterminée 2.

Proclus connait ces théses qu’il considére comme autant d’écueils et
il présente la position platonicienne comme seule capable de les éviter.
D’accord avec le stoicisme contre 1’aristotélisme, le platonisme admet
la providence universelle de Dieu ; d’accord avec 'aristotélisme contre
le stoicisme, il admet la contingence et la liberté. Le platonisme tient
la position moyenne qui synthétise et accueille la vérité partielle de
chacune des positions extrémes. Dieu connait donc I'indéterminé sans
lui enlever son caractére d’indéterminé et, contrairement a I'avis de
certains aristotéliciens, il connait 1'indéterminé comme il convient a
Dieu, c’est-a-dire de fagon déterminée 3.

Déja Plotin devait se défendre sur deux fronts, contre le stoicisme
et contre I'aristotélisme 4. Par Plotin et Porphyre, c’est Augustin qui
apprend a platoniser sur cette question de la providence. Par Jam-
blique et Proclus, ce sont Boéce et Denys. Or, Augustin et Denys sont
les autorités habituelles de Thomas d’Aquin chaque fois qu’il s’agit
de la providence ou du mal.

Commentant les Noms divins, Thomas d’Aquin rencontre le pro-
bléme de la priére dans son rapport a I'étre et 4 la volonté de Dieu. Il
énumere a ce sujet cinq opinions : 1) la providence de Dieu n’existe
pas; tout est di au hasard ; telle est la thése des épicuriens; 2) la
providence divine porte sur les choses incorporelles et universelles, a
I'exclusion des choses humaines ; c’est I'opinion, écrit saint Thomas,
de certains péripatéticiens ; 3) la providence divine s’étend a tout,
mais il s’ensuit la nécessité universelle ; ainsi parlent les stoiciens ;
4) la quatriéme opinion est celle de certains Egyptiens qui disaient
que la providence de Dieu était muable 5 ; 5) saint Thomas attribue
la cinquiéme opinion a certains platoniciens : la providence divine est
immuable, mais des choses muables et contingentes en dépendent.
Apreés avoir indiqué les défauts des quatre premiéres solutions, Thomas
d’Aquin poursuit : « Seule la cinquiéme opinion formule un jugement
correct sur la priere ; c’est celle que Denys suit ici, a savoir que, par

t Cf. P. THILLET : Un traité inconnu d’Alexandre d’ Aphrodise sur la Provi-
dence dans une version arabe inédite, dans L'homme et son destin d’aprés les pen-
seurs du moyen dge, Louvain-Paris, 1960, p. 321 et 324.

2 De fato, éd. Orelli, XXX, p. zo1.

3 Cf. le début de la question 2 du De decem dubitationibus civca providentiam,
éd. Boese, p. 10-13.

4 Cf. Emn., 111, 2 et notice de Bréhier, t. III, p. 17-18.

5 Sur ces Egyptiens, voir Sum. theol. I, q. 116, a. 3, C.



PROVIDENCE ET LIBERTE 1

la priére, nous nous portons, étres changeants, a la participation de la
divine providence, sans penser cependant que nous pouvons changer
la providence divine. » *

La these de la compatibilité de la prescience divine immuable avec
la contingence et la liberté muables se rattache donc, selon saint
Thomas, au platonisme plutét qu’a I'aristotélisme et se situe sous
l'autorité de Denys, c’est-a-dire implicitement sous celle de Proclus.

En effet, le premier aspect de la solution du probléme providence
-liberté, c’est-a-dire la thése que Dieu connait le contingent indéter-
miné de fagcon déterminée, est présent dans la question 2 du premier
Opuscule de Proclus et 4 la fin de son De providentia. Dans ces deux
ouvrages, la solution du probléme de la providence de I'indéterminé est
amenée par la considération de la connaissance propre & Dieu, la con-
naissance ne tenant pas sa nature des choses connues, mais du connais-
sant. Cette argumentation, que reprend saint Thomas, est néoplatoni-
cienne : elle figure telle quelle dans Boéce 2, qui la regoit d’Ammonius 3,
lequel I'attribue a Jamblique 4. La considération du modus recipientis
est essentielle a la doctrine de Proclus. Du passage du Commentaire
sur le Timée ou elle est largement développée, retenons ces lignes :
« Car nous n’avons en part qu'un étre d’hommes. Or la nature humaine
apporte avec elle la vie engagée dans la matiére, qui est obscurcie par
le corps, divisée, et qui nécessite méme les modes de connaissance
irrationnels. Mais les dieux, eux, connaissent le créé sous un mode
incréé, le spatial sous un mode non spatial, le divisé sous un mode indi-
visé, le temporel sous un mode éternel, le contingent sous un mode
nécessaire. Car ils engendrent toutes choses par leur seule pensée, et
ce qu’ils engendrent, c’est a partir des Formes indivisibles, éternelles,
immatérielles qu'ils I’engendrent. En sorte qu’ils congoivent I'engendré
de cette fagon-1a. N’allons pas nous imaginer en effet que les connais-
sances des dieux soient caractérisées par la nature des objets connus,
ni que ce qui n’a point de fixité soit sans fixité aux yeux des dieux...,
mais sachons que le mode du connaitre varie selon la diversité des
sujets connaissants »5.

Le second aspect de la théorie de la providence — l'événement
contingent conserve son indétermination, alors qu'il est prévu et causé
par Dieu — est inséparable du premier. On dit en effet la méme chose

! In librum beati Dionysit de divinis nominibus expositio, éd. Pera, n. 242.
Sur la priére, voir PROCLUS : Commentaire sur le Timée, éd. Diehl, t. I, p. 206-217,
trad. Festugiére, t. II, p. 27-39.

* Ci. Conms. phil., V, pr. 4.

3 Cf. P. CoURCELLE: Les lettres grecques en Occident, de Macrobe a Cassiodore,
Paris, 1948, p. 291 sqq.

4 Cf. Commentaive sur le Peri Heymeneias, ch. IX, éd. Verbeke, p. 258.

5 In Tim., I, p. 352, trad. Festugiére, t. I, p. 211-212.



18 FERNAND BRUNNER

que tout a I’heure, mais en sens inverse : on posait la détermination de
la connaissance divine malgré I'indétermination des choses ; on pose
maintenant l'indétermination des choses malgré la détermination
divine. D’aprés 'article que nous commentons, cette détermination
n’est pas le fait de la science dite de simple intelligence — auquel cas
tous les possibles viendraient a I'existence et ce serait le régne de la
nécessité — mais de la science des possibles choisis par la volonté
divine libre, sage et bonne. La science divine reste le principe déter-
miné et déterminant, mais elle est jointe a la volonté, et on comprend
ainsi qu’un Dieu libre dans son opération créatrice ait fait place dans le
monde a la contingence et a la liberté, encore que les raisons du choix
de ce monde particulier demeurent impénétrables (p. 141-142).

Ce second aspect se présente différemment dans le néoplatonisme,
mais il est probable que la différence réside moins dans le contenu de
la doctrine que dans sa formulation ; elle ne consiste en tout cas pas a
défendre un intellectualisme nécessitant contre un intellectualisme
compatible avec la contingence et la liberté. Comment la détermination
de la science divine, chez Proclus, entrainerait-elle la nécessité de tous
les événements du monde puisque le Diadoque partait du fait méme de
la contingence et de la liberté pour réfléchir sur la sorte de connaissance
que Dieu devait en avoir ? Si donc il est digne de Dieu, selon Proclus,
de connaitre le contingent de fagon déterminée, cette détermination —
pas plus que celle de I'intelligence par la volonté chez Thomas d’Aquin
— ne peut mettre en péril I’affirmation fondamentale de la contingence.
Proclus tient solidement les deux bouts de la chaine, et la détermina-
tion de la prescience divine et I'indétermination du contingent : « Con-
naissant donc l'indéterminé de facon déterminée, écrit-il, la pro-
vidence connait aussi que 'indéterminé est indéterminé, quoiqu’il soit
déterminé auprés d’elle. En effet, elle ne connait pas seulement qu'il
est déterminé auprés d’elle — car ce ne serait pas le connaitre — ni
seulement qu’il est indéterminé, car ce ne serait pas le connaitre
selon son existence a elle. La connaissance embrasse donc tous les deux,
et le déterminé par le connaissant, et 1’étre de l'indéterminé par la
nature de celui-ci. » * La science divine considére dans son éternité les
événements tels qu’ils ont été, sont ou seront. C’est ainsi qu’Ammonius,
disciple de Proclus et suivi par Boéce, enseigne que le méme futur peut
étre contingent par sa nature, alors qu’il n’est plus indéterminé, mais
au contraire déterminé pour la science divine 2.

Et puisque cette science est en méme temps cause, on parlera de la
meéme fagon dans le langage de la causalité: les agents, dans 1'univers,

r 0p., 1, q. 2, Boese, p. 14, 9-16.
2 Cf. P. CoURCELLE : La Consolation de la philosophie dans la tradition litté-
raive. Antécédents et postérité de Boéce, Paris, 1967, p. 216.



PROVIDENCE ET LIBERTE I9

agissent tous par eux-mémes, bien que Dieu soit la cause universelle,
et leur activité manifeste leur caractére naturel, celui de la néces-
sité ou de la contingence. G. Verbeke explique la doctrine d’Ammonius
en ces termes : «... Dieu agit dans les étres changeants et périssables
selon leur propre nature. » ¥ C’est exactement la doctrine que reprend
Denys dit 1’Aréopagite, cet autre disciple de Proclus, quand il écrit :
¢« ... Cette providence s’exerce a I’égard de chaque étre de la facon qui
convient proprement a cet étre. Aussi bien refuserons-nous de dire
avec le vulgaire que la providence devrait bien nous pousser a la vertu,
fiit-ce contre notre gré. Détruire la nature n’est pas le fait de la pro-
vidence. En tant que providence conservatrice de chaque nature, elle
s’exerce a ’égard des étre doués de liberté en tenant compte de cette
liberté méme. » 2 En proclamant que la science divine est telle qu’elle
porte de facon déterminée et sur I’événement nécessaire et sur 1'événe-
ment indéterminé, le néoplatonisme se dresse donc contre le nécessi-
tarisme comme il s’éléve contre la négation de la providence univer-
selle.

Nous pourrions nous en tenir la, mais il vaut mieux poursuivre cette
démonstration pour écarter toute équivoque. Il est vrai que Proclus
ne joint pas, en Dieu, la volonté A l'intelligence, de maniére a déter-
miner la seconde par la premiére; il n’écrit pas, comme Thomas
d’Aquin, que la science de Dieu est la cause des choses voluntate ad-
juncta, de peur que ne vienne a l'existence tout ce que Dieu sait et
non pas seulement ce qu’il veut ou permet 3. S’il en est ainsi, c’est que
le choix n’a pas, aux yeux de Proclus, la valeur qu’on lui accordera plus
tard : le choix, dit-il, nous situe a mi-chemin des choses divines et des
choses mortelles 4 ; il ne saurait donc convenir a la perfection supra-
humaine de Dieu. Mais il ne suit pas de 1a que I'action de Dieu, chez
Proclus, soit conduite par la nécessité et qu’elle dérive de lui comme
les propriétés du triangle découlent de celui-ci.

En effet, la connaissance divine dont parle Proclus n’est pas celle
d'une intelligence a laquelle la volonté pourrait s'adjoindre; c’est
la connaissance d’une providence qui est en méme temps volonté et
puissance. La providence proclusienne est connaissance du bien, puis-
sance et volonté d’agir conformément a lui 5. Cette connaissance n’est
donc pas une science de simple intelligence ; elle est supérieure a 1'in-
telligence, étant de l'ordre de 1'Un et du divin ; Proclus la désigne

Op. cit., p. LVI.
Noms divins, IV, 33, 733b, trad. M. de Gandillac.
Cf. par exemple Sum. theol., 1, q. 14, a. 9, ad 3™.
Cf. De providentia, Boese, § 59, p. 100, 6-II.
5 Cf. Théol. plat., 1, 15, Saffrey-Westerink, p. 71 sqq. et. p. 148, la note 1 se
Tapportant a la p. 7I1.

B I A



20 FERNAND BRUNNER

souvent par le terme de yvwoig plutdt que par celui de vénoic. La
pronoia est prénoétique, comme le Bien lui-méme . A elle s’applique
par excellence 'axiome : quorum autem wmelior existentia, melior et
cognitio 2.

Quand donc Proclus écrit, comme dans un passage cité plus haut,
que le monde est dii & la seule pensée divine, le mot « seule » exclut le
spatial, le divisé, le temporel, le matériel, mais non le volontaire, puis-
que la providence est intrinséquement volonté. C’est dans cette pers-
pective aussi qu’il faut comprendre les Formes ou Idées: elles ne
sont pas le point de départ d’une déduction logique et nécessaire ;
elles sont les instruments dont le Bien se sert pour donner aux étres
de l'univers une disposition ou un ordre digne de lui. Platon déja
écrivait dans le Timée: « Le dieu a voulu que toutes choses fussent
bonnes : il a exclu, autant qu'’il était en son pouvoir, toute imperfec-
tion. » 3 Et le Diadoque répéte : « Timée commence la création de
I'univers et il la commence par 'idée du Bien, estimant que la décou-
verte de la Cause finale est pour lui le plus beau point de départ : car
de méme que le Bien est cause de tous les étres, de méme pense-t-il
que la genése aussi du Monde procéde de ce principe tout premier.
Tout vient en effet du Bien. Méme les choses dont I'Intellect Démiur-
gique n’est pas 'auteur ont pour cause le Bien, comme la Matiére. » 4
Mais s'il est certain que toutes choses ont le Bien pour origine, Proclus
ajoute, un millier d’années avant les grands aristotéliciens chrétiens
et avant Leibniz, que le détail des causes des événements particuliers
nous echappe 5.

Il est donc bien vrai que la distinction de la science de simple
intelligence, qui va au possible, et de la science de vision, qui va au
bon, n’est pas proclusienne, mais elle a son équivalent, chez Proclus,
dans la connaissance propre a la providence, qui, de soi, est une con-
naissance conforme au bien. A condition de rapprocher 'intelligence
thomasienne, qui a besoin de la volonté pour se déterminer selon le
bien, et la connaissance providentielle selon Proclus, qui est volonté
du Bien, on apergoit la ressemblance de la théologie néoplatonicienne
et de celle de Thomas d’Aquin. La science proclusienne déterminée
de soi est en fait déterminée par le Bien a laquelle elle appartient.
C’est pourquoi il arrive a Proclus de dire que Dieu «veut tout ce qu’il
peut» b, puisque, étant le Bien, il ne peut que ce qui est bon.

t Cf. In. Tim, Diehl, t. I, p. 415, trad. Festugiére, t. I1, p. 290 ; Inst. thol.,
prop. 120, Dodds, p. 106, 5-7 ; et saepius.
2 0p., 1, q. 2, Boese, § 7, p. 12, 22.
30 a, traduction A. Rivaud.
In Tim., I, p. 355-356, trad. Festugiére, t. I, p. 215.
Cf. 0p., 1, q. 3, Boese, p. 34, § 20.
Ci. Théol. platon., 1, 15, éd. Satfrey-Westerink, t. I, p. 75, 13.

v B W



PROVIDENCE ET LIBERTE 21

Il est donc évident que la connaissance réglée par le Bien n’est
pas plus nécessitante que la science chrétienne d’approbation, quoique
les choses soient nécessaires par rapport a 1'une comme par rapport
a l'autre et que ni I'une ni ’autre ne dépendent de la contingence natu-
relle ni de la liberté humaine. De cette activité déterminée conforme
au Bien procéde le monde comme partiellement nécessaire et partielle-
ment contingent. En un chapitre peu connu de son enseignement,
Proclus a tenté de fonder ces deux aspects du monde en deux aspects
dela divinité: dans la providence, I'unité est le modéle de la nécessité
mondaine, et 'infinité, celui de la contingence *. Nous nous proposons
de développer ailleurs cette question.

Peut-étre convient-il de demander a Proclus lui-méme de situer
sa doctrine encore une fois dans son contexte historique — le stoicisme
et I'aristotélisme — et de la définir dans ses théses essentielles : la
présence de la contingence dans le monde et la détermination de la
connaissance divine sans que la nature du contingent en soit changée.
Citons pour cela, & partir du paragraphe 62, la fin du traité De la pro-
vidence qui attend toujours son traducteur moderne : « Tu demandes,
¢écrit I'auteur & son ami Théodore, si Dieu connait le futur en nous ou
s'il ne le connait pas. S'il ne le connait pas, tu dis qu'il ne différe en
rien de nous qui ne le connaissons pas non plus ; et s’il le connait, tu
dis que ce qu’il connait sera absolument et nécessairement. Or, cela
détruit non seulement notre liberté, comme il est évident, mais encore
tout ce qu’on appelle contingent... 63. Les uns disent qu’il est faux
que Dieu connaisse tout de maniére déterminée ; ils le disent indéter-
miné lui-méme dans le cas des choses qui se produisent de fagon
indéterminée, afin de sauver le contingent. D’autres, attribuant 4 Dieu
une connaissance déterminée, ont admis la nécessité en tout ce qui se
produit. Ce sont 14 les hérésies des péripatéticiens et des stoiciens.
Mais Platon et quiconque est son ami affirment que Dieu connait les
futurs de fagon déterminée et que les futurs se produisent selon leur
nature, les uns de fagon déterminée et les autres de fagon indéter-
minée. En effet, des choses qui, dans les effets, se trouvent a I'état de
division et qui sont subcontraires les unes par rapport aux autres 2,
il y a préconception dans les dieux selon le meilleur seulement. Je veux
dire par exemple que, des choses qui se produisent, ou incorporelles ou
corporelles, il y a, des unes et des autres, des causes de nature incor-
porelle auprés des dieux, et leur connaissance, de la méme fagon, est
incorporelle. Ou encore, les étres intellectuels et les étres non intellec-
tuels sont, les uns et les autres, a 1'état intellectuel auprés des dieux
sous le rapport de la science. Car les dieux connaissent intellectuelle-

1 Cf.Op. I, § 12.
* Les subcontraires peuvent étre vrais ensemble.



22 FERNAND BRUNNER

ment les étres non intellectuels aussi. De méme, des choses qui, a
partir de la-bas, se produisent dans le temps ou intemporellement, il
y a, fondées dans les dieux, la cause et la connaissance intemporelles.
Donc, puisque et des choses déterminées et des choses indéterminées
arrivent, les dieux en ont la connaissance selon le meilleur des deux,
je veux dire le déterminé. 64. Ajoutons que la connaissance n’est pas
telle en sa nature que le connaissable, mais évidemment telle que le
connaissant : car la connaissance n’est pas dans le connaissable, mais
dans le connaissant. Elle est donc semblable et conforme a ce en quoi
elle est et non a ce en quoi elle n’est pas. Si donc le connaissable est
indéterminé, tandis que le connaissant est déterminé, la connaissance
ne devient pas indéterminée comme 1'est le connu, mais elle est déter-
minée a cause du connaissant, car on peut connaitre le pire de fagon
meilleure et le meilleur de fagon pire. Ainsi, puisque les dieux sont
meilleurs que tous les étres, il précongoivent tout de fagon meilleure
de par leur propre nature : avant le temps ce qui est selon le temps,...
immatériellement méme les choses matérielles, de fagon déterminée les
indéterminées, de facon stable les instables et de fagon inengendrée
les engendrées. 65. Que les dieux connaissent le futur n’entraine donc
pas que le dénouement de celui-ci soit nécessaire, mais donne au futur
une génération indéterminée a partir du déterminé . Car ton para-
pegme 2, qui requiert tambours3, tours et matériaux corporels,
n’'était pas non plus corporellement dans ta préconnaissance ; mais,
la, I'imagination, de fagon incorporelle et vivante, possédait la raison
du futur, tandis que le parapegme était construit corporellement a
partir d'une connaissance intérieure d’une autre nature. S'il en est
ainsi de ton faire a toi, que diras-tu de la préconnaissance des dieux,
ou l'ineffable préexiste, réellement indescriptible et incompréhensible
pour nous, non comme une autre maniére de tout contenir, mais en
rien homogeéne 4 ce qui procéde d’elle ? Donc les dieux connaissent
divinement et incorporellement nos actions libres, et nous, nous agis-
sons selon notre nature ; et tout ce que nous choisissons est préconnu en
eux, non par la détermination qui est en nous, mais par celle qui est
en eux 4 ».

On le voit, nous sommes en présence d'un chassé-croisé : 1’article
que nous commentons définit, par opposition au néoplatonisme et au
nom de I'aristotélisme, une doctrine de la providence que le néoplato-

! Nous ne sommes pas sir d’avoir saisi la construction de cette phrase.

> Le parapegme était un calendrier et une table astronomique. Sur cet ins-
trument, voir la note de Festugiére a sa traduction du Commentaire sur la
République, t. 111, p. 189, et I’Encyclopédie Pauly-Wissowa.

3 Nous ne voyons pas ce que sont ces TOuTava.

4 Ed. Boese, p. 167, § 62, 1. 1 — p. 170, § 65, L. 15.



PROVIDENCE ET LIBERTE 23

nicien Proclus définit comme sienne par opposition a l'aristotélisme.
En fait, la doctrine de la providence ne vient pas de l’aristotélisme et
le néoplatonisme n’est pas nécessitant.

I1 y a sans doute une multitude d’aristotélismes, outre celui d’Aris-
tote. Celui de Thomas d’Aquin ne se congoit pas sans l'influence du
néoplatonisme, comme en témoignent les doctrines thomasiennes des
Idées, de I'exemplarisme, de la participation, du mal, de la providence,
etc. Le Docteur suivait de prés les traductions de Guillaume de Moer-
beke, mais il n’en avait pas besoin pour étre néoplatonicien 4 sa facon:
Augustin, Boéce, Denys, pour ne citer qu’eux, lui fournissent les
¢éléments d’une doctrine trés précise de la providence. Le travail de
R. J. Henle, de prés de 500 pages : Saint Thomas and Platonism 1, fait
I'inventaire des références platoniciennes de Thomas d’Aquin ; elles
ne sont pas toutes critiques, comme on I’a vu a propos d'un passage
du Commentaire des Noms divins sur la priére. F. Ruello, dans un
Bulletin récent d’histoire des idées médiévales, observe que « dans la
mesure oll nous connaissons mieux aujourd’hui le néoplatonisme de
Denys, nous nous interrogeons davantage sur la nature exacte de
I'aristotélisme de saint Thomas ». 2

Ce ne sont donc pas les aristotéliciens scolastiques qui ont élaboré,
en s'inspirant du Peri Hermeneias, la doctrine de la providence et de
la liberté : en tant qu’aristotéliciens, ils ne pouvaient pas fournir cette
doctrine. Ils I'ont regue — sauf les spéculations sur le choix divin —
du platonisme et spécialement du néoplatonisme. Nous ne sommes pas
devant le conflit de deux structures, ’aristotélicienne et la platoni-
cienne, ou plutdt, si nous le sommes, c’est en sens inverse : la structure
aristotélicienne ignore la question de la providence, tandis que la
structure néoplatonicienne fournit les éléments de ce probléme et
de sa solution, en s’inspirant de Platon lui-méme.

Ce chassé-croisé tient peut-étre a la méthode utilisée. Une méthode
qui met au jour les structures nécessaires de la pensée et en méme
temps leurs réalisations historiques est désirable, louable et riche de
promesses. Mais il faut la défendre contre elle-méme, car le risque la
menace de projeter sur les faits de pensée des figures abstraites qui
ne leur correspondent pas.

Répétons que ces réflexions ne concernent pas le fond de la question
de la providence. Si, dans l’article considéré, la mise en perspective
historique de ce probléme est contestable dans la mesure ot elle con-
cerne 'opposition de l'aristotélisme et du néoplatonisme, le probléme
lui-méme est traité avec une slireté et une profondeur auxquelles
il faut rendre hommage en terminant comme en commengant. On

! La Haye, 1956.
2 Juillet-septembre 1973, t. 61, p. 398.



24 FERNAND BRUNNER

releve dans cet article des analyses poussées et originales qui
font avancer le savoir et forcent le respect. Nous en dirons
autant de la conclusion qui concerne la conciliation de la création
et de 1’évolution sur le modele de la conciliation de la providence
et de la liberté. Cet article témoigne de la confiance dans la pensée et
de la prudence intellectuelle qui garantissent a la philosophie un che-
minement long et stir. Nous sommes loin des auteurs qui, s’enfermant
dans une conception étriquée de l'intelligence et limitant l'usage de
celle-ci a la connaissance d’objet, se contentent de 1'épreuve de 1'exis-
tence finie et de 1’action, comme si 'intelligence n’était pas la lumiére
ou situer I'existence finie et I'action.
FERNAND BRUNNER.



	Providence et liberté : à propos d'un article récent

