Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1975)

Heft: 1

Artikel: Etudes critiques : I'épitre aux romains relue par E. Kd&semann
Autor: Gisel, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381052

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381052
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L'EPITRE AUX ROMAINS
RELUE PAR E. KASEMANN

Tout au long de sa vie, Kdsemann n’a cessé d’étre aux prises avec
I'apdtre Paul. C’est 12 qu’ont pris corps la plupart des questions clé
de sa théologie. Son travail de promotion, Leib und Leib Christi 2 I'at-
testait déja. Le débat qu’il a suscité en 1961 a propos de la compréhen-
sion du théme paulinien de la justice de Dieu3 l'a confirmé. Les
Paulinische Perspektiven de 1969+ Otérent les derniers doutes s.
Quand Kisemann traite du théme de la liberté ou du corps, de la
croix ou de la christologie, de l'antithése Lettre-Esprit ou de la
relecture de I’Ancien Testament sous la catégorie de la Promesse,
c’est toujours & Paul qu’avant tout il se référe.

Avec le commentaire de I'épitre aux Romains, Kédsemann, en
quelque sorte, noue la gerbe. Ceux qui connaissent l'auteur retrou-
veront ses thémes favoris. Ceux qui 1'ont peu pratiqué découvriront
combien il est éloigné — irrémédiablement — de son ancien maitre
Bultmann. Dans le détail et globalement.

« Aucun document littéraire ne fut pour moi plus important que
I'épitre aux Romains », dit Kidsemann en sa préface. Il en découvre le
texte deés le premier semestre de ses études, lors d'un cours de E. Peter-
son, en été 1925. Il ne cessera de s’interroger a son sujet tout au long
de sa vie d’exégéte et de théologien.

1 ErNST KASEMANN : 4dn die Romer, Handbuch zum Neuen Testament,
Tiibingen, Mohr, 1973, 407 p. + XV p.

* Tiibingen, Mohr, 1933.

3 Gottesgerechtigheit bei Paulus, ZThK, repris in Exegetische Versuche und
Besinnungen, vol. 1I, Gottingen, Vandenhoeck et Ruprecht, 1964, 19703,
P- 181 ss. Réactions de R. Bultmann, Awaloolvn Qeol, JBL, 1964, repris in
Exegetica, Tiibingen, Mohr, 1967, p. 470 ss., de H. CoNzZELMANN, Die Rechi-
fertigungslehre des Paulus. Theologie oder Anthropologie ? Ev.Th., 1968, p. 389 ss.
Réplique de Kasemann, Paulinische Perspektiven, p. 136 ss.

4 Tiibingen, Mohr, 19722.

5 11 faudrait naturellement mentionner encore de nombreux articles, de
Die Legitimitit des Apostels, Z.£.d.nlt.Wiss., 1942 (repris en 1956, Darmstadt,
Wiss. Buchgesellschaft) & Liebe, die sich der Wahvheit freut, Ev.Th., 1973/5,

P. 447 ss.



46 PIERRE GISEL

I. RECUSER LE JEU DES ALTERNATIVES MODERNES

Toute la théologie de Paul, on le sait, vit d’une tension entre deux
termes apparemment opposés. L'annonce évangélique est-elle le don
par excellence (Gabe), le don pur et simple qui me justifie gratuite-
ment, qui me libére du poids du passé et du souci de l'avenir, ou
est-elle une puissance (Macht) qui institue au ceeur du monde comme
une nouvelle réalité * (p. 25) ? Jésus figure-t-il le don absolu de Dieu
qui meurt pour me faire vivre, ou est-il Seigneur, marque d’'une
ordonnance et d’une hiérarchie déterminée (7bid.) ? Le salut est-il
déja présent, tout entier effectif, ou encore a venir (p. 27, etc.)?
Est-ce que, par le baptéme, je meurs et ressuscite avec le Christ, ou
est-ce que seul le Christ meurt sur la croix (p. 156) et ressuscite
(p- 151ss., 162ss.) ? Comment concilier le théme de I’histoire du
salut (qui confére a I’histoire passée un sens théologique dans sa
consistance méme) et la prédication de la «justification de 'homme
sans Dieu» (justificatio impiorum, Rechtfertigung des Gottlosen)
conférée gratuitement, ici et maintenant, sans égard pour le passé
et sur le mode d'une rupture radicale avec le monde parce que venant
du tout-autre, de Dieu (p. 243 s.) ? On pourrait multiplier les ques-
tions, que l'on pense aux couples Lettre-Esprit, Esprit-institution,
Esprit-corps, salut et jugement (p. 63), identité personnelle et ceuvre
(p- 215 ss.), amour et justice et, finalement, théologie et anthropologie
(cf. le débat avec Conzelmann, supra note 2), Dieu-création (cf. p. 20)
ou Dieu-homme.

Les questions se présentent chaque fois sous forme d’alternative.
On y aura d’ailleurs reconnu, souvent, les marques d'un conflit
confessionnel. En fait, Kdsemann est d’avis que nous avons 1a une
tension constitutive de toute la théologie de Paul. Et loin de vouloir
choisir chaque fois I'un des termes au détriment de I'autre, I'exégeéte
entend au contraire rendre compte de la tension elle-méme, globale-
ment, structuralement pour ainsi dire.

Selon Kdsemann, les alternatives mentionnées seraient modernes.
Elles auraient notamment fleuri avec la théologie libérale (cf. p. 63).
L’exégese se serait laissé enfermer dans un mauvais dilemme, coincer
entre une métaphysique objectiviste, rationaliste, et une philosophie
du sujet ot 'homme apparaitrait délié de toute histoire, de toute
corporéité, de toute société. On aurait le choix entre une ontologie

* La formulation peut varier: la justification est-elle décret juridique
(forensique) ouvrant sur un vivre dans le monde (éthique), ou ressortit-elle &
un processus sacramentel voire, selon les cas, de type mystique (p. 163, 384) ?
Dans l'expression dikaoolvn Oeod, le génitif est-il « subjectif » ou « objectif »
(p. 24 s.) ? Paul annonce-t-il la justification premiére et gratuite de la part de
Dieu ou le jugement selon les ceuvres (p. 53 s., 274) ? etc.



L’EPITRE AUX ROMAINS RELUE PAR E. KASEMANN 47

pré-critique et la liberté sans limite du seul individu. Le débat sur
la prédestination l'atteste (cf. p. 253s., 261, 302). En ne prenant
que le contre-pied de I'historicisme, Bultmann resterait 1'héritier de
cette problématique moderne. Il n’aurait pas su la dépasser en en
contestant les termes mémes. Il répéterait ainsi, en un autre registre,
cette philosophie du sujet qui, née avec l'idéalisme allemand et le
romantisme et instruite par la critique de Kant, relayait en s’y
opposant les théodicées des 17¢ et 18¢ siécles. Prendre en effet le
simple contre-pied d'une position, c’est finalement vivre en commu-
nauté de destin.

Telle quelle, la critique apparaitra pour le moins un peu facile, et
finalement injuste. Il n’est pourtant pas possible d’en rendre compte
ici dans le détail. Indiquons seulement les grandes lignes de 'argu-
ment, tel que je le vois. En substance, Kdsemann reproche a Bult-
mann d’avoir procédé a une permutation des points de départ (le
kérygme en lieu et place de I'histoire comprise sur le mode histori-
ciste) sans avoir pour autant modifié assez en profondeur le mode
méme du penser théologique. IFaute notamment d’avoir mené
jusqu’au bout la critique des schémes métaphysiques (dans leur
expression moderne surtout), Bultmann vivrait de la méme aporie
que ses prédécesseurs: vouloir partir a la recherche d'une origine
pensée comme terme premier, évident, auto-suffisant, et par consé-
quent, imputer subtilement au temps, a I'histoire et a la corporalité
un statut de déchéance. Bultmann a changé le point de départ
théologique, mais il n’a pas modifié la problématique méme qui
commandait la question du point de départ . La vérité, pour Bult-
mann, demeure adaequatio, toute différence conjurée.

2. LA QUESTION CENTRALE DE L’EPITRE

Kédsemann parie pour la logique interne de l'épitre (p. IIIs.),
pour sa cohérence théologique globale 2. Qu’est-ce que Paul a pensé,
théologiquement, telle est l'interrogation de I'exégéte. Kisemann

I Ses prédécesseurs recherchaient cette ¢ origine » dans l'histoire (ex. le
« vrai » visage de Jésus en dega du mensonge christologique de 1’Eglise) ; Bult-
mann fait jouer I’« origine » a un tout autre niveau, conquis de fagon tout a
fait spécifique (celui ou l'existence «se décide»). Le registre, assurément,
difféere. Mais la structure de pensée, sous un certain angle (celui du mode de
penser la vérité) demeurerait.

2 Cf. & ce propos I'emploi fréquent, chez Kisemann, du terme « Sachver-
halt », par quoi il faut entendre un « complexe du discours », un fait structuré
qui ne ressortit ni a ’empirique, ni au psychologique (on sait que ce terme a
notamment été développé, dans une perspective analogue, par la phénoméno-
logie husserlienne), cf., p. 20, 149, 320, etc.



48 PIERRE GISEL

refuse d’isoler tel passage ou tel élément pour l'expliquer sans réfé-
rence a I’ensemble du discours paulinien. Il ne cesse du reste de polé-
miquer contre toute exégeése qui découpe, isole, abstrait r. On tient
14, je crois, le secret de sa méthode exégétique : rendre compte de
chaque passage en fonction de la globalité de la pensée paulinienne,
C’est sa force. C'est peut-étre aussi sa faiblesse. Tous en effet ne
seront pas convaincus par l'exégese de telle péricope, examinée pour
elle-méme. Mais & regarder I’ensemble de la restitution, le résultat est
indéniablement impressionnant 2.

Le commentaire de Kisemann est donc d’abord et avant tout
théologique. De 'aveu méme de l'auteur. On se gardera néanmoins
de la ranger trop vite parmi les commentaires des Réformateurs ou
de K. Barth. Le travail de Kédsemann est de part en part historico-
critique, et il faut au moins rendre cette justice a l'auteur qu’il a
quasiment lu toute la littérature allemande, anglo-saxonne et franco-
phone consacrée ces derniéres décennies a 1'épitre aux Romains.
Si le commentaire est délibérément théologique, ce n’est pas dans
Iignorance des recherches historiques. C’est au contraire au gré
d’un corps a corps avec elles, sachant que la théologie ignore tout
statut d’innocence extrahistorique et refusant en méme temps de se
contenter de la positivité des faits d’histoire ou de sombrer sous leur
multiplicite.

Le texte de Paul n’est pas un «traité théologique», c’est un
« écrit de circonstance » 3. La remarque peut surprendre. Elle veut
pour le moins souligner que la théologie de ’apdtre ne nait pas dans
la sérénité de la réflexion, mais dans le combat missionnaire, au
creux de I'engagement dans le monde, au fil des nouvelles questions
auxquelles il est confronté, des contestations auxquelles il doit faire
face 4.

L’apbtre est hanté par une question, centrale (p. 249s.): qu'en
est-il de la Promesse faite 4 Israél ? Est-elle devenue sans objet ?
Paradoxalement en effet, ce ne sont pas les enfants d’Abraham qui
sont en train d’en hériter, mais les paiens. Qu’en est-il alors de la
fidelité de Dieu ? Israél est-il oui ou non le peuple élu ?

1 Cf. I'emploi péjoratif des verbes ou racines «isolieren», p. 25, 27, 42,
505S., 115, 120, I3I, 140, 144, 213, 319, 323, 365 ; «abstrahieren » p. 120, 131,
158 ; «verselbstandigen » p. 166, 198 ; « trennen » p. 312 ; etc.

» Kasemann est naturellement d’avis que la lettre constitue une unité,
excepté le dernier chapitre, cf. p. 301, 384, 386, 390.

3 Cf. p. 1, 373, 391.

4 Sur la mission comme « Sitz im Leben » de cette théologie, cf. p. 373
Sur le détail de la représentation que Késemann se fait de la situation historique
dans laquelle Paul écrit 1’épitre, on se reportera a sa « reconstitution historique »
P- 387 et 4 la question de la collecte pour Jérusalem.



L'EPITRE AUX ROMAINS RELUE PAR E. KASEMANN 49

Il y a 1a une aporie (p. 249). Et en méme temps, I'exigence de
reprendre de fond en comble la question de 1’élection et de la Pro-
messe. Mais le chemin peut conduire loin. Et d’abord a ceci : s’il peut
y avoir des ruptures dans I’histoire du salut, dans 1'alliance de Dieu
avec les hommes, qui est garant de ’autorité du discours (et donc de
sa vérité), cf. p. 17 ? On sait que cette question est inscrite au cceur
de tout I'apostolat de Paul, lui qui n’était méme pas disciple de Jésus.
Mais s’il n’y a ni autorité qui ne soit démentie, ni charte d’institution
incontestée, ni garantie d’aucune sorte, si la rupture 'emporte sur la
continuité 1, la question, théologiquement, on le pressent, va se
radicaliser : I'on passe de «qu’en est-il de I'histoire du salut ? » a
«qui est Dieu?»2 L’on voit dés lors apparaitre a l'avant-scéne le
théme privilégié de la croix, contradictoire entre tous 3. Il n’y a plus
d’évidence, plus de présence directe, plus d'immédiateté possible.
Se trouve récusée du méme coup la liberté eschatologique de ceux
qui se glorifiaient d’étre déja citoyens du Royaume, parlant en
langues, ressuscités avec le Christ, échappant aux servitudes et aux
taches de I'histoire.

3. ESQUISSE DU MODELE THEOLOGIQUE MIS EN (EUVRE PAR PAUL

On va tenter d’indiquer rapidement les grandes lignes du modeéle
théologique de Paul, tel que le comprend Kédsemann. On le fait en
organisant 1’ensemble autour de quelques notions clés qui parcourent
tout le commentaire (et dont on ne donnera pas chaque fois les trop
nombreuses références).

Paul conquiert son modéle théologique contre une compréhension
enthousiaste de 'Evangile et de la liberté chrétienne. La structure
en est déterminée par deux éléments clés: la référence constante a
la croix comme moment indépassable de l'affirmation chrétienne et
ce que Kédsemann appelle le primat christologique. Les deux éléments
jouent ensemble.

Kisemann refuse de dissoudre la christologie — I’histoire struc-
turée qu’elle indique et le non-encore-accompli qui la marque de part
en part — dans une sotériologie massivement présente. Il refuse
également de faire de la croix une simple étape, nécessaire certes pour
le salut de ’humanité, mais heureusement suivie d'une autre, On a la

T Sur ce théme, cf. p. 5, 20, 42, 97, 118, 133, 142, 158, 215 8., 243 S., 267, 306.

> La question de Dieu fournit, je crois, le secret de toute l'interrogation
théologique de Kéasemann, et son intérét | Cf. les thémes clé du Dieu-Créateur
(Schépfer), juge (Richter), de la seigneurie (Herrschaft) ; cf. p. 104 (Wer ist
Gott), p. 116, 304 (Gotteslehre) ; p. 34, 37 (lien avec le péché), etc.

3 Cf. I'insistance de Kdsemann sur le sub contravio p. 157, 218, 224, 231,
239, 306, ou sur l'adjectif « verborgen» p. 197, 307.



50 PIERRE GISEL

en effet la méme aporie : Pdaques efface Vendredi-Saint. Le scandale
est réparé. La croix n’est qu'un moment malheureux d'une theologia
gloriae. Moment dépassé, elle n’a pas de pertinence actuelle.

I1 y a la un enjeu théologique d’importance. L’interprétation
enthousiaste de 'Evangile, dans ses différentes modalités, est inca-
pable d’accorder a I'historique comme tel — théologiquement — une
importance constitutive. L'histoire, c’est le passé, la mort, les faits
qui ne parlent pas. L’histoire, c’est tout ce qui, par définition, s’oppose
au divin. Dieu, a l'inverse, est concu dés 'abord comme I'antithése
absolue de la finitude. D'un c6té l'insignifiant, de l'autre la gloire.
D’un c6té la mort, de 'autre la vie. D'un c6té la croix, de l'autre la
résurrection. Ce schéma, toute la théologie de Kédsemann, instruite
par Paul, le récuse.

Précisons. Il ne s’agit pas la de rappeler a une théologie qui aurait
tendance a 'oublier, la réalité de la croix a c6té de celle de la résur-
rection. Il s’agit de plaider pour une interprétation différente de la
croix et de la résurrection, liée & une compréhension différente de
Dieu et de I'histoire.

La croix marque I'échec des soi-disant évidences ou certitudes,
tant dans 'ordre religieux que partout ailleurs. Elle ouvre ainsi sur
la question — théologique — de I'identité : guz est I'homme ? gu’est-ce
que le monde ? qus est Dieu ? Comme telle, elle indique une limite,
un jugement porté sur I'histoire des hommes. Mais la limite n’est pas
négative seulement. Elle assure une spécificité. Elle circonscrit un
espace. Elle 'institue. Lle non est solidaire d'un oui. Refuser, c’est
déja poser une identité. Et c’est pourquoi, en fin de compte, Kise-
mann parle tout le temps d’une « sezgneurie du Crucifié » (Herrschaft
des Gekreuzigten).

Dés lors, la « théologie de la croix » apparait inséparable du primat
accordé a la christologie dans sa fonction structurante. Ce n’est pas
une surprise. L’accent unilatéral mis sur la résurrection par les
Enthousiastes accompagnait une indifférence marquée a l’endroit
de Jésus. Théologie de la croix et primat christologique, c¢’est le non
et le oul d'un méme mouvement. On ne doit pas séparer la croix
du primat christologique et de la praxis spécifique qu’il ordonne.
La croix doit étre lue comme moment constitutif d’une histoire
structurée — entre un passé déterminé et un futur dont la possibilité
méme est, en un sens, liée & ce passé — et non comme fin absolue de
toute histoire sensée.

Késemann souligne dés lors les notions de service (Dienst) et
d’obéissance (Gehorsam, nova oboedientia) *. 11 indique ainsi la néces-

! Késemann utilise aussi, dans une intention analogue mais selon des
caractéristiques propres, la notion de « Nachfolge ».



L’EPITRE AUX ROMAINS RELUE PAR E. KASEMANN 5T
5

sit¢ d'une médiation pratique quant a l'identité méme de la vérité.
Kasemann le dit contre Bultmann et la tradition «idéaliste» qu’a
ses yeux il représente. Il me parait vivre ici d'un modéle épistémo-
logique né avec Marx, Nietzsche et Freud et selon lequel I'activité
pratique et le corps sont les lieux ol se décide le moi, les lieux ou
je me constitue 2.

Mais il ne suffit pas de souligner le caractére nécessairement
concret de la liberté chrétienne, la figure pratique de I’Evangile. Il faut
renvoyer a une détermination singuliére. Elever le moment de la
contingence historique au rang d’élément constitutif du sens entraine
comme corollaire qu’on valorise la singularité d’une figure déterminée.
Les deux affirmations vont ensemble. La pratique évangélique n’est
pas n'importe quelle pratique. Elle se référe a un modéle déterminé
qui la précéde. Paul renvoie ici a la spécificité fondatrice 3.

La christologie (contre la sotériologie des Enthousiastes) marque
une référence a 1'histoire. Elle pose en méme temps la question de la
seigneurie. Elle suppose et développe ainsi a un double titre un arriere-
fond éminemment différencié. Elle rappelle une histoire passée, diffé-
rente du présent, différente de I’avenir, figurant par la méme et par
excellence l'extra nos. Mais la précédence temporelle se fait fonda-
trice. La encore, il y a différence, distance, inadéquation ; thémes
constamment soulignés.

Si 'on examine maintenant comment joue cette référence au
passé, on verra que, selon Kidsemann, Paul pense en registre #ypo-
logique. 11 met en jeu des figures et contre-figures de I’Ancien Testa-
ment (Abraham, Moise, etc.). Le Christ est lui-méme compris comme
nouvel Adam4. Le point est important. Une figure typologique
marque une pleine insertion dans 'histoire. En méme temps, elle vit
d’un mouvement d’instauration, qui la constitue certes en sa posi-
tivité mais qui la dépasse en quelque sorte, qui peut en tous cas étre
repris : il n'y a de typologie que sur un arriere-fond de procédures
herméneutiques. Comme telle (au regard de cette double caractéris-
tique), la figure peut étre pensée, lue et recue comme Promesse. La
typologie joue donc sur un horizon eschatologique. En régime de
présence — pleine et définitive — il n'y a pas de typologie.

1 Jugement semblable, cf. G. SAUTER: Verkiindigung und Forschung,
1972/2, p. 12.

2 Le théme du service reprend ainsi le « Tout est permis, mais tout n’est pas
utile » que Paul adressait aux Corinthiens.

3 Le théme de I'obéissance reprend alors le « Tout est a vous, mais vous étes
a Christ ».

¢ Parce qu'il est figure, le Christ (et le chrétien) se verra imputer le statut
de «représentant » (Platzhalter, Stellvertreter, mots clé chez Késemann) qui
indique & la fois une absence et une « présentation » de la vérité.



52 PIERRE GISEL

Kasemann parle de « Dokumentation » (cf. p. 7, 273), de « Para-
digma » (cf. p. 296), d’« exemplarité ». C’est chaque fois selon un
mode de penser typologique. Il s’agit toujours de dire ensemble
vérité et histoire. Contre ceux pour qui I'histoire pourrait directement
signifier Dieu (fit-ce sous la forme d'un historicisme théologique).
Contre ceux qui, a l'inverse, font dépendre la vérité d’une capacité
de jugement, mise en ceuvre par le sujet humain sur la base de la
raison, du sentiment ou de l'expérience, ou regue comme don au
travers d'une Parole. La typologie permet de réconcilier et de dépas-
ser tout a la fois histoire du salut et jugement, mythe et parole,
continuité et discontinuité.

L’histoire récente de l'exégése paulinienne a le plus souvent vu
s’opposer ceux qui font de la justification gratuite la pierre angulaire
de I’édifice 4 ceux qui font au contraire de 'histoire du salut le théme
central de la théologie de I'apdtre. Kdsemann récuse pareille alter-
native. Il articule au contraire ['une a 'autre justification et histoire
du salut, montrant par la qu’il comprend d'une maniére tout a fait
spécifique les deux termes en question. Kédsemann se bat pour ainsi
dire sur deux fronts. Il refuse de rendre compte de la justification
sur un terrain strictement anthropologique, a la maniére des modernes,
de Bultmann notamment ; il s’en prend en méme temps et non
moins violemment A cette lecture naive, réifiante, massive, d'une
histoire du salut qui ignorerait la rupture, la crise, la discontinuité,
la croix, I'absence. Kdsemann ne veut ni d’'une réduction existentia-
liste, ni d’une certitude de type rationnel (p. 295).

Il y a histoire du salut. Mais cette histoire est traversée par la
rupture qu’atteste la croix. Toute la théologie de Paul (et de Kise-
mann !) tiendrait dans cette double affirmation: une perspective
globalisante (Dieu, le créateur, sa justice pour I’ensemble de cette
terre, I'histoire) et la prédication de la croix. Paradoxe ? Non. Car
en fait, selon Kdsemann, c’est grace a la croix et au retournement
qu’elle implique (la justification de I’homme sans Dieu) que se trouve
instituée une perspective globale (I’histoire du salut ne peut plus
faire fond sur I'idée d’'un «reste saint », mais débouche sur une pro-
messe pour 'ensemble du monde). Et inversement, ¢’est parce que
la justification gratuite n’est finalement rien d’autre que la mani-
festation (anticipée) de la justice de Dieu sur cette terre, de la nouvelle
création eschatologique et de la résurrection des morts T qu’elle ne
peut étre, présentement, que promesse et vie sub contrario (en faire

1 A I'enseigne du théme de la Justice de Dieu (eschatologique, mais mani-
festée anticipativement ici et maintenant), Kdsemann pense ensemble justi-
ficatio impiorum, cveatio ex wihilo et resuvvectio mortuorum, cf. p. 32, 88, 115,
121, 146, 209, 223, 274, 285, 298, etc. C'est naturellement la mise a jour de
I’horizon apocalyptique de la pensée de Paul qui permet cette interprétation.



L’EPITRE AUX ROMAINS RELUE PAR E. KASEMANN 53

une présence directe, immédiate, pleine et entiére, ce serait en effet,
immanquablement, en restreindre la vérité a un «lieu» privilégié).

Paul met en ceuvre une théologie de la création. L’ceuvre de Dieu
vise toujours le monde dans toutes ses dimensions (cf. le théme
central de la « Leiblichkeit, Stiick der Welt »). Mais cette action
créatrice — dans la mesure méme ot elle se veut globale — ne peut
s’effectuer que sur un mode conflictuel. La théologie vise A tenir un
discours sur l'ensemble du monde et de I'histoire (Kidsemann en
maintient 1'exigence contre Bultmann) ; elle vit alors — fondamen-
talement — d’une instance de jugement. L’identité du monde n’est
pas donnée. Elle doit étre révélée. Contre les soi-disant évidences.
Contre les idéologies mensongéres.

Paul, et Kdsemann a sa suite, pensent le salut comme restructu-
ration spécifique de la création. On postule ainsi 1) une inadéquation
indépassable entre ’homme et la vérité eschatologique, 2) une instance
christologique qui, sans rien 6ter de I'inadéquation premiere (Kéise-
mann s’en prend ici & une christologie grecque pensant en terme
d’unio 1), joue comme moment de la détermination, moment tout a la
fois d’instauration nouvelle (d’ou le théme de la liberté), moment
figural (épaisseur historique que 1'on peut « montrer ») et judicatoire
(la figure est déterminée et singuliere). Je puis des lors, a la suite du
Christ, et des figures qu’il réinterpréte et qui le réinterprétent,
prendre en charge la terre dans et en vue de la justice 2, parce que
je me trouve institué dans une histoire spécifique (un dire, un faire
et une institution).

P1ERRE GISEL.

t Cf. p. 127, 133 8., 150, 165, 210 s. Cf. aussi les réserves & propos du theme
de la « Versdhnung », p. 15, 129.

> On notera & ce propos le refus de toute réduction de 'Evangile a l'amour,
p. 86, 95, 100, 126, 164, 170, 302, 307, 328, 330, 333 S., 345, 360, cf. notamment
la polémique a 'endroit de la fides caritate formata, p. 126, 164, 208, 360.



	Études critiques : l'épître aux romains relue par E. Käsemann

