
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1975)

Heft: 1

Artikel: Études critiques : l'épître aux romains relue par E. Käsemann

Autor: Gisel, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381052

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381052
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ÉPÎTRE AUX ROMAINS
RELUE PAR E. KÄSEMANN *

Tout au long de sa vie, Käsemann n'a cessé d'être aux prises avec
l'apôtre Paul. C'est là qu'ont pris corps la plupart des questions clé
de sa théologie. Son travail de promotion, Leib und Leib Christi 2

l'attestait déjà. Le débat qu'il a suscité en 1961 à propos de la compréhension

du thème paulinien de la justice de Dieu 3 l'a confirmé. Les
Paulinische Perspektiven de 1969 4 ôtèrent les derniers doutes 5.

Quand Käsemann traite du thème de la liberté ou du corps, de la
croix ou de la christologie, de l'antithèse Lettre-Esprit ou de la
relecture de l'Ancien Testament sous la catégorie de la Promesse,
c'est toujours à Paul qu'avant tout il se réfère.

Avec le commentaire de l'épître aux Romains, Käsemann, en
quelque sorte, noue la gerbe. Ceux qui connaissent l'auteur retrouveront

ses thèmes favoris. Ceux qui l'ont peu pratiqué découvriront
combien il est éloigné — irrémédiablement — de son ancien maître
Bultmann. Dans le détail et globalement.

« Aucun document littéraire ne fut pour moi plus important que
l'épître aux Romains », dit Käsemann en sa préface. Il en découvre le
texte dès le premier semestre de ses études, lors d'un cours de E. Peter-
son, en été 1925. Il ne cessera de s'interroger à son sujet tout au long
de sa vie d'exégète et de théologien.

1 Ernst Käsemann : An die Römer, Handbuch zum Neuen Testament,
Tübingen, Mohr, 1973, 407 p. -f- XV p.

2 Tübingen, Mohr, 1933.
3 Gottesgerechtigkeit bei Paulus, ZThK, repris in Exegetische Versuche und

Besinnungen, vol. II, Göttingen, Vandenhoeck et Ruprecht, 1964, 19703,
p. 181 ss. Réactions de R. Bultmann, AiKCüoauvri 0eoü, JBL, 1964, repris in
Exegetica, Tübingen, Mohr, 1967, p. 470 ss., de H. Conzelmann, Die
Rechtfertigungslehre des Paulus. Theologie oder Anthropologie Ev.Th., 1968, p. 389 ss.
Réplique de Käsemann, Paulinische Perspektiven, p. 136 ss.

4 Tübingen, Mohr, 19722.
5 II faudrait naturellement mentionner encore de nombreux articles, de

Die Legitimität des Apostels, Z.f.d.nlt.Wiss., 1942 (repris en 1956, Darmstadt,
Wiss. Buchgesellschaft) à Liebe, die sich der Wahrheit freut, Ev.Th., 1973/5,
p. 447 ss.



46 PIERRE GISEL

I. RÉCUSER LE JEU DES ALTERNATIVES MODERNES

Toute la théologie de Paul, on le sait, vit d'une tension entre deux
termes apparemment opposés. L'annonce évangélique est-elle le don

par excellence (Gabe), le don pur et simple qui me justifie gratuitement,

qui me libère du poids du passé et du souci de l'avenir, ou
est-elle une puissance (Macht) qui institue au cœur du monde comme
une nouvelle réalité • (p. 25) Jésus figure-t-il le don absolu de Dieu
qui meurt pour me faire vivre, ou est-il Seigneur, marque d'une
ordonnance et d'une hiérarchie déterminée (ibid.) Le salut est-il
déjà présent, tout entier effectif, ou encore à venir (p. 27, etc.)
Est-ce que, par le baptême, je meurs et ressuscite avec le Christ, ou
est-ce que seul le Christ meurt sur la croix (p. 156) et ressuscite
(p. 151 ss., 162 ss.) Comment concilier le thème de l'histoire du
salut (qui confère à l'histoire passée un sens théologique dans sa
consistance même) et la prédication de la « justification de l'homme
sans Dieu » (justificatio impiorum, Rechtfertigung des Gottlosen)
conférée gratuitement, ici et maintenant, sans égard pour le passé
et sur le mode d'une rupture radicale avec le monde parce que venant
du tout-autre, de Dieu (p. 243 s.) On pourrait multiplier les
questions, que l'on pense aux couples Lettre-Esprit, Esprit-institution,
Esprit-corps, salut et jugement (p. 63), identité personnelle et œuvre
(p. 215 ss.), amour et justice et, finalement, théologie et anthropologie
(cf. le débat avec Conzelmann, supra note 2), Dieu-création \cf. p. 26)

ou Dieu-homme.
Les questions se présentent chaque fois sous forme d'alternative.

On y aura d'ailleurs reconnu, souvent, les marques d'un conflit
confessionnel. En fait, Käsemann est d'avis que nous avons là une
tension constitutive de toute la théologie de Paul. Et loin de vouloir
choisir chaque fois l'un des termes au détriment de l'autre, l'exègète
entend au contraire rendre compte de la tension elle-même, globalement,

structuralement pour ainsi dire.
Selon Käsemann, les alternatives mentionnées seraient modernes.

Elles auraient notamment fleuri avec la théologie libérale (cf. p. 63).
L'exégèse se serait laissé enfermer dans un mauvais dilemme, coincer
entre une métaphysique objectiviste, rationaliste, et une philosophie
du sujet où l'homme apparaîtrait délié de toute histoire, de toute
corporéité, de toute société. On aurait le choix entre une ontologie

1 La formulation peut varier : la justification est-elle décret juridique
(forensique) ouvrant sur un vivre dans le monde (éthique), ou ressortit-elle à
un processus sacramentel voire, selon les cas, de type mystique (p. 163, 384)
Dans l'expression òiKaioauvn. Oeoü, le génitif est-il « subjectif » ou « objectif »

(p. 24 s.) Paul annonce-t-il la justification première et gratuite de la part de
Dieu ou le jugement selon les œuvres (p. 53 s., 274) etc.



L EPITRE AUX ROMAINS RELUE PAR E. KASEMANN 47

pré-critique et la liberté sans limite du seul individu. Le débat sur
la prédestination l'atteste (cf. p. 253 s., 261, 302). En ne prenant
que le contre-pied de l'historicisme, Bultmann resterait l'héritier de
cette problématique moderne. Il n'aurait pas su la dépasser en en
contestant les termes mêmes. Il répéterait ainsi, en un autre registre,
cette philosophie du sujet qui, née avec l'idéalisme allemand et le
romantisme et instruite par la critique de Kant, relayait en s'y
opposant les théodicées des 17e et 18e siècles. Prendre en effet le
simple contre-pied d'une position, c'est finalement vivre en communauté

de destin.
Telle quelle, la critique apparaîtra pour le moins un peu facile, et

finalement injuste. Il n'est pourtant pas possible d'en rendre compte
ici dans le détail. Indiquons seulement les grandes lignes de l'argument,

tel que je le vois. En substance, Käsemann reproche à

Bultmann d'avoir procédé à une permutation des points de départ (le
kérygme en lieu et place de l'histoire comprise sur le mode historiciste)

sans avoir pour autant modifié assez en profondeur le mode
même du penser théologique. Faute notamment d'avoir mené
jusqu'au bout la critique des schemes métaphysiques (dans leur
expression moderne surtout), Bultmann vivrait de la même aporie
que ses prédécesseurs : vouloir partir à la recherche d'une origine
pensée comme terme premier, évident, auto-suffisant, et par
conséquent, imputer subtilement au temps, à l'histoire et à la corporalité
un statut de déchéance. Bultmann a changé le point de départ
théologique, mais il n'a pas modifié la problématique même qui
commandait la question du point de départ '. La vérité, pour
Bultmann, demeure adaequatio, toute différence conjurée.

2. LA QUESTION CENTRALE DE L'ÉPITRE

Käsemann parie pour la logique interne de l'épître (p. III s.),

pour sa cohérence théologique globale 2. Qu'est-ce que Paul a pensé,
théologiquement, telle est l'interrogation de l'exègète. Käsemann

1 Ses prédécesseurs recherchaient cette « origine » dans l'histoire (ex. le
« vrai » visage de Jésus en deçà du mensonge christologique de l'Eglise) ;

Bultmann fait jouer 1'« origine » à un tout autre niveau, conquis de façon tout à
fait spécifique (celui où l'existence «se décide»). Le registre, assurément,
diffère. Mais la structure de pensée, sous un certain angle (celui du mode de
penser la vérité) demeurerait.

2 Cf. à ce propos l'emploi fréquent, chez Käsemann, du terme « Sachverhalt

», par quoi il faut entendre un « complexe du discours », un fait structuré
qui ne ressortit ni à l'empirique, ni au psychologique (on sait que ce terme a
notamment été développé, dans une perspective analogue, par la phénoménologie

husserlienne), cf., p. 20, 149, 320, etc.



48 PIERRE GISEL

refuse d'isoler tel passage ou tel élément pour l'expliquer sans
référence à l'ensemble du discours paulinien. Il ne cesse du reste de
polémiquer contre toute exégèse qui découpe, isole, abstrait *. On tient
là, je crois, le secret de sa méthode exégétique : rendre compte de

chaque passage en fonction de la globalité de la pensée paulinienne.
C'est sa force. C'est peut-être aussi sa faiblesse. Tous en effet ne
seront pas convaincus par l'exégèse de telle péricope, examinée pour
elle-même. Mais à regarder l'ensemble de la restitution, le résultat est
indéniablement impressionnant2.

Le commentaire de Käsemann est donc d'abord et avant tout
théologique. De l'aveu même de l'auteur. On se gardera néanmoins
de la ranger trop vite parmi les commentaires des Réformateurs ou
de K. Barth. Le travail de Käsemann est de part en part historico-
critique, et il faut au moins rendre cette justice à l'auteur qu'il a

quasiment lu toute la littérature allemande, anglo-saxonne et francophone

consacrée ces dernières décennies à l'épître aux Romains.
Si le commentaire est délibérément théologique, ce n'est pas dans

l'ignorance des recherches historiques. C'est au contraire au gré
d'un corps à corps avec elles, sachant que la théologie ignore tout
statut d'innocence extrahistorique et refusant en même temps de se

contenter de la positivité des faits d'histoire ou de sombrer sous leur
multiplicité.

Le texte de Paul n'est pas un « traité théologique », c'est un
« écrit de circonstance » 3. La remarque peut surprendre. Elle veut

pour le moins souligner que la théologie de l'apôtre ne naît pas dans
la sérénité de la réflexion, mais dans le combat missionnaire, au

creux de l'engagement dans le monde, au fil des nouvelles questions
auxquelles il est confronté, des contestations auxquelles il doit faire
face 4.

L'apôtre est hanté par une question, centrale (p. 249 s.) : qu'en
est-il de la Promesse faite à Israël Est-elle devenue sans objet
Paradoxalement en effet, ce ne sont pas les enfants d'Abraham qui
sont en train d'en hériter, mais les païens. Qu'en est-il alors de la
fidélité de Dieu Israël est-il oui ou non le peuple élu

1 Cf. l'emploi péjoratif des verbes ou racines « isolieren », p. 25, 27, 42,
50s., 115, 120, 131, 140, 144, 213, 319, 323, 365 ; «abstrahieren» p. 120, 131,
158; «verselbständigen» p. 166, 198; «trennen» p. 312; etc.

2 Käsemann est naturellement d'avis que la lettre constitue une unité,
excepté le dernier chapitre, cf. p. 301, 384, 386, 390.

3 Cf. p. 1, 373, 391.
4 Sur la mission comme « Sitz im Leben » de cette théologie, cf. p. 373.

Sur le détail de la représentation que Käsemann se fait de la situation historique
dans laquelle Paul écrit l'épître, on se reportera à sa « reconstitution historique »

p. 387 et à la question de la collecte pour Jérusalem.



L EPITRE AUX ROMAINS RELUE PAR E. KÄSEMANN 49

Il y a là une aporie (p. 249). Et en même temps, l'exigence de

reprendre de fond en comble la question de l'élection et de la
Promesse. Mais le chemin peut conduire loin. Et d'abord à ceci : s'il peut
y avoir des ruptures dans l'histoire du salut, dans l'alliance de Dieu
avec les hommes, qui est garant de l'autorité du discours (et donc de

sa vérité), cf. p. 17 On sait que cette question est inscrite au cœur
de tout l'apostolat de Paul, lui qui n'était même pas disciple de Jésus.
Mais s'il n'y a ni autorité qui ne soit démentie, ni charte d'institution
incontestée, ni garantie d'aucune sorte, si la rupture l'emporte sur la
continuitéI, la question, théologiquement, on le pressent, va se

radicaliser : l'on passe de « qu'en est-il de l'histoire du salut ?» à

«qui est Dieu?»2. L'on voit dès lors apparaître à l'avant-scène le
thème privilégié de la croix, contradictoire entre tous 3. Il n'y a plus
d'évidence, plus de présence directe, plus d'immédiateté possible.
Se trouve récusée du même coup la liberté eschatologique de ceux
qui se glorifiaient d'être déjà citoyens du Royaume, parlant en
langues, ressuscites avec le Christ, échappant aux servitudes et aux
tâches de l'histoire.

3. Esquisse du modèle théologique mis en œuvre par Paul

On va tenter d'indiquer rapidement les grandes lignes du modèle
théologique de Paul, tel que le comprend Käsemann. On le fait en

organisant l'ensemble autour de quelques notions clés qui parcourent
tout le commentaire (et dont on ne donnera pas chaque fois les trop
nombreuses références).

Paul conquiert son modèle théologique contre une compréhension
enthousiaste de l'Evangile et de la hberté chrétienne. La structure
en est déterminée par deux éléments clés : la référence constante à

la croix comme moment indépassable de l'affirmation chrétienne et
ce que Käsemann appelle le primat christologique. Les deux éléments
jouent ensemble.

Käsemann refuse de dissoudre la christologie — l'histoire structurée

qu'elle indique et le non-encore-accompli qui la marque de part
en part — dans une sotériologie massivement présente. Il refuse
également de faire de la croix une simple étape, nécessaire certes pour
le salut de l'humanité, mais heureusement suivie d'une autre. On a là

1 Sur ce thème, cf. p. 5, 20, 42, 97, 118, 133, 142, 158, 215 s., 243 s., 267, 306.
- La question de Dieu fournit, je crois, le secret de toute l'interrogation

théologique de Käsemann, et son intérêt Cf. les thèmes clé du Dieu-Créateur
(Schöpfer), juge (Richter), de la seigneurie (Herrschaft) ; cf. p. 104 (Wer ist
Gott), p. 116, 304 (Gotteslehre) ; p. 34, 37 (lien avec le péché), etc.

3 Cf. l'insistance de Käsemann sur le sub contrario p. 157, 218, 224, 231,
239, 306, ou sur l'adjectif « verborgen » p. 197, 307.



50 PIERRE GISEL

en effet la même aporie : Pâques efface Vendredi-Saint. Le scandale
est réparé. La croix n'est qu'un moment malheureux d'une theologia
gloriae. Moment dépassé, elle n'a pas de pertinence actuelle.

Il y a là un enjeu théologique d'importance. L'interprétation
enthousiaste de l'Evangile, dans ses différentes modalités, est
incapable d'accorder à l'historique comme tel — théologiquement — une
importance constitutive. L'histoire, c'est le passé, la mort, les faits
qui ne parlent pas. L'histoire, c'est tout ce qui, par définition, s'oppose
au divin. Dieu, à l'inverse, est conçu dès l'abord comme l'antithèse
absolue de la finitude. D'un côté l'insignifiant, de l'autre la gloire.
D'un côté la mort, de l'autre la vie. D'un côté la croix, de l'autre la
résurrection. Ce schéma, toute la théologie de Käsemann, instruite
par Paul, le récuse.

Précisons. Il ne s'agit pas là de rappeler à une théologie qui aurait
tendance à l'oublier, la réalité de la croix à côté de celle de la
résurrection. Il s'agit de plaider pour une interprétation différente de la
croix et de la résurrection, liée à une compréhension différente de

Dieu et de l'histoire.
La croix marque l'échec des soi-disant évidences ou certitudes,

tant dans l'ordre religieux que partout ailleurs. Elle ouvre ainsi sur
la question — théologique — de l'identité : qui est l'homme qu'est-ce

que le monde qui est Dieu Comme telle, elle indique une limite,
un jugement porté sur l'histoire des hommes. Mais la limite n'est pas
négative seulement. Elle assure une spécificité. Elle circonscrit un
espace. Elle l'institue. Le non est solidaire d'un oui. Refuser, c'est
déjà poser une identité. Et c'est pourquoi, en fin de compte,
Käsemann parle tout le temps d'une « seigneurie du Crucifié » (Herrschaft
des Gekreuzigten).

Dès lors, la « théologie de la croix » apparaît inséparable du primat
accordé à la christologie dans sa fonction structurante. Ce n'est pas
une surprise. L'accent unilatéral mis sur la résurrection par les

Enthousiastes accompagnait une indifférence marquée à l'endroit
de Jésus. Théologie de la croix et primat christologique, c'est le non
et le oui d'un même mouvement. On ne doit pas séparer la croix
du primat christologique et de la praxis spécifique qu'il ordonne.
La croix doit être lue comme moment constitutif d'une histoire
structurée — entre un passé déterminé et un futur dont la possibilité
même est, en un sens, liée à ce passé — et non comme fin absolue de
toute histoire sensée.

Käsemann souligne dès lors les notions de service (Dienst) et
d'obéissance (Gehorsam, nova oboedientia) ». Il indique ainsi la néces-

1 Käsemann utilise aussi, dans une intention analogue mais selon des
caractéristiques propres, la notion de « Nachfolge ».



L EPITRE AUX ROMAINS RELUE PAR E. KASEMANN 51

site d'une médiation pratique quant à l'identité même de la vérité.
Käsemann le dit contre Bultmann et la tradition « idéaliste » qu'à
ses yeux il représente. Il me paraît vivre ici d'un modèle épistémologique

né avec Marx, Nietzsche et Freud * et selon lequel l'activité
pratique et le corps sont les lieux où se décide le moi, les lieux où
je me constitue 2.

Mais il ne suffit pas de souligner le caractère nécessairement
concret de la liberté chrétienne, la figure pratique de l'Evangile. Il faut
renvoyer à une détermination singulière. Elever le moment de la
contingence historique au rang d'élément constitutif du sens entraîne
comme corollaire qu'on valorise la singularité d'une figure déterminée.
Les deux affirmations vont ensemble. La pratique évangélique n'est
pas n'importe quelle pratique. Elle se réfère à un modèle déterminé
qui la précède. Paul renvoie ici à la spécificité fondatrice 3.

La christologie (contre la sotériologie des Enthousiastes) marque
une référence à l'histoire. Elle pose en même temps la question de la
seigneurie. Elle suppose et développe ainsi à un double titre un arrière-
fond éminemment différencié. Elle rappelle une histoire passée,
différente du présent, différente de l'avenir, figurant par là même et par
excellence l'extra nos. Mais la precedence temporelle se fait fondatrice.

Là encore, il y a différence, distance, inadéquation ; thèmes
constamment soulignés.

Si l'on examine maintenant comment joue cette référence au
passé, on verra que, selon Käsemann, Paul pense en registre
typologique. Il met en jeu des figures et contre-figures de l'Ancien Testament

(Abraham, Moïse, etc.). Le Christ est lui-même compris comme
nouvel Adam 4. Le point est important. Une figure typologique
marque une pleine insertion dans l'histoire. En même temps, elle vit
d'un mouvement d'instauration, qui la constitue certes en sa
positivité mais qui la dépasse en quelque sorte, qui peut en tous cas être
repris : il n'y a de typologie que sur un arrière-fond de procédures
herméneutiques. Comme telle (au regard de cette double caractéristique),

la figure peut être pensée, lue et reçue comme Promesse. La
typologie joue donc sur un horizon eschatologique. En régime de

présence — pleine et définitive — il n'y a pas de typologie.

1 Jugement semblable, cf. G. Sauter : Verkündigung und Forschung,
1972/2, p. 12.

2 Le thème du service reprend ainsi le « Tout est permis, mais tout n'est pas
utile » que Paul adressait aux Corinthiens.

3 Le thème de l'obéissance reprend alors le « Tout est à vous, mais vous êtes
à Christ ».

4 Parce qu'il est figure, le Christ (et le chrétien) se verra imputer le statut
de « représentant » (Platzhalter, Stellvertreter, mots clé chez Käsemann) qui
indique à la fois une absence et une « présentation » de la vérité.



52 PIERRE GISEL

Käsemann parle de «Dokumentation » (cf. p. 7, 273), de «Paradigma

» (cf. p. 296), d'« exemplarité ». C'est chaque fois selon un
mode de penser typologique. Il s'agit toujours de dire ensemble
vérité et histoire. Contre ceux pour qui l'histoire pourrait directement
signifier Dieu (fût-ce sous la forme d'un historicisme théologique).
Contre ceux qui, à l'inverse, font dépendre la vérité d'une capacité
de jugement, mise en œuvre par le sujet humain sur la base de la
raison, du sentiment ou de l'expérience, ou reçue comme don au
travers d'une Parole. La typologie permet de réconcilier et de dépasser

tout à la fois histoire du salut et jugement, mythe et parole,
continuité et discontinuité.

L'histoire récente de l'exégèse paulinienne a le plus souvent vu
s'opposer ceux qui font de la justification gratuite la pierre angulaire
de l'édifice à ceux qui font au contraire de l'histoire du salut le thème
central de la théologie de l'apôtre. Käsemann récuse pareille
alternative. Il articule au contraire l'une à l'autre justification et histoire
du salut, montrant par là qu'il comprend d'une manière tout à fait
spécifique les deux termes en question. Käsemann se bat pour ainsi
dire sur deux fronts. Il refuse de rendre compte de la justification
sur un terrain strictement anthropologique, à la manière des modernes,
de Bultmann notamment ; il s'en prend en même temps et non
moins violemment à cette lecture naïve, réifiante, massive, d'une
histoire du salut qui ignorerait la rupture, la crise, la discontinuité,
la croix, l'absence. Käsemann ne veut ni d'une réduction existentialiste,

ni d'une certitude de type rationnel (p. 295).
Il y a histoire du salut. Mais cette histoire est traversée par la

rupture qu'atteste la croix. Toute la théologie de Paul (et de
Käsemann tiendrait dans cette double affirmation : une perspective
globalisante (Dieu, le créateur, sa justice pour l'ensemble de cette
terre, l'histoire) et la prédication de la croix. Paradoxe Non. Car

en fait, selon Käsemann, c'est grâce à la croix et au retournement
qu'elle implique (la justification de l'homme sans Dieu) que se trouve
instituée une perspective globale (l'histoire du salut ne peut plus
faire fond sur l'idée d'un « reste saint », mais débouche sur une
promesse pour l'ensemble du monde). Et inversement, c'est parce que
la justification gratuite n'est finalement rien d'autre que la
manifestation (anticipée) de la justice de Dieu sur cette terre, de la nouvelle
création eschatologique et de la résurrection des morts ' qu'elle ne
peut être, présentement, que promesse et vie sub contrario (en faire

1 A l'enseigne du thème de la Justice de Dieu (eschatologique, mais
manifestée anticipativement ici et maintenant), Käsemann pense ensemble
justificatio impiorum, creatio ex nihilo et resurrectio mortuorum, cf. p. 32, 88, 115,
121, 146, 209, 223, 274, 285, 298, etc. C'est naturellement la mise à jour de
l'horizon apocalyptique de la pensée de Paul qui permet cette interprétation.



L EPITRE AUX ROMAINS RELUE PAR E. KASEMANN 53

une présence directe, immédiate, pleine et entière, ce serait en effet,
immanquablement, en restreindre la vérité à un «lieu» privilégié).

Paul met en œuvre une théologie de la création. L'œuvre de Dieu
vise toujours le monde dans toutes ses dimensions (cf. le thème
central de la « Leiblichkeit, Stück der Welt »). Mais cette action
créatrice —¦ dans la mesure même où elle se veut globale — ne peut
s'effectuer que sur un mode conflictuel. La théologie vise à tenir un
discours sur l'ensemble du monde et de l'histoire (Käsemann en
maintient l'exigence contre Bultmann) ; elle vit alors — fondamentalement

— d'une instance de jugement. L'identité du monde n'est
pas donnée. Elle doit être révélée. Contre les soi-disant évidences.
Contre les idéologies mensongères.

Paul, et Käsemann à sa suite, pensent le salut comme restructuration

spécifique de la création. On postule ainsi i) une inadéquation
indépassable entre l'homme et la vérité eschatologique, 2) une instance
christologique qui, sans rien ôter de l'inadéquation première (Käsemann

s'en prend ici à une christologie grecque pensant en terme
d'unio "), joue comme moment de la détermination, moment tout à la
fois d'instauration nouveUe (d'où le thème de la liberté), moment
figurai (épaisseur historique que l'on peut « montrer ») et judicatoire
(la figure est déterminée et singulière). Je puis dès lors, à la suite du
Christ, et des figures qu'il réinterprète et qui le réinterprètent,
prendre en charge la terre dans et en vue de la justice », parce que
je me trouve institué dans une histoire spécifique (un dire, un faire
et une institution).

Pierre Gisel.

1 Cf. p. 127, 133 s., 159, 165, 210 s. Cf. aussi les réserves à propos du thème
de la « Versöhnung », p. 15, 129.

2 On notera à ce propos le refus de toute réduction de l'Evangile à l'amour,
p. 86, 95, 100, 126, 164, 170, 302, 307, 328, 330, 333 s., 345, 360, cf. notamment
la polémique à l'endroit de la fides caritate formata, p. 126, 164, 208, 360.


	Études critiques : l'épître aux romains relue par E. Käsemann

