
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1975)

Heft: 1

Artikel: Études critiques : le pari méthodologique de B. Lonergan

Autor: Müller, Denis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381051

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381051
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDES CRITIQUES

LE PARI MÉTHODOLOGIQUE DE B. LONERGAN

Le thème de la scientifiche de la théologie et de sa méthode est

en passe de relayer le problème herméneutique. Le débat de l'après-
guerre s'était cristallisé dans l'opposition entre Barth et Bultmann
puis dans la « nouvelle herméneutique » de Fuchs et Ebeling. Nous
sommes aujourd'hui devant des tâches sensiblement modifiées. Parmi
elles, particulièrement pressante apparaît la question du caractère
scientifique et opérationnel de la théologie. La théologie dialectique
n'avait pu que rejeter avec une extrême vigueur l'idée que la théologie

puisse être une science, du moins si l'on entend par là qu'elle
doive se soumettre à un modèle de connaissance général. Aussi ne
faut-il pas s'étonner si ce thème de la Theologie als Wissenschaft
suscite une assez profonde méfiance tant dans les rangs barthiens
que bultmanniens.

Bref, c'est tout un monde, qu'on croyait irréductiblement coupé
en deux, qui fait l'expérience quelque peu amère du rejet. Le repli
sur la subjectivité transcendentale, qu'elle soit de Dieu ou de l'homme2
est soumis à une critique serrée. Le besoin se fait sentir de plus en
plus de prendre au sérieux la méthode théologique et le lien de la
théologie au monde, à ses institutions et à la praxis. D'où le jumelage,
parfois ambigu, d'une réflexion sur la scientificité de la théologie et
d'une critique de la théologie comme idéologie.

Sans doute les choses ne sont-elles pas aussi simples. L'histoire
de la théologie emprunte bien des détours. C'est ainsi que la question
de la scientificité de la théologie n'est pas sans rapport avec la critique
que Bultmann adressait à Barth, et donc avec un projet herméneutique.

Mais l'exigence légitime d'une « conceptualité juste » devait
préalablement être libérée de l'hypothèque heideggerienne. Ce cjui
semble acquis avec le déclin de l'herméneutique post-bultmannienne.

1 Method in Theology, London 1973 i2" édition).
2 Moltmann indiquait la voie de ce double rejet dans sa Théologie de

l'Espérance.



LE PARI METHODOLOGIQUE DE B. LONERGAN 37

La théologie kérygmatique subit les assauts du rationalisme
critique et ne paraît guère armée pour se défendre ». Un déplacement des

problèmes s'effectue et les contours ne sont pas toujours aisés à

définir. A l'intérieur de la réflexion sur la scientificité de la théologie,
un hiatus s'annonce entre une approche partielle de la théologie,
comprise comme la recherche toujours précaire de consensus pragmatiques

(Sauter) et une approche plus globale, visant à poser la question

de Dieu dans le cadre de la réalité historique totale (Pannenberg),

bref : entre un modèle kantien de la finitude et un modèle
hégélien de la totalité 2.

Le projet de Bernard Lonergan, un jésuite anglo-saxon, s'inscrit
dans une problématique qui n'est pas sans rapport avec la situation
que je viens d'esquisser. Il s'en distingue pourtant très nettement,
tant par le contexte — catholique et anglophone — que par l'arrière-
fond intellectuel, Lonergan demeurant attaché à des présupposés
néothomistes. Il représente néanmoins un effort intéressant pour
dépasser le blocage dogmatique de la théologie dans son contexte
catholique et mérite en conséquence toute notre attention.

I. LA MÉTHODE TRANSCENDENTALE

Lonergan part de l'écroulement de la conception classique, statique
et figée, de la culture. Dans cet espace, la théologie fonctionne en
circuit fermé et ne peut que configurer une permanence. A ce modèle
correspond un discours sur la nature de la théologie. Mais un autre
point de vue est possible, dans le cadre d'une conception empirique
de la culture. Il sera dès lors question de la méthode, et non plus de la
nature, de la théologie.

Qu'est-ce qu'une méthode Lonergan la définit tout d'abord
assez formellement, avant d'en dépeindre le mouvement concret. La
méthode est un cadre opérationnel de créativité, et non une série de

règles rigides à observer scrupuleusement. La théologie sera constituée
par huit opérations essentielles (recherche, interprétation, histoire,
dialectique, étude des fondements, doctrine, systématique et
communication). Ce modèle d'opérations n'est ni arbitraire ni linéaire
mais dénote une organisation dialectique complexe, cumulative et
progressive, de la théologie ici saisie dans son unité.

1 Cf. Hans Albert : Traktat über kritische Vernunft, Tübingen 1969 (2) ;

G. Ebeling : Kritischer Rationalismus Tübingen 1973, et enfin la réplique
d'ALBERT : Theologische Holzwege, Tübingen 1973.

2 Cf. G. Sauter : Wissenschaftstheoretische Kritik der Theologie, München
1973 : W. Pannenberg : Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt 1973,
et l'interview de ces deux auteurs dans EvKomm 1973 (i), 4-10. U. Gerber
donne en outre une excellente recension des ouvrages de Sauter et de Pannenberg

dans Theologia Practica 1974 (1), 56-64.



3§ DENIS MÜLLER

Je ferai une première remarque : la perspective de Lonergan
implique un déplacement de l'intérêt, ou plutôt un dédoublement de
la réflexion. Comme l'herméneutique en quête de la conceptualité
juste et du comprendre véridique, comme la théorie de la science qui
soumet le discours théologique au scalpel analytique et critique, la
réflexion sur la méthode n'a pas directement pour objet le contenu
des affirmations théologiques, mais ces affirmations elles-mêmes, en
tant qu'affirmations, qu'énoncés. Si l'on désire aller plus loin, et se
demander ce qui justifie et rend possible le discours théologique en
tant que théologique, on pourra examiner comment ce discours est
constitué par un objet spécifique. Mais l'un n'empêche pas l'autre.

Revenons à Lonergan. Il appelle transcendentale la méthode qu'il
propose, distincte à la fois d'un simple art ou d'une science pure (p. 4).
Elle prend place en effet dans le cadre des opérations transcendentales
de la connaissance humaine, considérée dans sa diversité.
L'intentionnalité agit à quatre niveaux de conscience (empirique, intellectuel,
rationnel et existentiel) différents et corrélatifs : nous percevons, nous
comprenons, nous jugeons et nous décidons. La méthode peut être
alors explicitement définie comme une structure normative d'opérations

récurrentes et corrélatives, produisant des résultats cumulatifs
et progressifs (p. 4) 1. Comme les objets dont parle la théologie ne
sauraient échapper au champ transcendental de la connaissance
humaine, mais sont appréhendés par elle, il n'y a aucune raison de

ne pas appliquer pareille méthode à la théologie (p. 23) 2.

Dans la première partie de l'ouvrage, Lonergan développe les

présupposés anthropologiques de ses analyses. Le recours à la méthode
n'est jamais innocent. Il développe ainsi les thèmes du Bien, du Sens
et de la Religion. A chaque fois, l'objet considéré est différencié en
fonction de son évolution (genèse) et du niveau d'intentionnalité sur
lequel il est appréhendé. Toute connaissance est marquée du sceau
de l'historicité et du pluralisme. Lonergan tire à juste titre les
conséquences qui découlent de l'écroulement du modèle classique de la
culture. Nous ne vivons plus au royaume de la permanence et de
l'unité. Malgré ces justes remarques, notre auteur paraît ça et là
céder plus ou moins subrepticement à la nostalgie de l'Unité primordiale.

C'est à trop peu de frais qu'il voit se profiler derrière la multi-

1 La notion de progrès cumulatif des connaissances est mise en question
par les théoriciens de la science. Cf. Gisbert König, dans l'ouvrage cité de
Sauter, p. 159, et surtout Thomas S. Kuhn : Die Struktur wissenschaftlicher
Revolutionen, Frankfurt 1967.

- La théorie de la connaissance avancée par Lonergan est néothomiste.
Il limite la signification (meaning) à l'intentionnalité et ne prend pas en compte
la spécificité contextuelle de l'appréhension du sens (cf. les remarques critiques
de Pannenberg dans l'ouvrage cité, p. 289 n. 585). Son modèle méthodologique
ne rend pas justice à la réalité de l'histoire.



LE PARI METHODOLOGIQUE DE B. LONERGAN 39

plicité des apparences une unité plus fondamentale. Les projets
religieux que l'on rencontre dans le monde ont beau témoigner
d'une nette différence, ils sont néanmoins enracinés dans la même
tendance transcendentale de l'esprit humain (p. 103). La question de
Dieu étant constitutive de l'horizon humain, la distorsion du sens

présuppose le sens qu'elle trahit ; l'obscurité présuppose la lumière.
La négation de l'athée implique une position première. Lonergan ne
succombe-t-il pas ici à la tentation des ruses de la raison croyante,
qui pense surmonter l'athéisme par le théisme alors qu'il faudrait
révoquer cette alternative ' en partant de la figure concrète et contingente

de Jésus crucifié On saura gré à Lonergan d'abattre franchement

ses cartes, mais on s'étonne de l'entendre dire que la négation des

athées « presuppose the spark in our clod, our native orientation to
the divine» (p. 103). Sa position soulève les mêmes questions que
J'approche transcendentale de K. Rahner, à qui l'auteur se réfère
volontiers.

Comment s'organise la théologie Pour répondre à cette question,
Lonergan reprend les quatre niveaux d'intentionnalité précédemment
dégagés et distribue le long de cette ligne une double série d'opérations

théologiques. La première de ces séries concerne Yoratio obliqua,
c'est-à-dire le discours par voie de médiation : recherche, interprétation,

histoire, dialectique ; la seconde est constituée par les objets
ayant pour but d'exprimer directement (donc par delà la médiation
des discours et des traditions) ce dont il est aujourd'hui question clans
la théologie (oratio recta). Ces opérations sont l'étude des fondements,
la doctrine, la systématique et la communication. Il faut noter que
les opérations de la deuxième série sont citées et traitées dans l'ordre
inverse par rapport à celles de la première série. Le tableau suivant
aidera à saisir le sens de cette inversion :

oratio obliqua
oratio recta

La première série représente un mouvement ascendant (on va
des faits et des textes au sens et à l'existence), la seconde un mouvement

descendant (on retrouve l'expérience). Telle est selon Lonergan
l'arche herméneutique des opérations constitutives de la théologie.

Pareil modèle critique est très différencié et permet de tenir
ensemble les diverses activités de la théologie sans céder à des réductions

indues. Il veut répondre à la question que pose la spécialisation

1 Cf. à ce sujet P. van Buren : The Edges of Language, London 1972 ;

E. Jüngel : «... keine Menschenlosigkeit Gottes », Ev Th 1971, 376-390.

expérience inteUigence rationalité existence
recherche interprétation histoire dialectique
fondements doctrine systématique communication
existence
<

rationalité intelligence expérience



40 DENIS MULLER

croissante de la théologie : il n'est plus possible de faire marche
arrière et d'identifier la théologie avec la piété, la prière, la liturgie,
le sermon. La théologie fait œuvre d'instance critique. Elle ne saurait
atteindre l'intégralité qu'elle vise légitimement en s'imaginant pouvoir

simplement régresser dans le domaine du pré-critique. Une
distinction doit être maintenue entre la religion vécue et la réflexion
théologique.

De plus, ce modèle n'implique pas une succession linéaire d'opérations

qui contraindrait à un cheminement obligé. Les huit opérations
sont interdépendantes, à l'image des niveaux d'intentionnalité
auxquelles elles correspondent. Mais quel est le rapport entre les deux
séries d'opérations (p. 143) La première, nous dit Lonergan, doit
rester indépendante de la seconde, ceci afin d'assurer la liberté entière
de la recherche désintéressée. L'oratio obliqua serait à la portée de
l'athée, mais pas l'oratio recta. Très bien. Mais on ne peut nier que le

point de vue du théologien, la Fragestellung (problématique) joue un
rôle dans l'activité de recherche et d'interprétation. C'est pourquoi
le modèle de Lonergan laisse subsister à mon sens un doute sur le

rapport entre les deux séries d'opérations. Il me paraît encore trop
dualiste, trop influencé par la dichotomie diltheyenne entre le
Verstehen et YErklären I.

2. Les OPÉRATIONS THÉOLOGIQUES

Ce dualisme se retrouve dans l'examen de détail des huit opérations,

qui fait l'objet de la deuxième partie de l'ouvrage. C'est ainsi
qu'à propos de l'interprétation des textes, Lonergan distingue trop
nettement entre l'herméneutique, qui statue sur les principes de

l'interprétation, et l'exégèse, qui vise à appliquer lesdits principes
(p. 153). Il en va de même en ce qui concerne l'histoire, où la question
de la problématique de l'historien est en quelque sorte mise entre
parenthèses (p. 195). Lonergan ajoute, tout à fait justement, que le
relativisme historique et le pluralisme (conséquence directe de la
théorie empirique de la culture) n'impliquent pas la négation d'une
connaissance objective et le rejet de la vérité. Mais il faut bien voir,
me semble-t-il, que cette connaissance objective est elle-même le
fait d'une intentionnalité constituante.

La dialectique est selon Lonergan la science des conflits. Latents ou
patents, on les retrouve à tous les niveaux, dans les textes, dans les

traditions, dans les déclarations ecclésiastiques ou dans les énoncés

1 P. Ricoeur montre la portée de ce débat dans son article « Qu'est-ce qu'un
texte », paru dans Hermeneutik und Dialektik II, Tübingen 1971, p. 181-200.



LE PARI METHODOLOGIQUE DE B. LONERGAN 41

des théologiens. Si certains de ces conflits peuvent être résorbés suite
à de nouvelles connaissances qui balaient les objections, d'autres en
revanche sont plus fondamentaux et ne peuvent trouver une solution
qu'au prix d'une conversion, intellectuelle, morale ou religieuse.
Prenons la notion d'horizon (si importante dans l'herméneutique de

Gadamer). Elle peut dénoter une complémentarité de perspectives :

nous baignons dans les mêmes eaux et nos conflits ont pour toile de
fond une unanimité fondamentale. Elle peut aussi être l'indice d'une
différence diachronique : un homme passe, dans sa vie, d'un horizon
à l'autre, il peut élargir son horizon. Mais le conflit est inéluctable
lorsque, soit entre deux interlocuteurs (individus ou groupes), soit
dans un même sujet, deux horizons s'opposent dialectiquement. Ce

que A comprend est totalement inintelligible à B.
Pour passer d'un horizon à l'autre, l'homme doit faire usage de sa

liberté « verticale » (selon une expression de J. de Finance), c'est-à-dire
se convertir. La conversion, nous l'avons vu, peut être intellectuelle,
morale ou religieuse. Le rôle de la dialectique est de préparer, par le
biais d'une description des conflits, l'étude des fondements, ou
« science » de la conversion. Rôle propédeutique par excellence, qui
ouvre sur la deuxième série d'opérations. Elle oriente les interlocuteurs

d'un difficile dialogue vers la rencontre et pousse à la conversion
authentique. Sa fonction, soit dit en passant, paraît assez identique
à celle de la wissenschaftliche Kritik der Theologie telle que la conçoit
Sauter. Elle vise à distinguer les apories apparentes et les apories
constitutives de la théologie et à rendre possible un consensus. Sans
doute le modèle de Lonergan est-il transcendental, alors que Sauter
s'en tient à une perspective pragmatique, plus sensible à la rudesse
des apories et à la finitude de la connaissance.

La manière indue dont Lonergan privilégie l'unité apparaît
particulièrement dans ce qu'il dit de la conversion, phénomène qui lui
semble univoque, comme si l'existence était plus transparente et
moins problématique que la science. Le fait de s'accorder au plan
théologique —¦ qui d'ailleurs a souvent sa source dans des choix
idéologiques — ne conduit pas automatiquement à l'univocité des

éthiques et des pratiques > — voilà sans doute ce que Lonergan n'a
pas suffisamment mis en lumière.

Avec l'étude des fondements (Foundations), l'auteur aborde la
deuxième série des opérations. Nous passons de la recherche appliquée

aux objets transmis par médiation textuelle ou traditionnelle
à la question de la vérité (p. 267), du discours oblique au discours

1 G. Sauter avoue avoir été conduit à réfléchir à la scientificité de la
théologie à partir du moment où il a constaté que des dogmatiques identiques
entraînaient des éthiques divergentes, cf. EvKomm 1973 (1), 4-10.



42 DENIS MULLER

direct. — Je relève une fois encore le dualisme du modèle proposé.
Fallait-il séparer si nettement les deux séries Les opérations de la
deuxième série ne peuvent rien sans la médiation, et celles de la
première série ne sont nullement franches de toute perspective. Je
crois pour ma part que la théologie même la plus engagée, voire la
plus sauvage, opère encore au moyen de figures et de modèles et qu'il
n'est guère possible de dire la vérité de manière directe, sans passer
par la médiation du souvenir, des connaissances et des traditions.
Le fait que des théologies se présentent aujourd'hui à nous sans être
bardées de science et de références ne doit pas faire illusion : tout
projet théologique opère, fût-ce à son insu, avec des modèles fortement

enracinés dans la tradition antérieure. Inversement, le poids
de la tradition n'enlève rien à la spontanéité de la théologie, qui
énonce toujours de simples hypothèses.

Bien que j'aie souligné à plusieurs reprises le dualisme du modèle
de Lonergan, il ne fait pas de doute que notre auteur est mû par le
désir de dépasser un tel dualisme. Il affirme par exemple que la conversion

n'est pas une opération réservée à la deuxième série, mais qu'elle
peut fort bien se produire au cours de la première série. La différence
consiste en ceci que le chercheur, exégète ou historien, est à même
d'accomplir son travail sans passer nécessairement par une conversion.
Ce qui est impossible au théologien.

Par l'importance qu'il accorde à la conversion dans le travail
théologique, Lonergan conteste toute théologie qui prétendrait faire
bon marché de l'équation personnelle, de l'engagement de soi et qui
se contenterait par conséquent de déduire ses énoncés de prémisses
éternelles et intangibles. Une telle théologie à la Denzinger (selon
l'expression de Rahner) est dépassée (p. 270). Le théologien ne peut
pas faire l'économie d'un renouvellement radical de lui-même.

Une telle exigence est d'autant plus nécessaire que le théologien
se trouve placé devant une multitude de doctrines et de projets
théologiques divergents. Vatican I pensait encore dans le cadre
classique de la permanence des dogmes. Mais dès lors que la rupture
avec le classicisme est consommée, peut-on concilier la définition
romaine du dogme avec l'historicité de la connaissance et de l'activité
humaines, telle qu'elle est comprise en contexte empirique et critique
Lonergan se bat sans succès avec cette question mal posée. Les
dogmes, dit-il, sont des énoncés (statements) et en tant que tels, ils
n'ont de sens que dans leur contexte historique et pluriel (p. 325).
La permanence de ces dogmes, en revanche, tient au fait qu'ils sont
porteurs de vérités révélées.

L'insatisfaction qui naît de cette réponse est patente ; Lonergan
a reconnu la fin de l'ère classique, liée à l'avènement de la critique
historique ; la culture n'est plus, par conséquent, une norme intan-



LE PARI METHODOLOGIQUE DE B. LONERGAN 43

gible et univoque. Nous voici appelés à jeter des ponts (c'est la tâche
d'une méthodologie) entre les expressions plurielles de la foi, sans
céder aux illusions d'une fausse alternative entre pluralisme et vérité.
Pourquoi Lonergan n'ose-t-il aller jusqu'au bout du raisonnement et
admettre que l'avènement du pluralisme et de la critique historique
mettent aussi en question les « vérités révélées » et exigent une autre
approche des concepts de révélation et de vérité Ne tombe-t-il pas
lui aussi sous le coup des objections émises, sans nuance il est vrai,
par le rationalisme critique à l'encontre de la théologie Hans Albert
reproche à cette dernière de vivre d'un double modèle cle vérité
et de pratiquer une stratégie d'immunisation, visant à soustraire
des vérités prétendues dernières à toute critique rationnelle '. Lonergan

ne devrait-il pas éprouver davantage la notion de vérité révélée
et préciser comment il voit les rapports entre histoire et révélation
Avec E. Gùttgemanns 2 et W. Pannenberg 3, je crois que la théologie
peut et doit assumer un modèle de vérité homogène et « naturel »,

basé sur une théorie de la connaissance intégralement humaine, bref :

sur une anthropologie « athée ». C'est dire que nous n'avons pas
d'autre structure d'accueil pour la révélation que notre vie
intentionnelle propre, concrète et située. La question demeure —¦ que
Lonergan effleure à peine — de la conception théologique de la
révélation qui s'impose dans ce contexte.

Il serait néanmoins injuste de sous-estimer, après ces quelques
remarques critiques, les mérites de Lonergan. Il refuse à juste titre
le positivisme théologique de type déductif à la Denzinger (p. 330).
La théologie dogmatique de frappe classique, opérant à partir de

vérités autoritaires et de propositions apodictiques, est révolue.
Lonergan veut lui substituer une théologie doctrinale, tournée vers
l'histoire, et qui sache quelque chose du contexte et du caractère
pluriel, ambigu, fini de ses propres énoncés (p. 333). Reste à savoir
bien sûr si l'approche transcendentale (la systématique par exemple
a pour tâche d'exposer la vérité de la saisie de l'homme par le mystère
transcendant 4) rend compte adéquatement de la réalité anthropologique.

Les ultimes développements de l'auteur sur la huitième opération
théologique, qui concerne la communication même de l'Evangile aux

1 Cf. Traktat, p. 104-130.
- « Y a-t-il une grammaire du discours sur Dieu », Recherches de Sciences

religieuses 1973, 105-118.
3 Cf. « Glaube und Vernunft », dans Grundfragen der systematischen Theologie,

Göttingen 1967, p. 237-251.
4 Pour la critique de cette notion de mystère transcendant, déjà employée

par I. T. Ramsey, cf. Steven T. Katz : « The Language and Logic of 'Mystery'
in Christology », dans : Christ, Faith and History, Cambridge 1972, p. 239-281.



44 DENIS MULLER

hommes, sont particulièrement déficients. Cela tient sans doute au
problème majeur de l'ouvrage. Son plan implique en effet déjà un
cheminement, conduisant des faits bruts et neutres à l'interprétation
et de l'interprétation à la communication. Le monde présent, réel se

trouve au commencement et à la fin de la chaîne herméneutique.
Il semble s'être perdu dans l'intervalle. Même si le modèle des huit
opérations ne doit pas être lu linéairement, il n'en reste pas moins

que par son dualisme foncier et non surmonté le monde et l'histoire
sont coupés de l'annonce de l'Evangile. L'herméneutique de Lonergan
demeure positionnelle et autoritaire '. Je me demande s'il ne faudrait
pas partir de notre réalité présente et l'interpréter à la lumière du
kérygme, transmis par l'histoire des traditions, plutôt que d'essayer
de sauver le kérygme, de le récupérer à la désespérée, en abolissant
à coup d'apologétique la distance qui nous sépare de lui. Nous ne
serions plus alors les porteurs d'une parole passée pour un monde à

nous-mêmes étranger, mais les témoins dans l'aujourd'hui d'un héritage

lié à une tradition et repris critiquement, à nos risques et périls.
Si le dernier chapitre de l'ouvrage frappe par sa pauvreté, c'est

sans doute que Lonergan est meilleur dans les questions intra-théolo-
giques que dans les considérations relatives aux problèmes-frontières.
D'où la faiblesse et la force de Method in Theology. Critique de la
raison théologique, autocompréhension bienvenue et à certains
égards originale de la théologie saisie comme mouvement un et
divers, mais en même temps sous-estimation du conditionnement
idéologique et sociologique de la théologie, de son lien à l'histoire,
aux institutions, à la praxis. L'interdisciplinarité prônée par Lonergan
ne signifierait-elle pas aussi la prise au sérieux, par le théologien, des

divers soupçons qui pèsent sur lui et qui rendent son travail, par
ailleurs tellement prometteur, si précaire

Denis Müller.

1 W. Pannenberg et T. Rendtorff ont esquissé cette critique de la théologie
autoritaire et positionnelle. Cf. aussi D. Rössler : « Positionelle und kritische
Theologie », ZThK 67, 1970, p. 215 ss.


	Études critiques : le pari méthodologique de B. Lonergan

