Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1975)

Heft: 1

Artikel: Etudes critiques : le pari méthodologique de B. Lonergan
Autor: Muller, Denis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381051

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381051
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES CRITIQUES

LE PARI METHODOLOGIQUE DE B. LONERGAN

Le théme de la scientificité de la théologie et de sa méthode est
en passe de relayer le probléme herméneutique. Le débat de 1'aprés-
guerre s’était cristallis¢é dans 'opposition entre Barth et Bultmann
puis dans la « nouvelle herméneutique » de Fuchs et Ebeling. Nous
sommes aujourd’hui devant des taches sensiblement modifiées. Parmi
elles, particuliérement pressante apparait la question du caractére
scientifique et opérationnel de la théologie. La théologie dialectique
n’avait pu que rejeter avec une extréme vigueur 'idée que la théo-
logie puisse étre une science, du moins si 'on entend par 1a qu’elle
doive se soumettre a un modeéle de connaissance général. Aussi ne
faut-il pas s’étonner si ce théme de la Theologie als Wissenschaft
suscite une assez profonde meéfiance tant dans les rangs barthiens
que bultmanniens.

Bref, c’est tout un monde, qu’on croyait irréductiblement coupé
en deux, qui fait I'expérience quelque peu ameére du rejet. Le repli
sur la subjectivité transcendentale, qu’elle soit de Dieu ou de 'homme 2
est soumis a une critique serrée. Le besoin se fait sentir de plus en
plus de prendre au sérieux la méthode théologique et le lien de la
théologie au monde, a ses institutions et a la praxis. D’olut le jumelage,
parfois ambigu, d'une réflexion sur la scientificité de la théologie et
d’une critique de la théologie comme idéologie.

Sans doute les choses ne sont-elles pas aussi simples. L’histoire
de la théologie emprunte bien des détours. C'est ainsi que la question
de la scientificité de la théologie n’est pas sans rapport avec la critique
que Bultmann adressait & Barth, et donc avec un projet herméneu-
tique. Mais l'exigence légitime d’une « conceptualité juste» devait
préalablement étre libérée de I’hypothéque heideggerienne. Ce qui
semble acquis avec le déclin de I’herméneutique post-bultmannienne.

v Method in Theology, London 1973 (2° édition).
* MoLTMANN indiquait la voie de ce double rejet dans sa Théologie de
U'Espérance.



LE PARI METHODOLOGIQUE DE B. LONERGAN 37

La théologie kérygmatique subit les assauts du rationalisme cri-
tique et ne parait guére armée pour se défendre . Un déplacement des
problémes s’effectue et les contours ne sont pas toujours aisés a
définir. A l'intérieur de la réflexion sur la scientificité de la théologie,
un hiatus s’annonce entre une approche partielle de la théologie,
comprise comme la recherche toujours précaire de consensus pragma-
tiques (Sauter) et une approche plus globale, visant a poser la ques-
tion de Dieu dans le cadre de la réalité historique totale (Pannen-
berg), bref: entre un modeéle kantien de la finitude et un modéle
hégélien de la totalité 2.

Le projet de Bernard Lonergan, un jésuite anglo-saxon, s'inscrit
dans une problématique qui n’est pas sans rapport avec la situation
que je viens d’esquisser. Il s’en distingue pourtant trés nettement,
tant par le contexte — catholique et anglophone — que par I'arriére-
fond intellectuel, Lonergan demeurant attaché a des présupposés
néothomistes. Il représente néanmoins un effort intéressant pour
dépasser le blocage dogmatique de la théologie dans son contexte
catholique et mérite en conséquence toute notre attention.

I. LA METHODE TRANSCENDENTALE

Lonergan part de I'écroulement de la conception classique, statique
et figée, de la culture. Dans cet espace, la théologie fonctionne en
circuit fermé et ne peut que configurer une permanence. A ce modéle
correspond un discours sur la nature de la théologie. Mais un autre
point de vue est possible, dans le cadre d’une conception empirigue
de la culture. 1l sera deés lors question de la méthode, et non plus de la
nature, de la théologie.

Qu’est-ce qu’'une méthode ? Lonergan la définit tout d’abord
assez formellement, avant d’en dépeindre le mouvement concret. La
méthode est un cadre opérationnel de créativité, et non une série de
regles rigides a observer scrupuleusement. La théologie sera constituée
par huit opérations essentielles (recherche, interprétation, histoire,
dialectique, étude des fondements, doctrine, systématique et com-
munication). Ce modeéle d’opérations n’est ni arbitraire ni linéaire
mais dénote une organisation dialectique complexe, cumulative et
progressive, de la théologie ici saisie dans son unité.

1 Cf. Hans ALBERT : Tvaktat iiber kritische Vernunft, Tiibingen 1969 (2) ;
G. EBELING : Kritischer Rationalismus ? Tiibingen 1973, et enfin la réplique
d’ALBERT : Theologische Holzwege, Tiibingen 1973.

2 Cf. G. SAUTER : Wissenschaftstheovetische Kritik der Theologie, Miinchen
1973 ; W. PANNENBERG : Wissenschaftstheovie und Theologie, Frankfurt 1973,
et l'interview de ces deux auteurs dans EvKomm 1973 (1), 4-10. U. Gerber
donne en outre une excellente recension des ouvrages de Sauter et de Pannen-
berg dans Theologia Practica 1974 (1), 56-64.



38 DENIS MULLER

Je ferai une premiére remarque: la perspective de Lonergan
implique un déplacement de 'intérét, ou plutot un dédoublement de
la réflexion. Comme I’herméneutique en quéte de la conceptualité
juste et du comprendre véridique, comme la théorie de la science qui
soumet le discours théologique au scalpel analytique et critique, la
réflexion sur la méthode n’a pas directement pour objet le contenu
des affirmations théologiques, mais ces affirmations elles-mémes, en
tant qu’affirmations, qu’énoncés. Si 'on désire aller plus loin, et se
demander ce qui justifie et rend possible le discours théologique en
tant que théologique, on pourra examiner comment ce discours est
constitué par un objet spécifique. Mais 'un n’empéche pas l'autre.

Revenons a Lonergan. Il appelle transcendentale la méthode qu’il
propose, distincte & la fois d'un simple art ou d'une science pure (p. 4).
Elle prend place en effet dans le cadre des opérations transcendentales
de la connaissance humaine, considérée dans sa diversité. L’inten-
tionnalité agit & quatre niveaux de conscience (empirique, intellectuel,
rationnel et existentiel) différents et corrélatifs : nous percevons, nous
comprenons, nous jugeons et nous décidons. La méthode peut étre
alors explicitement définie comme une structure normative d’opéra-
tions récurrentes et corrélatives, produisant des résultats cumulatifs
et progressifs (p. 4) . Comme les objets dont parle la théologie ne
sauraient échapper au champ transcendental de la connaissance
humaine, mais sont appréhendés par elle, il n’y a aucune raison de
ne pas appliquer pareille méthode a la théologie (p. 23) 2.

Dans la premiére partie de l'ouvrage, Lonergan développe les
présupposés anthropologiques de ses analyses. Le recours a la méthode
n’est jamais innocent. Il développe ainsi les thémes du Bien, du Sens
et de la Religion. A chaque fois, 'objet considéré est différencié en
fonction de son évolution (genése) et du niveau d’intentionnalité sur
lequel il est appréhendé. Toute connaissance est marquée du sceau
de I'historicité et du pluralisme. Lonergan tire a juste titre les consé-
quences qui découlent de l’écroulement du modele classique de la
culture. Nous ne vivons plus au royaume de la permanence et de
I'unité. Malgré ces justes remarques, notre auteur parait ¢a et la
céder plus ou moins subrepticement 2 la nostalgie de 1'Unité primor-
diale. C’est a trop peu de frais qu'il voit se profiler derriére la multi-

t La notion de progrés cumulatif des connaissances est mise en question
par les théoriciens de la science. Cf. GisBerT KONIG, dans 'ouvrage cité de
Sauter, p. 159, et surtout THoMas S. KUHN : Die Struktur wissenschaftlicher
Revolutionen, Frankfurt 1967.

* La théorie de la connaissance avancée par Lonergan est néothomiste.
I1 limite la signification (meaning) a I'intentionnalité et ne prend pas en compte
la speécificité contextuelle de 1'appréhension du sens (cf. les remarques critiques
de Pannenberg dans 'ouvrage cité, p. 28g n. 585). Son modele méthodologique
ne rend pas justice a la réalité de I’histoire.



LE PARI METHODOLOGIQUE DE B. LONERGAN 39

plicité des apparences une unité plus fondamentale. Les projets
religieux que l'on rencontre dans le monde ont beau témoigner
d’une nette différence, ils sont néanmoins enracinés dans la méme
tendance transcendentale de l'esprit humain (p. 103). La question de
Dieu étant constitutive de I'horizon humain, la distorsion du sens
présuppose le sens qu’elle trahit ; 'obscurité présuppose la lumiére.
La négation de 1'athée implique une position premiére. Lonergan ne
succombe-t-il pas ici a la tentation des ruses de la raison croyante,
qui pense surmonter l'athéisme par le théisme alors qu’il faudrait
révoquer cette alternative I en partant de la figure concrete et contin-
gente de Jésus crucifié ? On saura gré a Lonergan d’abattre franche-
ment ses cartes, mais on s’étonne de I'entendre dire que la négation des
athées « presuppose the spark in our clod, our native orientation to
the divine» (p. 103). Sa position souléve les mémes questions que
I'approche transcendentale de K. Rahner, a qui l'auteur se référe
volontiers.

Comment s’organise la théologie ? Pour répondre a cette question,
Lonergan reprend les quatre niveaux d’intentionnalité précédemment
dégagés et distribue le long de cette ligne une double série d’opéra-
tions théologiques. La premiére de ces séries concerne ’oratio obliqua,
c’est-a-dire le discours par voie de médiation : recherche, interpréta-
tion, histoire, dialectique ; la seconde est constituée par les objets
ayant pour but d’exprimer directement (donc par dela la médiation
des discours et des traditions) ce dont il est aujourd’hui question dans
la théologie (oratio recta). Ces opérations sont 1'étude des fondements,
la doctrine, la systématique et la communication. Il faut noter que
les opérations de la deuxiéme série sont citées et traitées dans 'ordre
inverse par rapport a celles de la premiére série. Le tableau suivant
aidera a saisir le sens de cette inversion :

expérience  intelligence rationalité existence
oratio obliqua  recherche interprétation histoire dialectique
oratio recta fondements doctrine systématique communication
existence rationalité intelligence expérience

<

ILa premiére série représente un mouvement ascendant (on va
des faits et des textes au sens et a l'existence), la seconde un mouve-
ment descendant (on retrouve ’expérience). Telle est selon Lonergan
I'arche herméneutique des opérations constitutives de la théologie.

Pareil modéle critique est trés différencié et permet de tenir
ensemble les diverses activités de la théologie sans céder a des réduc-
tions indues. 11 veut répondre a la question que pose la spécialisation

1 Cf. & ce sujet P. vaNn BUREN : The Edges of Language, London 1972 ;
E. JunGEL : « ... keine Menschenlosigkeit Gottes », Ev Th 1971, 376-390.



40 DENIS MULLER

croissante de la théologie: il n'est plus possible de faire marche
arriere et d’identifier la théologie avec la piété, la priere, la liturgie,
le sermon. La théologie fait ceuvre d’instance critique. Elle ne saurait
atteindre l'intégralité qu’elle vise légitimement en s’imaginant pou-
voir simplement régresser dans le domaine du pré-critique. Une
distinction doit étre maintenue entre la religion vécue et la réflexion
théologique.

De plus, ce modele n’implique pas une succession linéaire d’opéra-
tions qui contraindrait & un cheminement obligé. Les huit opérations
sont interdépendantes, a I'image des niveaux d’intentionnalité
auxquelles elles correspondent. Mais quel est le rapport entre les deux
séries d’opérations (p. 143) ? La premiere, nous dit Lonergan, doit
rester indépendante de la seconde, ceci afin d’assurer la liberté entiére
de la recherche désintéressée. L'oratio obliqgua serait a la portée de
I’athée, mais pas l'oratio recta. Trés bien. Mais on ne peut nier que le
point de vue du théologien, la Fragestellung (problématique) joue un
role dans l'activité de recherche et d’interprétation. C’est pourquoi
le modeéle de Lonergan laisse subsister & mon sens un doute sur le
rapport entre les deux séries d’opérations. Il me parait encore trop
dualiste, trop influencé par la dichotomie diltheyenne entre le Ver-
stehen et 1'Erkidren 1.

2. LES OPERATIONS THEOLOGIQUES

Ce dualisme se retrouve dans 'examen de détail des huit opéra-
tions, qui fait 'objet de la deuxiéme partie de I'ouvrage. C’est ainsi
qu’a propos de l'interprétation des textes, Lonergan distingue trop
nettement entre 1’herméneutique, qui statue sur les principes de
I'interprétation, et I'exégése, qui vise a appliquer lesdits principes
(p- 153). Il en va de méme en ce qui concerne 1'Aistoire, ol la question
de la problématique de I'historien est en quelque sorte mise entre
parentheses (p. 195). Lonergan ajoute, tout a fait justement, que le
relativisme historique et le pluralisme (conséquence directe de la
théorie empirique de la culture) n’impliquent pas la négation d'une
connaissance objective et le rejet de la vérité. Mais il faut bien voir,
me semble-t-il, que cette connaissance objective est elle-méme le
fait d'une intentionnalité constituante.

La dialectique est selon Lonergan la science des conflits. Latents ou
patents, on les retrouve a tous les niveaux, dans les textes, dans les
traditions, dans les déclarations ecclésiastiques ou dans les énoncés

I P. RICOEUR montre la portée de ce débat dans son article « Qu’est-ce qu'un
texte ?», paru dans Hermeneutik und Dialektik 11, Tiibingen 1971, p. 181-200.



LE PARI METHODOLOGIQUE DE B. LONERGAN 41

des théologiens. Si certains de ces conflits peuvent étre résorbés suite
a de nouvelles connaissances qui balaient les objections, d’autres en
revanche sont plus fondamentaux et ne peuvent trouver une solution
qu’au prix d'une conversion, intellectuelle, morale ou religieuse.
Prenons la notion d’horizon (si importante dans 1’herméneutique de
Gadamer). Elle peut dénoter une complémentarité de perspectives :
nous baignons dans les mémes eaux et nos conflits ont pour toile de
fond une unanimité fondamentale. Elle peut aussi étre 'indice d’une
différence diachronique : un homme passe, dans sa vie, d'un horizon
a l'autre, il peut élargir son horizon. Mais le conflit est inéluctable
lorsque, soit entre deux interlocuteurs (individus ou groupes), soit
dans un méme sujet, deux horizons s’opposent dialectiquement. Ce
que A comprend est totalement inintelligible a B.

Pour passer d'un horizon a I'autre, ’homme doit faire usage de sa
liberté « verticale » (selon une expression de J. de Finance), c’est-a-dire
se convertir. La conversion, nous l’avons vu, peut étre intellectuelle,
morale ou religieuse. Le role de la dialectique est de préparer, par le
biais d’une description des conflits, I’étude des fondements, ou
«science » de la conversion. Réle propédeutique par excellence, qui
ouvre sur la deuxiéme série d’opérations. Elle oriente les interlocu-
teurs d’un difficile dialogue vers la rencontre et pousse a la conversion
authentique. Sa fonction, soit dit en passant, parait assez identique
a celle de la wissenschaftliche Kritik der Theologie telle que la congoit
Sauter. Elle vise & distinguer les apories apparentes et les apories
constitutives de la théologie et a rendre possible un consensus. Sans
doute le modeéle de Lonergan est-il transcendental, alors que Sauter
s’en tient A& une perspective pragmatique, plus sensible a la rudesse
des apories et a la finitude de la connaissance.

La maniére indue dont Lonergan privilégie 1'unité apparait par-
ticulitrement dans ce qu’il dit de la conversion, phénoméne qui lui
semble univoque, comme si l'existence était plus transparente et
moins problématique que la science. Le fait de s’accorder au plan
théologique — qui d’ailleurs a souvent sa source dans des choix
idéologiques — ne conduit pas automatiquement a l'univocité des
éthiques et des pratiques * — voila sans doute ce que Lonergan n’a
pas suffisamment mis en lumiére.

Avec V'étude des fondements (Foundations), I'auteur aborde la
deuxiéme série des opérations. Nous passons de la recherche appli-
quée aux objets transmis par meédiation textuelle ou traditionnelle
a la question de la vérité (p. 267), du discours oblique au discours

I G. SAUTER avoue avoir été conduit a réfléchir a la scientificité de la
théologie & partir du moment ou il a constaté que des dogmatiques identiques
entrainaient des éthiques divergentes, cf. EvKomm 1973 (1), 4-10.



42 DENIS MULLER

direct. — Je reléve une fois encore le dualisme du modeéle proposé.
Fallait-il séparer si nettement les deux séries ? Les opérations de la
deuxieme série ne peuvent rien sans la médiation, et celles de la
premiére série ne sont nullement franches de toute perspective. Je
crois pour ma part que la théologie méme la plus engagée, voire la
plus sauvage, opére encore au moyen de figures et de modéles et qu'il
n’est guére possible de dire la vérité de maniére directe, sans passer
par la médiation du souvenir, des connaissances et des traditions.
Le fait que des théologies se présentent aujourd’hui & nous sans étre
bardées de science et de références ne doit pas faire illusion : tout
projet théologique opére, flit-ce & son insu, avec des modeéles forte-
ment enracinés dans la fradition antérieure. Inversement, le poids
de la tradition n’enléve rien a la spontanéité de la théologie, qui
énonce toujours de simples Avpothéses.

Bien que j’ale souligné a plusieurs reprises le dualisme du modele
de Lonergan, il ne fait pas de doute que notre auteur est mf par le
désir de dépasser un tel dualisme. Il affirme par exemple que la conver-
sion n'est pas une opération réservée a la deuxiéme série, mais qu’elle
peut fort bien se produire au cours de la premiére série. La différence
consiste en cecl que le chercheur, exégéte ou historien, est & méme
d’accomplir son travail sans passer nécessairement par une conversion.
Ce qui est impossible au théologien.

Par I'importance qu’il accorde a la conversion dans le travail
théologique, Lonergan conteste toute théologie qui prétendrait faire
bon marché de I’équation personnelle, de I'’engagement de soi et qui
se contenterait par conséquent de déduire ses énoncés de prémisses
éternelles et intangibles. Une telle théologie @ la Denzinger (selon
I'expression de Rahner) est dépassée (p. 270). Le théologien ne peut
pas faire I’économie d’un renouvellement radical de lui-méme.

Une telle exigence est d’autant plus nécessaire que le théologien
se trouve placé devant une multitude de doctrines et de projets
théologiques divergents. Vatican I pensait encore dans le cadre
classique de la permanence des dogmes. Mais des lors que la rupture
avec le classicisme est consommée, peut-on concilier la définition
romaine du dogme avec I'historicité de la connaissance et de I'activité
humaines, telle qu’elle est comprise en contexte empirique et critique ?
Lonergan se bat sans succés avec cette question mal posée. Les
dogmes, dit-il, sont des énoncés (statements) et en tant que tels, ils
n'ont de sens que dans leur contexte historique et pluriel (p. 325).
La permanence de ces dogmes, en revanche, tient au fait qu’ils sont
porteurs de vérités révélées.

L’insatisfaction qui nait de cette réponse est patente ; Lonergan
a reconnu la fin de l'ére classique, liée & I'avénement de la critique
historique ; la culture n’est plus, par conséquent, une norme intan-



LE PARI METHODOLOGIQUE DE B. LONERGAN 43

gible et univoque. Nous voici appelés a jeter des ponts (c’est la tache
d’'une méthodologie) entre les expressions plurielles de la foi, sans
céder aux illusions d'une fausse alternative entre pluralisme et vérité.
Pourquoi Lonergan n’ose-t-il aller jusqu’au bout du raisonnement et
admettre que 'avénement du pluralisme et de la critique historique
mettent aussi en question les « vérités révélées » et exigent une autre
approche des concepts de révélation et de vérité ? Ne tombe-t-il pas
lui aussi sous le coup des objections émises, sans nuance il est vrai,
par le rationalisme critique a 1’encontre de la théologie ? Hans Albert
reproche a cette derniére de vivre d'un double modele de vérité
et de pratiquer une stratégie d’immunisation, visant a soustraire
des vérités prétendues derniéres a toute critique rationnelle . Loner-
gan ne devrait-il pas éprouver davantage la notion de vérité révélée
et préciser comment 1l voit les rapports entre histoire et révélation ?
Avec E. Giittgemanns 2 et W. Pannenberg 3, je crois que la théologie
peut et doit assumer un modéle de vérité homogeéne et « naturel »,
basé sur une théorie de la connaissance intégralement humaine, bref :
sur une anthropologie «athée». C’est dire que nous n’avons pas
d’autre structure d’accueil pour la révélation que notre vie inten-
tionnelle propre, concréte et située. La question demeure — que
Lonergan effleure a peine — de la conception théologique de la révé-
lation qui s’impose dans ce contexte.

I1 serait néanmoins injuste de sous-estimer, apreés ces quelques
remarques critiques, les mérites de Lonergan. Il refuse a juste titre
le positivisme théologique de type déductif a la Denzinger (p. 330).
La théologie dogmatique de frappe classique, opérant a partir de
vérités autoritaires et de propositions apodictiques, est révolue.
Lonergan veut lui substituer une théologie doctrinale, tournée vers
I'histoire, et qui sache quelque chose du contexte et du caractére
pluriel, ambigu, fini de ses propres énoncés (p. 333). Reste a savoir
bien str si l'approche transcendentale (la systématique par exemple
a pour tache d’exposer la vérité de la saisie de 'homme par le mystére
transcendant 4) rend compte adéquatement de la réalité anthropo-
logique.

Les ultimes développements de 1'auteur sur la huitiéme opération
theologique, qui concerne la communication méme de 1’Evangile aux

1 Cf. Tvaktat, p. 104-130.

2 « Y a-t-il une grammaire du discours sur Dieu ? », Recherches de Sciences
religieuses 1973, 105-118,

3 Ci. « Glaube und Vernunft », dans Grundfragen dev systematischen Theo-
logie, Gottingen 1967, p. 237-251.

4 Pour la critique de cette notion de mystére transcendant, déja employée
par I. T. Ramsey, cf. STEVEN T. Katz : « The Language and Logic of ‘Mystery’
in Christology », dans : Christ, Faith and History, Cambridge 1972, p. 239-281.



44 DENIS MULLER

hommes, sont particuliérement déficients. Cela tient sans doute au
probléme majeur de l'ouvrage. Son plan implique en effet déja un
cheminement, conduisant des faits bruts et neutres a 'interpretation
et de l'interprétation a la communication. Le monde présent, réel se
trouve au commencement et a la fin de la chaine herméneutique.
Il semble s’étre perdu dans 'intervalle. Méme si le modéle des huit
opérations ne doit pas étre lu linéairement, il n’en reste pas moins
que par son dualisme foncier et non surmonté le monde et 1'histoire
sont coupés de 'annonce de I’Evangile. L'herméneutique de Lonergan
demeure positionnelle et autoritaire I. Je me demande s’il ne faudrait
pas partir de notre réalité présente et l'interpréter a la lumieére du
kérygme, transmis par 1'histoire des traditions, plutét que d’essayer
de sauver le kérygme, de le récupérer a la désespérée, en abolissant
a coup d’apologétique la distance qui nous sépare de lui. Nous ne
serions plus alors les porteurs d'une parole passée pour un monde a
nous-mémes étranger, mais les témoins dans 'aujourd’hui d’un héri-
tage lié & une tradition et repris critiquement, a nos risques et périls.

Si le dernier chapitre de I'ouvrage frappe par sa pauvreté, c’est
sans doute que Lonergan est meilleur dans les questions intra-théolo-
giques que dans les considérations relatives aux problémes-frontiéres.
D’ou la faiblesse et la force de Method in Theology. Critique de la
raison théologique, autocompréhension bienvenue et a certains
égards originale de la théologie saisie comme mouvement un et
divers, mais en méme temps sous-estimation du conditionnement
1déologique et sociologique de la théologie, de son lien a I’histoire,
aux institutions, a la praxis. L’interdisciplinarité pronée par Lonergan
ne signifierait-elle pas aussi la prise au sérieux, par le théologien, des
divers soupcons qui pésent sur lui et qui rendent son travail, par
ailleurs tellement prometteur, si précaire ?

DENIS MULLER.

1 _W. Pannenberg et T. Rendtorff ont esquissé cette critique de la théologie
autoritaire et positionnelle. Cf. aussi D. R6SSLER : « Positionelle und kritische
Theologie », ZThK 67, 1970, p. 215ss.



	Études critiques : le pari méthodologique de B. Lonergan

