
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1975)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Michel Meslin : Pour une Science des religions. Paris, Le Seuil, histoire des
I973> 272 p. religions
M. Meslin est professeur d'histoire comparée des religions à la Sorbonne, et

c'est en professeur qu'il a conçu son dernier livre. Il n'y consigne pas, comme
dans ses ouvrages antérieurs, les résultats de recherches originales sur un
problème limité de sa discipline, mais les fruits d'une mûre réflexion sur la nature
même et la légitimité de cette branche des Sciences humaines que l'on nomme
« Science des religions ». Son livre se présente comme « une initiation à la
recherche et à la compréhension du phénomène religieux, saisi à travers la
variété des multiples expériences des cultures humaines » (p. 7). Encadré par
une Introduction qui montre que la science des religions ne peut être que la
science de l'homme religieux, et ne peut exister qu'en liaison avec une série
d'autres disciplines, « histoire, phénoménologie, psychologie, sociologie, dont
elle utilise avec profit les méthodes et les apports, tout en gardant vis-à-vis
d'elles une indéniable originalité» (p. 13), et une Conclusion dont le titre,
« Anthropologie religieuse », dit suffisamment ce que doit être pour M. M. une
science des religions bien comprise, l'ouvrage proprement dit se développe en
trois parties, comparées respectivement au Ricercare, au Choral à variations et
à la Double Fugue d'une pièce pour orgue, qui se serait ouverte par un Grand
Plein Jeu et se fermerait sur un Final (p. 15). — La première partie (p. 19-76)
est une « Histoire de l'histoire des religions » volontairement limitée à l'Occident,

et à trois périodes marquantes de son histoire : 1) l'antiquité, qui voit
apparaître « les premiers linéaments d'une science des religions » en Grèce, avec
la triple critique des représentations traditionnelles du cosmos, des dieux et
des mythes, et à Rome, où la religion officielle est durement attaquée par
Lucrèce et repensée en langage rationnel par Varron ; 2) l'époque du rationalisme

moderne (né de la situation de rupture créée par la Réforme au sein du
christianisme, et de la découverte de nouveaux mondes avec leurs religions
jusqu'alors insoupçonnées), et des réactions qu'il a suscitées chez des Lessmg,
Herder, Benjamin Constant, Schleiermacher ; 3) enfin les XIXe et XXe siècles,
avec l'apparition des sciences de l'homme (psychologie, puis ethnographie et
sociologie), lourdes de conséquences pour l'interprétation du phénomène
religieux. — La deuxième partie du livre et la plus longue (p. 79-197) s'intitule
« Approches actuelles du phénomène religieux ». L'auteur y présente en succession,

comme des variations sur un thème unique, toutes les tentatives
contemporaines « d'explication, de compréhension, voire même de négation de l'homme
religieux » (p. 79). Les explications sociologique, psychanalytique, phénoménologique

de la religion, ainsi que le comparatisme et le structuralisme, sont
analysés tout à tour avec objectivité et sympathie, l'auteur mettant en relief



298 BIBLIOGRAPHIE

les apports positifs de chacune des écoles et de ses illustres représentants, avant
de marquer les limites de la vision partielle qu'ils proposent. Cette partie riche

en critique peut évidemment donner à son tour lieu à des critiques, de la part
des penseurs dont les solutions, après élagage de leurs excès, sont ramenées à

des éléments utiles, mais insuffisants, d'un plus vaste ensemble. Elle est peut-
être cependant la partie la plus intéressante. — La troisième section enfin

(p. 197-251) nous fait réfléchir sur les symboles et sur les mythes, sur les diverses

interprétations qu'on en a pu donner, et sur la démythisation et la remythisa-
tion contemporaines. — Condensé critique des problèmes que pose la science
des religions, cet ouvrage de M. M. peut être utile comme livre de référence

(la bibliographie est dispersée, mais l'index pallie cet inconvénient) ; il est

précieux aussi dans la mesure où l'auteur, par sa critique modérée mais ferme,
nous invite à toujours plus de réflexion et toujours plus de critique à propos
d'un problème cardinal. Hélène Brunner.

Le Shi'isme imâmite. Colloque du Centre d'études supérieures
spécialisé d'histoire des religions, Strasbourg, mai 1968. Paris,
PUF, 1970, 312 p.

Le centre strasbourgeois d'études supérieures en histoire des religions est

une institution qu'on envie un peu à nos collègues français : chaque année, il
réunit un nombre appréciable de spécialistes autour d'un thème précis d'histoire

des religions ; les communications et les discussions sont réunies en un
volume et ainsi mises à la disposition d'un public plus large. Les dix-sept
contributions du présent volume offrent une excellente introduction au shi'isme
iranien, c'est-à-dire au shi'isme imâmite ou duo-décimain, et cela sur la base

des recherches les plus récentes, par des spécialistes qui sont eux-mêmes des

pionniers dans ce domaine. Voici quelques-uns des principaux thèmes abordés :

le droit imâmite, son emploi du hadith, ses sources, ses structures ; la doctrine
de l'imâm telle qu'elle apparaît chez tel théologien ou dans les chants funèbres
populaires ; des aspects précis de la mystique shi'ite : le rôle du « pôle », maître
suprême, et du maître spirituel tout court ; l'élaboration philosophique de la
démarche mystique ; le problème de la « vision de Dieu » ; relations principielles
et historiques entre shi'isme et soufisme. — Un article à la fois instructif et

accablant (J. Aubin) rappelle les circonstances peu reluisantes grâce auxquelles
l'Iran est devenu, au XVIe siècle, un pays shi'ite. Un volume précieux constituant
un apport essentiel aux études islamiques. Carl-A Keller

Handbuch der Religionsgeschickte. Herausgegeben von J. P. Asmussen
und J. Laesse, in Verbindung mit Carsten Colpe. Band 1. Göttingen,

Vandenhoeck und Ruprecht, 1971, 525 p.

Il s'agit de l'édition allemande d'un ouvrage danois, ouvrage qui comprend
trois volumes dont voici le premier. La préface de l'éditeur allemand (C. Colpe)
donne tous les renseignements nécessaires sur l'histoire des deux éditions et

sur la personnalité des collaborateurs, pour la plupart Scandinaves. Ouvrage
somptueux, impression impeccable, illustration pas trop abondante mais

choisie et présentée avec compétence. — Ce premier volume traite des religions
archaïques en général en mettant l'accent sur celles des aborigènes d'Australie,
et des religions des Esquimaux, des peuples finno-ougriens (chapitre
particulièrement instructif), slaves, celtiques et germaniques, ainsi que des civilisa-



BIBLIOGRAPHIE 299

tions améro-indiennes, égyptiennes et mésopotamiennes. Les chapitres sont
rédigés par une dizaine de spécialistes ; l'information offerte est donc au-dessus
de tout soupçon et ce n'est guère de ce côté-là qu'on peut s'attendre à des
surprises. Les critiques porteront plutôt sur des détails d'appréciation ou de
répartition de la matière — immense, on en convient volontiers. Le soussigné
regrette la brièveté de certaines contributions : celle qui concerne les Celtes ne
contient pas beaucoup plus qu'une enumeration des dieux ; le chapitre final
sur la religion assyro-babylonienne est d'une pauvreté affligeante, et en plus
elle accorde une place beaucoup trop importante à Enuma elish, œuvre littéraire
et savante qui n'est qu'un pâle reflet de la piété populaire. — On s'étonne que
le chapitre sur la mystique se trouve accolé comme une sorte d'appendice à
celui qui traite de la religion primitive, bien que la tractation elle-même soit
basée sur le livre que Cari Albrecht a consacré en 1951 à l'expérience mystique
de l'homme moderne. Si l'étude de la mystique dans un tel cadre ne saurait
être considérée comme exhaustive, on se demande d'autre part s'il est juste
de parler, avec J. van Dijk, de «mystique» à propos d'un texte sumérien
(p. 494) : quiconque connaît un peu la littérature mystique aura beaucoup de
peine à découvrir des accents mystiques dans le texte cité. — Mais ce sont
là des réserves mineures, presque mesquines face aux richesses offertes. Si les
deux autres volumes maintiennent le niveau atteint par le premier, le lecteur
dispose ici d'un guide sûr dans le merveilleux monde des religions. Une comparaison

avec 1'« Histoire des religions » parue dans 1'« Encyclopédie de la Pléiade »

s'impose : celle-ci contient davantage de noms propres et d'indications
chronologiques, mais l'essence de la religion, et celle de chacune des religions étudiées,
apparaît avec infiniment plus de clarté dans le volume danois-allemand.

Carl-A. Keller.

Handbuch der Religionsgeschickte, Bd. II. Herausgegeben von J. P.
Asmussen und J. Laesse in Verbindung mit C. Colpe. Göttingen,
Vandenhoeck und Ruprecht, 1972, 536 p.

Le deuxième volume de ce manuel dont l'édition originale avait été réalisée
au Danemark présente les religions du Moyen Orient ancien, de l'Iran et de
l'Inde. Malgré la diversité des méthodes (élément qui ajoute au charme de
l'ouvrage), les auteurs réussissent en général à brosser un tableau assez convaincant

des religions traitées. Voici en quelques mots les traits saillants des diverses
contributions. Le chapitre sur la religion des Hittites (S. S. Hartmann), bref
mais complet, n'omet pas de citer les parallèles entre les mythes hittites et les

mythes grecs. — Celui qui est consacré à la religion cananéenne et qui est
rédigé par l'un des grands maîtres des études sémitiques (J. Pedersen) fait
regretter l'absence d'une bibliographie mentionnant les recherches faites après
i960. — E. Nielsen, exégète de l'Ancien Testament à Copenhague, offre une
étude originale de la religion d'Israël en interrogeant à tour de rôle les divers
genres littéraires contenus dans l'Ancien Testament : textes historiques,
Psaumes, littérature législative, littérature prophétique, littérature sapientiale.
— La description du judaïsme gréco-romain se caractérise par une présentation
équilibrée des « partis » et des événements : c'est un excellent résumé de
l'évolution religieuse des Juifs à une période décisive de leur histoire. — Le chapitre
sur le judaïsme (R. Edelmann) s'appuie à juste titre sur la liturgie synagogale
et son prodigieux contenu théologique ; en revanche, les courants dits «

mystiques » (Kabbale, hasidisme, etc.) sont passés sous silence, ce qui est fort regret-



300 BIBLIOGRAPHIE

table. — Le fait qu'une large place soit réservée aux religions de l'Iran ancien

correspond à la tradition scandinave où les études iraniennes ont toujours joui
d'une certaine faveur, bien que les chapitres sur Zarathoustra et le zoroastria-
nisme tardif, tous deux excellents, soient rédigés par des collaborateurs non
Scandinaves (K. Barr, C. Colpe, M. Boyce). — Le long chapitre sur les religions
de l'Inde (F. M0ller-Kristensen) est peut-être le moins satisfaisant : on a

l'impression que l'auteur est certes un érudit hors pair mais qu'il n'a jamais été

en contact avec la réalité hindoue ou bouddhiste. Comment ose-t-il prétendre,
par exemple, que les dieux hindous, soumis à la loi du karman, sont incapables
d'arracher les hommes au cycle éternel des naissances Le salut consiste
précisément à savoir que par la grâce de son dieu — Vishnou (Gita 4, 9 ; 8,15 s.

Shiva (qui est par excellence « celui qui met fin aux naissances ») ou quelque
autre divinité — on est délivré éternellement Plus loin, en une seule phrase
(p. 447), l'auteur fait une allusion furtive à ce message fondamental. Autre
cause d'étonnement : les tentatives faites à Copenhague même pour déchiffrer
l'écriture de la civilisation de l'Indus ne sont même pas mentionnées alors que
l'auteur est au courant de l'effort parallèle poursuivi en Russie (p. 377) ; le

culte extrêmement populaire de la déesse (sous toutes ses formes) est liquidé
en quelques lignes (p. 439) ; le culte également très important, et de plus en plus
important dans le Sud par exemple, de Skanda/Kârttikeya est complètement
oublié ; enfin, la recherche spirituelle du moine theravâdin (l'auteur utilise
encore le terme « hinayana » désormais à éviter) est qualifiée d'« égoïste »

(p. 499) : jugement scandaleux puisque la démarche du moine n'est rien d'autre
que la négation du « moi » et que c'est en tant que moine qu'il rend service à la

société. — Ces quelques observations critiques n'enlèvent rien à la valeur de

l'ensemble. — L'illustration, peut-être un peu moins riche et moins variée que
celle du premier volume, ajoute des accents éclairants. Carl-A Keller

Quelques aspects du judaïsme contemporain. Lezay, Pairault, 1972,
286 p. Le monde religieux, vol. 31.

Ce trente et unième volume du « Monde religieux » qui, sous la direction
infatigable de Théophile Grin, marque la trentième année des « Editions
d'oecuménisme élargi et d'histoire moderne des religions », contient une dizaine
d'études sur le judaïsme moderne et sur l'Etat d'Israël. Fidèle à la tradition
qu'il a créée et maintenue avec ardeur pendant trente ans, l'éditeur a réuni
une équipe de collaborateurs extrêmement compétents qui éclairent de manière
généralement objective et informative non pas l'ensemble du phénomène
religieux que représente le judaïsme moderne, mais « quelques aspects »

particulièrement frappants. La qualité des contributions ne nous fait que regretter plus
douloureusement quelques lacunes : on aurait peut-être souhaité que le volume
soit un peu moins exclusivement axé sur l'Etat d'Israël et sur les problèmes
politiques de l'existence juive (« Les oubliés de la Constitution fédérale ») mais

qu'il fasse quelques percées en direction de la pensée juive contemporaine, celle

d'un Abraham Heschel par exemple, ou d'une analyse de type sociologique de

la piété juive de notre temps. L'Etat d'Israël n'est pas identique au judaïsme,
fort heureusement d'ailleurs, et il eût été bienfaisant de disposer d'une
documentation plus complète sur la vie religieuse des Juifs établis dans divers pays
du monde. Cela dit, on admet volontiers et avec reconnaissance que le volume
contient une foule d'informations précieuses. Nous avouons avoir particulièrement

goûté le bilan très sobre et combien éloquent du judaïsme réformé en



BIBLIOGRAPHIE 3OI

Israel (par Shalom Ben Chorin) qui fait apparaître avec force les problèmes
véritables auxquels se heurte la vie religieuse en Israël à l'heure actuelle. Cet
article nous paraît plus percutant que la contribution un peu homilétique du
rabbin J. Teichmann de Zurich sur un sujet semblable (« La religion juive et
l'Etat d'Israël»). En ce qui concerne la réalité religieuse en Israël, le rabbin
Alexander Carlebach de Jérusalem (« Sionisme et orthodoxie ») est beaucoup
moins enthousiaste que son collègue de Zurich et ne nie pas qu'il y a un contraste
entre l'idéal et la réalité. En guise d'introduction, Théophile Grin offre un choix
extraordinairement pertinent de textes relatifs à l'histoire du judaïsme, basé
sur l'Anthologie juive d'Edmond Fleg. On ne peut que féliciter l'éditeur de
cette réalisation et souhaiter que l'œuvre si nécessaire à laquelle il a donné sa
vie puisse se poursuivre pendant de longues années encore.

Carl-A. Keller.

Elena Cassin : La splendeur divine. Introduction à l'étude de la Sciences
mentalité mésopotamienne. Paris/La Haye, Mouton, 1968, 155 p. bibliques
Le retard qui est survenu dans la présentation de ce livre, retard dont on

s'excuse, ne signifie pas qu'il soit d'un intérêt médiocre. Loin de là : c'est un
ouvrage remarquable aboutissant à des résultats très significatifs. L'auteur
commence par étudier la terminologie accadienne pour « splendeur, rayonnement

», en particulier le mot melammu qui désigne un halo de lumière, une
couronne resplendissante, qui entoure la tête ; elle examine ensuite la signification

profonde des phénomènes lumineux dans la mentalité mésopotamienne.
L'éclat de lumière est associé à la souveraineté royale et à l'expression de
vitalité sous toutes ses formes : « beauté, jeunesse, joie, puissance, vigueur,
aussi bien celle du guerrier que la vigueur sexuelle, tout ce qui est débordement
de vie, comme ce qui est parfaitement pur et intègre » (p. 121). La valeur
positive de la lumière s'étend aussi à l'ombre (« l'ombre, l'éclat lumineux, la
stature, le sexe ou le génie protecteur sont pour les Mésopotamiens des réalités
de même nature », p. 131), alors que la méchanceté et la folie, comme la mort,
sont sombres et opaques. En cours de route, l'auteur élucide un grand nombre
de passages clefs de la littérature accadienne, et on déplore l'absence d'un
index des textes commentés. — C'est un ouvrage fondamental, non seulement
en vue d'une meilleure compréhension du kabod hébreu, mais en vue d'une
étude plus poussée du symbolisme biblique de la lumière en général. Le bibliste
ne saurait le négliger. Carl-A. Keller.

C. Larcher : Etudes sur le livre de la Sagesse. Paris, Gabalda, 1969,
442 p.

On peut affirmer sans se tromper que le livre de Larcher est désormais la
base indispensable de toute étude du livre de la Sagesse, même s'il ne s'attaque
qu'à quelques-uns des nombreux problèmes que pose ce texte « attachant mais
difficile » (Avant-Propos). L'ouvrage contient cinq monographies. I. Le livre
de la Sagesse dans l'Eglise du Christ. Larcher rappelle les vicissitudes de Sg à

travers deux mille ans d'histoire ecclésiastique, en commençant par le Nouveau
Testament ; l'utilisation de Sg par celui-ci n'apparaît nulle part de manière
indubitable, des indices d'une dépendance littéraire se trouvant pourtant ici
°u là, surtout chez Paul, et une certaine affinité de pensée se manifestant chez
Jean. II. Le livre de la sagesse et la littérature biblique et juive. Toute la littérature



302 BIBLIOGRAPHIE

biblique et post-biblique est passée en revue, non sans que des remarques
éclairantes soient faites sur tel écrit ou groupe d'écrits autres que Sg. L'auteur
de Sg est profondément marqué par la Bible grecque, mais on décèle chez lui
des symptômes qui montrent qu'il ne se sent pas vraiment à l'aise dans la

langue grecque. — III. L'influence de l'hellénisme. L'auteur de Sg semble avoir
acquis sa culture grecque dans une phase ultérieure de sa vie, d'une façon plus
personnelle et plus livresque (p. 182) ; il semble avoir beaucoup lu et un peu
tout, mais il ne donne pas l'impression d'avoir assimilé vraiment la pensée d'un
auteur ou un système philosophique. Il choisit librement les vérités partielles
qui lui paraissent dignes d'être retenues ou susceptibles d'expliciter la révélation
biblique. — IV. L'immortalité de l'âme et les rétributions transcendantes. Larcher
aborde l'un des thèmes centraux de Sg, l'un des plus controversés aussi. Après
une présentation longue et fouillée des croyances et des théories grecques sur
l'âme et son immortalité (rappelant par exemple la situation complexe chez

Platon) il analyse les données de Sg et il aboutit à la conclusion que la psyché

prend un relief que la nèfèsh hébraïque n'a pas, qu'elle devient en un sens

envahissante et qu'elle absorbe d'autres termes hébreux ; quant à l'immortalité,

Sg dénote l'influence des conceptions grecques, surtout dans la préférence
accordée aux mots athanasia et aphtharsia. — V. La Sagesse et l'Esprit. Larcher
offre une analyse aussi stimulante que circonspecte de la notion qui domine
l'ensemble de Sg : celle de « sagesse », dans ses rapports aussi bien avec la tradition

hébraïque qu'avec la tradition grecque et hellénistique. — S'il était permis,
face à un ouvrage de cette envergure et de cette qualité, de faire quelques
remarques, on pourrait poser les questions suivantes : I. L'ouvrage de Larcher
est centré sur l'opposition entre la pensée juive et la pensée grecque : ne conviendrait-il

pas d'insister davantage sur le caractère très complexe de la « pensée

juive », même dans son expression sapientiale, et sur son caractère «

international », complexité qui oblige à nuancer sans l'oblitérer ladite opposition
2. Etant donné la cohérence et la logique interne de Sg, quelle est la valeur
exacte, pour la compréhension du texte, de ses antécédents Est-il utile d'insister,

comme le fait Larcher à plusieurs reprises, sur le fait que l'auteur de Sg
« n'a pas compris » le sens exact de telle notion philosophique Le texte n'est-il
pas un fait premier, une donnée ultime, irréductible à des influences que son

auteur a certainement aussi subies Carl-A Keller

William McKane : Proverbs. A New Approach. London, SCM Press,
1970, 670 p. (The Old Testament Library.)
Cette étude monumentale du livre des Proverbes se divise en deux parties :

une analyse du contenu et surtout de la forme littéraire de la « sagesse »

égyptienne et mésopotamienne, précédée d'une introduction au livre biblique des

Proverbes, et ensuite un commentaire très fouillé, souvent original, de ce

dernier. L'approche de l'auteur est « nouvelle » dans un double sens : d'une
part, il établit une distinction entre les « sentences » sapientiales et les « instructions

», deux formes littéraires spécifiques qui sont utilisées de manière
caractéristique par les auteurs « sapientiaux » ; d'autre part, il divise les sentences
en trois « classes » qui se succèdent chronologiquement : classe A, comprenant
des sentences relatives à l'éducation de l'individu ; classe B, des sentences
concernant la communauté et la vie au sein de la société ; classe C, des sentences
caractérisées par un langage théologique. — On ne saurait trop insister sur

l'importance des deux genres littéraires isolés par l'auteur : l'instruction est



BIBLIOGRAPHIE 303

un poème plus ou moins long dans lequel le sage s'adresse à un auditeur pour
lui donner des conseils ; la sentence en revanche formule une vérité quelconque
en l'objectivant, et elle est généralement brève. Il est vrai que ces désignations
diffèrent un peu de celles qui sont habituellement employées, mais le soussigné
aimerait plaider vigoureusement en faveur de leur adoption par tous les
exégètes. Quant aux trois classes de sentences, notre réaction est beaucoup plus
réservée : il ne semble pas que la classification proposée corresponde à la
mentalité hébraïque et orientale qui ne considère jamais la « religion » comme un
domaine distinct de la vie quotidienne ; on constate d'ailleurs que la référence
au divin est courante dans toutes les « sagesses » du monde ancien. — Le livre
par ailleurs excellent de McKane partage un défaut majeur avec presque tous
les travaux récents sur la « sagesse » israélite : le refus de prendre en considération

la structure de la société israélite et la nature des interactions sociales.
Une approche vraiment nouvelle de la « littérature sapientiale » devrait partir
de certains éléments fondamentaux d'ordre sociologique.

Carl-A. Keller.

W. A. van der Weiden : Le livre des Proverbes. Notes philologiques.
Rome, Biblical Institute Press, 1970, 178 p. (Biblica et Orientalia,
23-)

L'étude des textes d'Ugarit/Ras Shamra, conjointement avec l'analyse
toujours plus poussée des inscriptions ouest-sémitiques, a fourni aux exégètes
de nouvelles possibilités d'élucider les énigmes de la littérature vétérotestamentaire,

de la grammaire et du vocabulaire de la langue sacrée en tout premier
lieu. Cet élargissement bienvenu de notre information est survenu à un moment
où la mode exégétique refusait de plus en plus certains excès de la critique
textuelle et allait jusqu'à remettre en question le principe même d'une approche
scientifique et critique du texte massorétique. — L'ouvrage de M. van der
Weiden se présente comme un ensemble de « notes philologiques » sur 141
versets du livre des Proverbes. Les ressources offertes par les autres langues
ouest-sémitiques anciennes sont exploitées à fond, et le culte du texte
massorétique se tient dans des limites raisonnables. Les propositions auxquelles
l'auteur aboutit sont très souvent suggestives, voire convaincantes, et aucun
commentateur futur de ce livre clef de la littérature hébraïque ne saurait les
ignorer. Carl-A. Keller.

A Complete Concordance to Flavius Josephus, Volume I : A-A, in
cooperation with Erwin Buck, Eberhard Güting, Bernhard
Justus, Heinz Schreckenberg, edited by Karl Heinrich Rengstorf.
Leiden, Brill, 1973, 546 p.

J'ai présenté dans cette Revue la concordance des noms propres de Josephe
établie par A. Schalit (RThPh, 3e série, 21, 1971, p. 104-105). C'est un plaisir
d'attirer aujourd'hui l'attention sur le premier volume de la concordance des

noms communs, verbes, adjectifs, conjonctions, etc. Il y aura quatre volumes
et ce sera la première concordance exhaustive de Josephe. — Avant d'utiliser
cet instrument de travail, le lecteur fera bien de lire attentivement l'introduction

anglaise ou allemande de K. H. Rengstorf. Il y apprendra que le texte
retenu de Josephe s'appuie sur plusieurs éditions récentes, inclut diverses
variantes et même certaines conjectures (variantes et conjectures entre ero-



304 BIBLIOGRAPHIE

chets). Une liste exhaustive des particules les plus fréquentes n'a pas été jugée
nécessaire. Au lieu du passim qui a été choisi, il aurait peut-être été judicieux
de nous donner certains éléments statistiques et certaines explications
stylistiques (par exemple sur l'usage du KCt'i chez Josephe par rapport à l'usage de

la LXX, du Nouveau Testament et de Philon). — Pour les prépositions, les

conjonctions, les pronoms, les nombres et diverses particules, les éditeurs
fournissent les références à tous les emplois. Pour le reste du vocabulaire, la
nouvelle concordance nous fournit d'abord une présentation des divers sens du

mot chez Josephe (en anglais puis en allemand), puis la série complète des

références accompagnées des citations originales (en général, la proposition
dans laquelle le mot apparaît). Ainsi le lecteur se fait-il une idée sur la fréquence
du terme chez Josephe et la variété des nuances qu'il peut prendre. — On doit
se réjouir de voir paraître, après vingt ans d'efforts, le premier volume de cette
concordance. On en regrettera le prix prohibitif (580 guilders). On se demandera
aussi s'il est heureux de mettre en évidence le nom de K. H. Rengstorf alors

que chaque collaborateur a mis la main à la pâte. — Puisse l'étude de Josephe
retrouver en Suisse de chauds partisans. N'est-ce pas un pasteur suisse qui se

chargea au début du XVIIIe siècle de dresser la première concordance de

Josephe : Jean Baptiste Ott (1661-1742) Malheureusement pour lui, il ne

trouva pas d'éditeur et n'acheva pas son œuvre. Le manuscrit de sa concordance

repose à la Bibliothèque Centrale de Zurich. François Bovon

Ursula Früchtel : Die kosmologischen Vorstellungen bei Philo von
Alexandrien. Ein Beitrag zur Geschichte der Genesisexegese. Leiden,
Brill, 1968, 198 p. (Arbeiten zur Literatur und Geschichte des
hellenistischen Judentums, 2.)

Appliquant la méthode de l'histoire des genres littéraires, l'auteur, élève de

H. Kraft et G. Kretschmar, délimite diverses traditions dans les conceptions
cosmologiques de Philon et parvient à les insérer clans plusieurs Sitze im Leben :

la création du monde comme cité construite par le divin architecte (sous
l'influence du moyen platonisme) ; la création comme séparation des éléments
contraires ; le cosmos comme plantation (macrocosme dont l'homme est le

microcosme) ; l'univers comme temple de Dieu (à la suite de réflexions juives
et sous l'influence des exégètes d'Homère et de Platon). — Ursula Früchtel
montre ensuite que, pour Philon, la cosmologie n'est pas une fin en soi, mais

qu'elle s'inscrit dans une doctrine sotériologique de la connaissance. Cette
connaissance, pour être connaissance de Dieu, a besoin de l'intervention
révélante de Dieu lui-même. L'auteur attribue donc à la doctrine de la création
dans l'œuvre de Philon, la même place que G. von Rad (Theologie des Alten
Testaments, I, München, 1958^, p. 140 ss.) lui accorde dans l'ensemble de

l'Ancien Testament. — Un excursus final sur la sagesse confirme ce résultat :

la (Jocpi'ct en tant que créatrice est soumise théologiquement à la 0091'a en tant
que salvatrice et illuminatrice. François Bovon.

Richard A. Baer, Jr. : Philo's Use of the Categories Male and Female.
Leiden, Brill, 1970, 116 p. (Arbeiten zur Literatur und Geschichte
des hellenistischen Judentums, 3.)

Prévues initialement comme chapitre d'un livre sur l'attitude de Paul face

aux femmes, les pages ici résumées ont pris l'ampleur d'un livre : c'est que



BIBLIOGRAPHIE 305

l'auteur est parvenu à la conviction que les catégories du masculin et du féminin
occupaient une place importante dans la pensée de Philon. Pour les avoir
négligées, les recherches actuelles se sont privées, à son avis, d'un outil
d'interprétation important. — Voici quelques-unes des conclusions de l'ouvrage :

L'homme créé à l'image de Dieu (Op. mund., 134), c'est l'âme raisonnable de
l'homme. Celle-ci n'est pas androgyne, mais asexuée selon Philon (il ne faut
pas l'identifier à l'androgyne de Leg. AU. II, 13). C'est en revanche l'âme
irrationnelle de l'homme qui participe aux catégories mâle - femelle : « The
categories male and female thus apply to man's mortal nature, not to that
immortal part of man created after the image of God », p. 65. — Il faut signaler
un autre usage de Philon, plus symbolique : ce qui est mâle appartient à l'âme
rationnelle de l'homme ; est femelle ce qui a trait à l'âme irrationnelle. Dans
ce cas, mâle signifie asexué (valeur éminemment positive) et femelle inclut
toute la sexualité connotée péjorativement. (« This pejorative usage of female
terminology is seen most clearly in those passages where Philo takes woman
to refer allegorically to « ai'09r|Oiç and man to refer to voûç », p. 65. — Dans
ce cas, devenir mâle c'est entrer dans un processus moral ascétique au cours
duquel le croyant cherche à parvenir à l'unité et à la virginité. — Enfin, l'usage
métaphorique des catégories sexuelles pour parler des interventions divines de
la sagesse, de la parole ou de la vertu, doit être compris de manière purement
fonctionnelle et non ontologique. Sur ce point, Philon se sépare de la plupart
des gnostiques. — Dix appendices achèvent cette brève mais précieuse
monographie. François Bovon.

Ronald Williamson : Philo and the Epistle to the Hebrews. Leiden,
Brill, 1970, 602 p. (Arbeiten zur Literatur und Geschichte des
hellenistischen Judentums, 4.)

Au cours de cette longue étude, thèse de doctorat de l'Université de Leeds,
l'auteur attaque l'opinion présentée autrefois par J. B. Carpzov (Sacrae exerci-
tationes in S. Pauli epistolam ad Hebraeos ex Philone Alexandrino, Amsterdam,
1750) et E. Ménégoz (La théologie de l'Epître aux Hébreux, Paris, 1894) et
défendue de nos jours avec talent par C. Spicq (L'Epître aux Hébreux, 1-2,
Paris, 1952), selon laquelle l'auteur de l'épître aux Hébreux dépendrait de
Philon d'Alexandrie. A la fin de la première partie, l'auteur parvient à la
conclusion que si les deux écrivains antiques utilisent souvent le même
vocabulaire, ils ne confèrent pas le même sens aux mêmes mots. Le dialogue critique
avec le P. Spicq se poursuit au niveau des thèmes, en particulier à propos de la
notion de foi (la perspective eschatologique d'Héb. 11, 1 est étrangère à Philon).
R. Williamson obtient le même résultat : l'auteur de l'épître aux Hébreux
n'est pas un philonien converti au christianisme. Au terme d'une troisième
partie consacrée à l'usage de l'Ecriture chez les deux écrivains, R. Williamson
s'estime confirmé dans ses vues. — La réaction présentée par ce livre contre
une opinion courante de la science néo-testamentaire me paraît saine. En lisant
Philon, j'ai été frappé, moi aussi, de la distance qui sépare les deux auteurs.
Tout au plus peut-on reprocher à R. Williamson de n'avoir pas fait un pas
de plus et de n'avoir pas discuté la thèse de l'appartenance de l'épître aux
Hébreux à un judaïsme alexandrin marqué par la tradition sapientiale (cf.
RThPh, 3e série, 18, 1968, p. 129-144). François Bovon.



3o6 BIBLIOGRAPHIE

Histoire de Rodolphe Kasser (avec la collaboration de Sébastien Favre et
l'Eglise et Denis Weidmann) : Kellia-Topographie. Genève, Georg, 1972,

de la pensée 229 p. et 5 grandes cartes pliées. (Recherches suisses d'archéo-
chrétiennes logie copte, IL)

Ce volume prestigieux fournit une base désormais indispensable aux recherches

sur les Kellia, étonnante concentration d'habitations monastiques et

cénobitiques située entre Alexandrie et le Caire. Ces kellia ou « cellules »,

vestiges d'une véritable contre-société qui s'était constituée entre le IVe et le

VIIIe siècle « dans le désert », à l'écart du « monde » décadent de la société

civile, se présentent aujourd'hui comme un ensemble de 1555 kôms ou monticules,

formés des débris des bâtiments anciens, groupés en cinq agglomérations
réparties sur une surface d'environ 100 km3. Ces kôms ont fait l'objet d'un
recensement systématique par les soins d'une expédition suisse dirigée par le

coptologue genevois R. Kasser, en 1965, 1966, 1967 et 1968. En outre, quelques-
uns des bâtiments recensés ont été soumis à une investigation systématique.
Le rapport concernant quelques fouilles mineures est incorporé au présent
volume ; celui qui décrira deux monastères plus importants sera publié dans
les volumes ultérieurs de la collection. Deux autres kôms aux dimensions respectables

ont été fouillés par une expédition française ; le rapport de l'une de ces

fouilles, paru en 1969, est jugé assez sévèrement mais de manière constructive
par R. Kasser (pp. 44-59). — Le livre contient avant tout un triple plan
topographique (I : 48 feuilles au 1 : 2000 ; II : 4 feuilles pliées au 1 : 5000 ; III : 1 feuille
pliée multicolore au 1 : 20 000), et l'inventaire complet des 1555 kôms. M. Kasser

précise les circonstances dans lesquelles chacun des plans a été établi : les

terrains étant progressivement aplanis par d'énormes bulldozers et livrés à

l'agriculture, les kôms sont rasés et petit à petit soustraits à l'observation
archéologique ; il fallait donc agir rapidement afin de sauver ce qui pouvait
l'être. Toutefois, à la suite de l'intervention des bulldozers et grâce à la rosée

dont l'absorption par le sol et l'évaporation sous l'effet de la chaleur se faisaient
plus ou moins lentement selon qu'elle se trouvait à l'emplacement des murs
ou à côté, le plan des bâtiments devenait visible pour quelques instants à la

surface du sol et pouvait être inscrit dans le relevé. Le plan au 1 : 2000 fait
donc apparaître dans les zones défrichées non les contours des kôms mais

l'arrangement intérieur des monastères. Les documents archéologiques mis à

jour par les bulldozers sont également notés et photographiés. — M. Kasser
a renoncé à numéroter les kôms, préférant les désigner à l'aide d'un système
de coordonnées mis au point par l'équipe de topographie dès le début des

travaux à partir d'un tuyau de fer planté au sommet d'un kôm particulier (kôm

fouillé entre-temps par les Français — le point de référence n'existe donc plus).
Ce système a certes l'avantage de la souplesse souligné par M. Kasser, mais le

lecteur a parfois un peu de peine à identifier les kôms, les coordonnées n'étant
indiquées que sommairement à la marge des feuilles du plan 1 : 2000. — Les

documents archéologiques publiés dans ce volume sont du plus haut intérêt.
Les décorations murales reproduisent des motifs bien connus de la peinture
monastique égyptienne : la croix richement décorée (la croix, symbole de

l'arbre de vie), des poissons, des oiseaux, ainsi qu'un guerrier-saint faisant face,

semble-t-il, à un lion (cf. p. 141 et le commentaire p. 140) ; le guerrier-saint est

un motif très populaire dans la peinture monastique égyptienne (cf. l'inventaire
de cette peinture chez C. C. Walters, Monastic Archaeology in Egypt, i974'
p. 251 ss.), et il arrive qu'un lion se trouve en face du guerrier (Walters, p. 271 c).

D'autres motifs découverts aux Kellia semblent nouveaux, tel le bateau qui



BIBLIOGRAPHIE 307

est représenté dans deux bâtiments, à plusieurs exemplaires même dans l'un
des deux. — Signalons encore la présence d'un index du vocabulaire de toutes
les inscriptions coptes publiées dans les deux volumes de l'expédition suisse
et dans le rapport I de l'expédition française. — Le volume est superbement
édité, les fautes d'impression sont rares. Il convient de féliciter les auteurs et
l'éditeur pour cette publication qui fait honneur à l'archéologie et à l'édition
suisses- Carl-A. Keller.

Marguerite Harl, avec la collaboration de Gilles Dorival :

La Chaîne palestinienne sur le psaume 118 (Origene, Eusèbe,
Didyme, Apollinaire, Athanase, Théodoret), t. I : Introduction,
texte grec critique et traduction ; t. II : Catalogue des fragments,
notes et indices. Paris, Le Cerf, 1972, 861 p. Sources
Chrétiennes 189 et 190.)

Les chaînes exégétiques constituent pour l'exègète et le patrologue une
mine d'une richesse considérable. Elles révèlent des extraits de commentaires
suivis dont on a perdu toute autre trace ; ce faisant, elles permettent de mieux
voir comment l'exégèse s'est développée à l'époque patristique. Mais cette mine
est tellement difficile à exploiter qu'elle reste encore en grande partie inexplorée.
D'une part la tradition manuscrite est extrêmement complexe ; d'autre part
les fragments caténiques sont souvent anonymes ou pourvus d'indication
d'auteur douteuse ; enfin le caténiste ne recopie pas toujours sa source avec
fidélité ; fréquemment il abrège, coupe, modifie, édulcore. Les chaînes sur le
psautier n'échappent pas à la règle, mais grâce à R. Devreesse et M. Richard
on sait que certains manuscrits offrent un texte particulièrement long, sûr et
cohérent. La chaîne qu'ils copient est d'origine palestinienne et remonte au
VI^ siècle. Pour le psaume 118 le texte nous en est transmis par deux manuscrits,
YAmbrosianus F. 126 sup. (A) du XIIIe siècle et le Patmiacus 215 (P) du XII-
XIIIe siècle, qui, indépendamment l'un de l'autre, puisent à une même source.
Dans les cas où le texte est obscur, l'éditeur recourt à des témoins indirects
de la chaîne palestinienne. On notera que quand il y a une différence entre le
texte de P et celui de A, le premier est le plus souvent retenu par M. Harl. — La
chaîne palestinienne sur le psaume 118 fournit à elle seule 145 pages de texte
grec. Les 176 versets de ce psaume, le plus long du psautier, sont commentés
dans environ 380 fragments. Les auteurs cités sont Origene, Eusèbe, Didyme,
Apollinaire, Athanase et Théodoret (Hésychius aussi pour un seul verset).
A la base de la chaîne on trouve régulièrement les trois premiers et surtout
Origene. La masse de textes empruntés à l'Alexandrin en fait « l'originalité
et l'intérêt » (p. 32). L'originalité, parce qu'ultérieurement Origene sera repoussé
ou alors mis au goût du jour par les caténistes. L'intérêt, parce que le génie
exégétique d'Origène est unique dans le christianisme d'expression grecque.
Il paraît probable que le caténiste de la chaîne palestinienne a parfois coupé,
voire même corrompu le texte du commentaire d'Origène pour en retrancher
« les morceaux spéculatifs, hasardeux ou tout simplement peu utiles pour la
vie chrétienne » (p. 63), mais ces altérations peuvent être considérées comme
légères. — L'importance d'Origène dans cette chaîne ne se remarque pas
seulement au très grand nombre d'extraits qu'elle emprunte à son œuvre, mais
aussi à son influence (quand ce n'est pas son imitation) chez tous les autres
auteurs cités. Il est manifeste que l'Alexandrin a été « le créateur d'une
interprétation spirituelle du psaume 118 » (p. 152). M. Harl consacre de nombreuses



308 BIBLIOGRAPHIE

pages à en décrire les caractéristiques : la dialectique TrpâEiç-9eujpfa,

l'éloge de la Loi comprise en dernier ressort comme le Logos et comme le Christ,
David qui assume déjà le rôle du chrétien éprouvé et consolé. « Le chrétien qui
prie à son tour en relisant les paroles du psalmiste cherche comme David à

en faire une méditation qui s'exerce dans les trois domaines de l'action,
de la contemplation et de la prédication, par les actes, les pensées et les paroles »

(p. 169). — Par ailleurs l'introduction contient des indications sur le texte et
la structure du psaume dans la chaîne, ainsi qu'une étude sur les témoins
indirects de celle-ci. On relèvera aussi les remarques intéressantes et détaillées
de Gilles Dorival sur la langue des fragments : il s'agit d'une koinè originale,
pénétrée de faits de langue parlée et luttant en même temps contre cette
pénétration. L'introduction, le texte et la traduction occupent le premier volume,
tandis que le second est consacré à un catalogue des fragments, aux notes et

aux «indices». Chaque fragment fait l'objet d'une note qui l'analyse, le situe
et, si besoin est, discute son attribution. — Sur tous les plans (examen des

traditions manuscrites, connaissance de la langue et de la théologie des auteurs
cités, science de la traduction) ce travail imposant et courageux est d'une
haute qualité. Eric junod.

Ernest L. Fortin : Political Idealism and Christianity in the Thought
of St. Augustine. Villanova, Augustinan Institute, 1972, 58 p.
(The Saint Augustine Lecture 1971.)

De tous les Pères de l'Eglise — Fortin a raison de le rappeler — seul

Augustin a une pensée politique vraiment profonde et globale. La Cité de Dieu,
œuvre qui n'a aucun correspondant dans la littérature de l'Antiquité chrétienne,
doit être considérée à juste titre comme une réplique à la République de Platon.
Certes Augustin ne connaît les conceptions de Platon qu'à travers Cicéron et
aussi Varron. Mais cela lui suffit pour en dénoncer le défaut majeur : la société

platonicienne, basée sur la pure raison, est élitaire et surtout irréalisable, parce
qu'elle ne fait aucun cas de la faiblesse humaine. L'idée du roi-philosophe est

utopique. Néanmoins Augustin reste attiré par l'idéalisme politique de Platon
et il cherche à l'intégrer dans une perspective chrétienne qui fait de l'Eglise un
lieu distinct du monde, mais non séparé de lui, où le Christ opère la réconciliation

entre les pouvoirs spirituel et temporel. Pleinement membre de la société

humaine, d'une patrie, le chrétien s'efforce de mettre en pratique un amour
universel qui transcende nécessairement les lois de la cité temporelle. En
d'autres termes, si les membres de l'Eglise doivent accomplir leurs obligations
politiques, ils ne doivent pas pour autant admettre les goûts et les opinions
du régime dans lequel ils vivent. Ni subversifs, ni conformistes, ils s'appliquent
dans un esprit de modération et de charité à bâtir une société plus juste, tout
en sachant que seule la vie future sera bénie puisque Dieu y sera connu
véritablement. En définitive, l'Eglise ne peut pas se confondre avec la cité temporelle

: il n'y a pas de politique chrétienne qui puisse donner naissance à une

cité chrétienne. A l'inverse elle ne doit pas se couper de la société civile, comme
voulaient le faire les donatistes. Cette étude intéressante, sinon tout à fait
convaincante et nouvelle, examine en dernier lieu pourquoi les conceptions
d'Augustin ont été rejetées à l'époque moderne. Eric Junod.



BIBLIOGRAPHIE 3O9

Claude de Bronseval : Peregrinatio Hispanica. Voyage de Dom
Edme de Saulieu, Abbé de Clairvaux, en Espagne et au Portugal
(i53I~I533)- Avant-propos de Marcel Bataillon. Introduction,
traduction et notes par Dom Maur Cocherü. Paris, Presses universitaires

de France, 1970, en 2 vol., 853 p.
Ces deux volumes contiennent le journal de voyage tenu par Frère Claude

de Bronseval, secrétaire de l'abbé de Clairvaux, dom Edme de Saulieu, lors
de la visite régulière des abbayes-filles de Clairvaux en Espagne et au Portugal
que son maître effectua de 1531 à 1533. Le Chapitre général de l'Ordre avait
chargé l'abbé d'aller visiter et réformer les monastères décadents, d'enquêter
sur l'état matériel et spirituel afin de rétablir la stricte observance et aussi, mission

plus délicate encore, d'empêcher la congrégation cistercienne de Castille
de continuer à annexer les abbayes espagnoles, voire portugaises, et de faire
schisme. En observateur attentif Bronseval a noté avec soin les étapes de son
périple, l'état des abbayes visitées, les démarches politiques nombreuses et
difficiles, entreprises par son maître. Il a décrit les chemins, les auberges, les

populations, les cultures, et son témoignage est d'autant plus précieux que les
abbayes cisterciennes sont le plus souvent bâties dans des endroits reculés
qu'aucun voyageur contemporain n'a jamais fréquentés ni décrits. Son texte
n'a pas de prétention littéraire ni ne brosse des portraits moraux des personnages

dont il parle. Il ne fournit pas non plus à l'histoire économique un tableau
complet de la péninsule ibérique en 1533. En revanche, selon Marcel Bataillon,
il apporte « une masse de notations localisées et datées, recueillies au jour le
jour, tantôt sur les grandes routes, tantôt sur des chemins qui s'enfoncent dans
les recoins les plus déshérités de l'Espagne et du Portugal ». Traduit de manière
remarquable, ce récit tient son lecteur en haleine. Il est précédé d'une solide
introduction qui situe historiquement le voyage et rappelle au profane quelques
éléments de la vie et de l'organisation cisterciennes. De nombreuses notes et
quelques cartes permettent de suivre facilement le voyage. Des pièces justificatives

complètent cette publication très soignée. Olivier Fatio

J. Bruggeman et A. J. van de Ven : Inventaire des pièces d'archives
françaises se rapportant à l'Abbaye de Port-Royal des Champs et
son cercle et à la résistance contre la Bulle Unigenitus et à l'Appel
(Ancien fonds d'Amersfoort). La Haye, Martinus Nijhofï, 1972,
450 p. (Archives internationales d'histoire des idées, 54.)

La première section de l'Inventaire recense les archives de Port-Royal qui
avaient été mises en sûreté avant la destruction de l'abbaye en 1709 dans la
cure d'Utrecht où les jansénistes comptaient des sympathisants. Transférées
entre 1720 et 1740 à Rijnwijk où s'étaient installés des cisterciens de l'Abbaye
d'Orval qui avaient refusé la Bulle Unigenitus, elles revinrent lors de la fermeture

de la maison en 1772 à Utrecht, une partie d'entre elles devenant pourtant
propriété des oratoriens de Troyes et faisant partie maintenant du fonds janséniste

de la bibliothèque de Troyes. Conservée au séminaire vieux-catholique
d'Amersfoort, la collection se trouve désormais au Rijksarchief d'Utrecht. Elle
compte 4248 pièces inventoriées par feu J. Bruggeman et comprenant notamment

les correspondances des abbesses, prieures, sœurs, Messieurs et amis de

Port-Royal, des documents concernant la résistance à la Bulle Unigenitus
(correspondance des Appellants, documents relatifs aux réfugiés français et
belges aux Pays-Bas). — La collection recensée dans la seconde section (pièces



310 BIBLIOGRAPHIE

4249 à 7156) arriva au séminaire d'Amersfoort au siècle passé grâce à l'abbé
Karsten qui réussit à l'acquérir des « Amis de la Vérité », cercle janséniste de

Paris. Elle contient principalement des écrits des Appellants contre la Bulle
Unigenitus. Elle est également déposée au Rijksarchief d'Utrecht. Des index
très détaillés permettent une consultation aisée de cet inventaire très soigné.
On se plaira à souligner l'utilité et l'intérêt pour les chercheurs de tels instruments
de travaiL Olivier Fatio.

Théologie Politique et foi. Troisième colloque du Cerdic, publié par R. Metz et
contem- J. Schlick. Strasbourg, Cerdic-Publications, 1972, 218 p. (Hommes
foraine et Eglise, 3.)

Cet ouvrage s'ouvre sur une « analyse des comportements », qui porte
principalement sur des données françaises, sans s'interdire à l'occasion un coup
d'œil sur les pays voisins. — Y a-t-il corrélation entre pratique religieuse et
attitude politique Oui, répond Fr. Isambert, elle est décelable dans la répartition

des suffrages que récoltent les partis, du moins là où culture et région
sont fortement liés ; beaucoup moins dans la région parisienne. Après cette
contribution, quelque peu rébarbative de par ses statistiques, on trouve des

exposés plus synthétiques : Fr. Dreyfus examine les rapports des organisations
politiques avec l'engagement des chrétiens, à une époque où une part d'entre
eux se dégage du conservatisme pour appuyer des formations de gauche ;

J. M. Mayeur s'attache plus particulièrement aux positions des autorités
ecclésiastiques et aux modalités de leurs interventions ; René Reymond à celle des

prêtres, chez qui se manifeste en priorité la tendance générale à un engagement
plus marqué, en général progressiste ; enfin H. Madelin remonte aux motivations
des chrétiens en matière politique : méfiance traditionnelle, dictée surtout par
une répugnance envers la division de la violence, aspiration à un spécifique
chrétien, qui paraît « maigrir à vue d'œil » et se réduire présentement à
l'obligation faite au fidèle d'aller voter ; tendance à une radicalisation politique qui
considère avec le marxisme que toute décision reflète les intérêts dominants
de la vie économique. — Après cette partie descriptive du colloque, on passe
à une autre, faite de «réflexion théologique»: J. M. Aubert montre qu'une
telle réflexion a toujours comporté des composantes politiques et qu'il vaut
mieux en être conscient, non pour s'en préserver — ce qui est impossible —
mais « pour savoir que la composante admise n'est que relative à une époque
et à la mission de la théologie à cette même époque » ; en effet « une attitude
neutraliste de l'Eglise n'est plus justifiable, car elle est déjà un choix politique
inavoué ». Mais, demande Ch. Wackenheim, l'analyse politique peut-elle
parvenir à elle seule à fournir les critères du jugement théologique Non, mais elle

contribue à en définir le lieu ; il n'y a « pas de système chrétien », mais, en tant
que visée, « la foi éclaire les structures de l'intérieur », comme « une espérance
qui ne cesse d'interroger et d'inventer ». En plein accord avec cette perspective,
G. Caputo souligne davantage la vision chrétienne de la vie conférant à la

personne et à la communauté « un fondement stable au plan métaphysique ».

Il n'en dénonce pas moins toute absolutisation idéologique faisant d'un pouvoir
un Royaume et il s'élève en conséquence non seulement contre un intégrisme
conservateur, mais aussi contre un intégrisme nouveau qui rêve d'une
théocratie catholique se réalisant non plus par le sommet, mais par la masse, non

plus par des accords en haut lieu, mais par une action populaire, « à la base » ;

contre ces conceptions, l'auteur voit les chrétiens se différencier « non pas par



BIBLIOGRAPHIE 3II

des apports idéologiques spécifiques, mais par l'accent, le ton, on pourrait dire
comme la mélodie de leur action » ; à partir de là, il suggère que la formule
du concordat devrait être abandonnée ou revue dans le sens d'une défense de
la liberté de l'Eglise et de l'homo religiosus en général ; la notion de parti confessionnel

est aussi à dépasser ou ne se légitimerait que « par une action interne
de purification ». En fin de colloque, la voix d'un théologien réformé, G Casalis,
apporte l'écho des débats soulevés par le rapport « Eglise et pouvoirs » et tente
de définir les conditions du discernement chrétien : « réalisme lucide », dit-il,
conscient que « la politique n'est pas tout, mais que tout est politique » et
aussi que « la foi ne peut se passer des analyses de situation » ; il court le risque
cependant de sous-estimer — à notre avis — le caractère approximatif de ces
analyses et par conséquent le degré de pluralisme inévitable dans l'Eglise, par
exemple quand il écrit que « là où la foi, imitant le parti pris de Dieu, s'exprime
dans une pratique de solidarité, elle discerne et déchiffre aisément les points
d'application de sa responsabilité politique » ou encore « qu'on ne saurait avoir
la même foi, si on aboutit à des praxis politiques antithétiques ». N'y a-t-il
pas là une extrapolation du combat de l'Eglise confessante sous le nazisme
Et ne faut-il pas souhaiter, comme le fait René Reymond dans sa conclusion,
que se poursuive une réflexion sur la spécificité de la foi et la spécificité du
politique, serrant de plus près la diversité des régimes politiques dans le monde
présent d'une part et d'autre part la portée exacte de la mutation que nous
sommes en train de vivre par rapport au temps qui nous a précédés

Louis Rumpf.

Alfred Dubach : Glauben in säkularer Gesellschaft. Zum Thema
Glaube und Säkularisierung in der neueren Theologie, besonders
bei Friedrich Gogarten. Bern/Frankfurt, Lang, 1973, 196 p.
(Europäische Hochschulschriften, XXII/17.)
II est difficile voire impossible de rendre compte du contenu de cet ouvrage

ou d'en mesurer l'importance, car il ne s'agit pas d'un traité systématique.
On pourrait le caractériser comme un recueil de citations provenant d'auteurs
théologiques (allemands notamment) ayant affaire avec la foi chrétienne
confrontée avec le phénomène de la sécularisation et visant une relation positive,

non dualiste avec le monde moderne. On ne sait pas si ce caractère
particulier est voulu ou si ce sont les lignes d'un débutant qui n'a pas su faire autre
chose que le tour d'horizon du problème à travers des lectures innombrables ;

le livre ne contient malheureusement aucun avant-propos ou indication à ce
sujet, si bien qu'on ne connaît l'auteur que par son nom. Supposant que c'est
voulu, on doit admettre que ce livre peut rendre un assez grand service à ceux
qui s'intéressent à cette problématique et qui trouveront ici les positions
importantes de Gogarten, Ebeling, Bultmann, Tillich d'une part et de Metz,
Rahner, Moltmann, Ott, etc. d'autre part. L'auteur les présente de telle façon
que les problèmes fondamentaux apparaissent : transcendance — immanence,
dieu — homme, révélation — histoire, notion de réalité. Par là, le lecteur peut
se familiariser avec plus ou moins tous les arguments qui s'opposent à la vue
existentialiste de l'histoire, tels que le reproche de la privatisation de la foi,
l'histoire centrée sur le passé et le dualisme qui en résulte, la possibilité d'être
érigée en principe ontologique et remplaçant la réalité de l'être. Comment
atteindre une compréhension globale, le sens plénier de la sécularisation,
Gogarten n'en ayant perçu qu'un aspect C'est ici le point de litige aujour-



312 BIBLIOGRAPHIE

d'imi (p. 60, 149). Il semble que pour l'auteur 1'«interpénétration» de la
transcendance et de l'immanence, telle que l'événement du salut en Jésus-Christ la
représente ontologiquement, ouvre une voie pour arriver à ce but. La différence
entre foi et histoire est alors d'ordre eschatologique et non christologique. On

regrette seulement que les contributions sociologiques à ce sujet n'aient pas
trouvé de place dans cet ouvrage. — Par ailleurs, on doit reconnaître que
Gogarten trouve ici un interprète nuancé, encore que l'on pourrait se demander
si la conceptualité existentiale selon Heidegger et Bultmann lui rende justice.
Là aussi, on regrette que l'auteur ne se soit pas inspiré davantage d'études sur
Gogarten (par exemple Strohm, Lessing, Weth) pour le placer dans son contexte
historique. Cela aurait probablement exigé un exposé plus profond en ce sens

que l'auteur aurait dû faire plus que dégager les grands thèmes sous-jacents à

la théologie de Gogarten, tâche dont il s'acquitte du reste fort bien.

Klauspeter Blaser.

J. A. T. Robinson : La différence du chrétien aujourd'hui. Traduit
de l'anglais par François Larlenque (The Difference in Being a
Christian). Paris, Le Seuil, 1973, 155 p. (Traduction allemande :

Heute ist der Christ anders. München, Kösel, 1973, 91 p.)
J. A. T. Robinson a passablement choqué les esprits en publiant son

fameux Dieu sans Dieu (Honest to God) il y a une dizaine d'années. Mais pour
certains, il représentait une espérance et un encouragement. Il est difficile
de dire si son livre d'alors a porté les fruits souhaités par beaucoup, mais ce

qui est certain, c'est que la foi chrétienne n'a pas fait faillite à cause de cette
publication controversée. Aujourd'hui, Robinson nous surprend avec une
nouvelle contribution qui porte cette fois sur le chrétien (à noter dans les titres
allemands : Gott ist anders — Heute ist der Christ anders). Il s'agit de conférences
élaborées et données en Angleterre et en Amérique latine. Par la force des

choses, personne ne sera choqué cette fois-ci, d'une part parce qu'il y a là des

articles très réfléchis, d'autre part parce que tout le monde reconnaît la nécessité

de l'approche anthropologique. Bonhoeffer continue à jouer un grand rôle
dans la pensée de l'auteur et on remarque chez lui cette volonté de concilier
un réformisme assez profilé avec la recherche de la spécificité chrétienne de

toute action. L'accent se trouve donc déplacé par rapport au premier ouvrage,
ce qui ne signifie pas que Robinson ait abandonné ses positions antérieures au

sujet de Dieu. — Dans cette perspective, on se sent attiré par l'analyse que
Robinson fait du fossé qui sépare l'existence actuelle de la doctrine habituelle.
Mais on ne peut s'empêcher de penser que les constats concernant l'amour et
la koinônia comme présence du royaume deviennent de plus en plus plats.
Il est sans doute important de poser la question de savoir comment on peut
aujourd'hui être homme, qu'on soit chrétien ou non. Mais la réponse ne serait-
elle finalement pas plus difficile encore que nous ne l'imaginons Il est quelque
peu paradoxal de devoir constater qu'au moment où Robinson se tourne vers
le chrétien il faudrait au fond de nouveau se pencher sur la question de Dieu...

Klauspeter Blaser.

Laurent Gagnebin : Quel Dieu Lausanne, L'Age d'Homme, 1971,
87 p. (Alethina, 2.)
Poursuivant son dialogue avec tous ceux que rebutent les dogmes et les

institutions ecclésiastiques, attentif aux interrogations de l'existentialisme



BIBLIOGRAPHIE 313

athée, l'auteur affirme sa foi au Dieu libre qui veut l'homme libre, « inventif et
créateur, conquérant ». Le Dieu de l'Evangile n'est pas celui des philosophes,
« totalement indépendant de l'homme et absolu » ; il n'est pas plus celui de
l'orthodoxie religieuse (qui le réduit à l'état d'objet au lieu de respecter en lui
le sujet), ni celui que définissent les institutions ecclésiastiques dont le sectarisme
demeure la permanente tentation. C'est dans le mouvement de notre liberté,
par lequel nous cherchons à nous dépasser nous-mêmes en tant qu'êtres de

nature, que nous trouvons la seule indication de l'existence de Dieu — indication
qui n'est pas une preuve Et, réciproquement, ce n'est que dans la foi en Dieu
« qui nous a aimés le premier » que nous réalisons véritablement notre liberté.
Notre personne n'est pas un donné, mais « une tâche à réaliser, au travers de
toutes nos rencontres dont la principale est celle de Dieu ». Croire ainsi, c'est
forcément accepter en soi le doute : « Le croyant est avant tout l'homme qui
cherche Dieu, et l'athée, celui pour qui la question de Dieu est résolue
définitivement, que ce soit pour conclure à son affirmation ou à sa négation. » Celui
qui croit préfère à la religion « qu'on a » l'engagement personnel du cœur et
de la vie, « combat ici-bas pour le Royaume de Dieu, par l'amour accordé
aux êtres et aux choses dans ce qu'ils ont de plus fragile et de plus passager ». —
Ecrit « pour le grand public et avec lui », ce petit livre clair et généreux ne cède

pas à la tentation de la facilité. Il est stimulant. Il nous laisse cependant avec
deux questions : en éliminant l'affirmation de la mort substitutive du Christ
sur la croix, ne fait-il pas bon marché d'un élément essentiel de la révélation
biblique Et le refus de l'auteur d'objectiver la révélation dans le monde de la
nature et de l'histoire ne le conduit-il pas, trop vite, à se cantonner au monde
de l'intériorité et de l'individualisme Bertrand Zweifel.

J. Greisch, K. Neufeld, Ch. Theobald : La crise contemporaine.
Du modernisme à la crise des herméneutiques. Paris, Beauchesne,
1973, 190 p. (Théologie historique, 24.)

Cet ouvrage rassemble trois études qui sont le fruit d'une « Semaine
méthodologique » organisée par l'Institut catholique de Paris en février 1973, sur le
thème « Histoire et Théologie ». Les sujets traités sont d'actualité (la crise
moderniste à travers le dialogue manqué de Loisy et Blondel et ses échos dans
la crise religieuse présente, par Ch. Theobald ; l'ecclésiologie de Harnack, par
K. Neufeld ; la crise de l'herméneutique, par J. Greisch) — ou du moins fortement
actualisés par les réflexions qu'ils inspirent et les méthodes d'investigation des

auteurs. La crise moderniste est ainsi l'occasion d'une analyse systématique
de deux formes de « savoir » théologique, ouvrant la voie à une recherche
fondamentale concernant le « lieu » épistémologique de la théologie par rapport à

l'histoire et à la raison scientifique. — On retiendra encore le texte de J. Greisch

qui dresse un bilan suggestif des différentes prises de position critiques (de
Habermas à Derrida) suscitées par l'herméneutique de Gadamer, et qui s'efforce
de tirer les conséquences de ce débat (où se joue le sens même de l'entreprise
herméneutique) pour la pensée théologique d'aujourd'hui. Cette dernière étude
est assortie d'un utile tableau « topographique » qui situe les principales figures
évoquées, dans leur contexte national et selon leur site épistémologique.

Gabrielle Dufour-Kowalska.



314 BIBLIOGRAPHIE

Philosophie
contemporaine

Michael Landmann : Philosophie. Ihr Auftrag und ihre Gebiete.
Darmstadt, Habel, 1972, 302 p. (Das Wissen der Gegenwart.)

Ce livre est constitué à partir de cours donnés à l'Université libre de Berlin.
Mais ce nouvel ouvrage de Landmann, philosophe bien connu pour ses travaux
d'anthropologie philosophique, concerne en fait tout homme soucieux de
discerner, comme lui, le statut de la philosophie, sa problématique éternelle
et contemporaine, à partir de questions étudiées au travers de son histoire. — Le
livre de M. Landmann se divise en trois grandes parties. Dans la première,
l'auteur situe le lieu de la philosophie en la distinguant d'autres activités
culturelles. Puis, dans la deuxième, il part de l'intérieur même de la philosophie,
en situe et en fixe les sources et les origines : psychologiques, formelles, rationnelles

; ceci lui permettra de dégager l'unité et l'essence de la philosophie et,

par là, son enjeu propre dans la situation culturelle et politique contemporaine.
Enfin, après avoir situé la philosophie de l'extérieur et de l'intérieur, l'auteur
distingue, dans la troisième partie, les diverses disciplines philosophiques. — Ce

compte rendu donne l'impression d'une description schématique de ce qui, en

réalité, est méditation profondément philosophique. Michel Cornu

V. J. Bourre : Histoire de la morale. Paris, Le Cerf, 1970, 516 p.

Paru en anglais en 1968 à New York sous le titre History of Ethics, ce survol
de la philosophie morale occidentale relève d'une part la carte des voies
principales tracées par les grands courants d'idées constitutifs de notre culture et
d'autre part le plus grand nombre possible des itinéraires personnels suivis par
les penseurs qu'il situe les uns par rapport aux autres. C'est dire que l'ouvrage
peut servir comme dictionnaire des auteurs aussi bien que des notions, grâce
à un index qui contient les uns et les autres ; il comporte également une
bibliographie abondante (p. 442-506) ; d'autre part, il n'est pas purement
chronologique, mais vise à faire ressortir le rapport entre les diverses problématiques.
L'objectivité de l'auteur — qui a enseigné depuis quarante ans aux universités
de Toronto et de Saint-Louis — est suffisante pour que sa propre orientation
ne se dévoile qu'en dernière page ; dans l'éthique strictement contemporaine,
il ne voit que trois courants nettement distincts : l'analyse linguistique,
l'existentialisme et le naturalisme ; il s'avoue en faveur de ce dernier, compris comme
une théorie assez large d'ailleurs « selon laquelle les jugements éthiques
pourraient trouver leur justification dans les faits, les expériences de la vie humaine ».

— Cette option est en accord avec un aspect dominant de la pensée anglo-
saxonne, qui, ainsi que le note l'auteur, reste assez étrangère à l'existentialisme.
Un des intérêts de cet ouvrage est d'ailleurs de nous informer de courants
philosophiques américains rarement cités en Europe, et inversement de savoir
présenter la pensée du vieux continent à des lecteurs du nouveau monde. Une
réserve cependant à propos de son chapitre sur la Réforme : est-il juste de

présenter Luther comme exemple de « l'éthique théologique approbative » pour
laquelle « les seules règles morales sont les commandements divins » Sans

doute Bourke ajoute que l'influence de Luther tient surtout à sa conception de la
liberté personnelle. Mais il ne marque pas assez la portée décisive de la dialectique

de la loi et de la foi chez le Réformateur comme arrière-plan de l'existentialisme,

de la « suspension de l'éthique » chez Kierkegaard et des conceptions
« situationistes » d'aujourd'hui. Louis Rumpf



BIBLIOGRAPHIE 315

J. Deloncle : Orientations actuelles de la psycho-pédagogie. Paris,
Privat, 1972, 150 p.
Dans cet ouvrage d'introduction destiné à des étudiants d'Ecoles Normales,

Mmc Deloncle défend la thèse que la psycho-pédagogie est la réponse adéquate
à la crise actuelle des systèmes éducatifs. Bien que la définition de la «

psychopédagogie » reste vague — elle est parfois caractérisée comme « un phénomène

au sens que donne à ce mot la réflexion philosophique moderne » (p. 8),
ailleurs « un mouvement » (p. 9), une fois « un fait » (p. 19) —, l'auteur montre
successivement comment la psycho-pédagogie fait de l'enfant « la valeur
première de l'éducation » (p. 21) ; comment elle permet de mieux organiser les
« milieux de vie » en particulier pendant la première enfance ; enfin, comment,
à travers l'éveil des intérêts et des sens, la stimulation de la créativité et les
attitudes non directives, la psycho-pédagogie ouvre de nouvelles perspectives
intéressantes. En conclusion, l'auteur se demande si, après tout, « changer
l'école, ce n'est pas changer la vie » (p. 145) Ce qui est vrai... pour autant
que la société le veuille et qu'elle en donne les moyens aux sous-systèmes
éducatifs. Pierre Furter.

O. Reboul : L'éducation selon Alain. Préface de J. Château. Montréal
et Paris, Vrin, 1974, 225 p.

Après avoir introduit de façon générale en 1971 à la philosophie de
l'éducation, O. Reboul applique maintenant sa méthode à l'œuvre d'Alain. Ce qui
n'est pas une tâche facile puisqu'il s'agit (p. 24-25) : d'interpréter une œuvre
dispersée sur quelque 15 000 pages ; de construire — ou mieux, de dégager —
la cohérence d'un système qui apparaît à beaucoup comme un ensemble chaotique

; enfin, de confronter une pensée très (trop marquée par son temps
avec les résultats des sciences humaines qu'Alain dédaignait et même, parfois,
méprisait. Le résultat est passionnant, en particulier lorsque l'auteur met en
relief la puissance et les limites de la pensée politique d'Alain. Non seulement
celui-ci a défendu une position démocratique extrême — l'éducation ne doit
pas se proposer de former des élites éclairées, mais de susciter un peuple éclairé —,
mais surtout il conteste toutes les tentatives de rendre la violence rationnelle.
Ce qui le conduira à un individualisme exarcerbé qu'il compense à peine par
une foi en l'humanité confinant à une croyance religieuse «où l'école est un lieu
sacré, la culture, un culte » (p. 212). Ce penchant aux paradoxes touche aussi
la pédagogie d'Alain. D'une part et surtout dans ses premières œuvres, Alain
défend une pédagogie qui veut préserver l'enfant chez l'adulte en maintenant
la part d'inachèvement chez l'homme. Devenir adulte, ce serait rester jeune
Le but de la pédagogie serait alors l'abolition de l'éducateur. D'autre part,
Alain dans ses polémiques contre l'Education Nouvelle penche de plus en plus
vers une pédagogie de la rupture et du passage brutal de l'enfance à l'âge
d'homme en délivrant l'homme chez l'enfant. A l'origine de cet ultime paradoxe,
il y aurait, selon O. Reboul, l'intuition première d'un « élan humain » qui pousse
l'homme à se dépasser sans cesse et que l'éducateur doit soutenir. En bref, le
travail de O. Reboul est une illustration québecquoise d'un domaine de la
philosophie où la production en langue française est restée trop modeste.

Pierre Furter.



3l6 BIBLIOGRAPHIE

Edgar Morin : L'homme et la mort. Nouvelle édition. Paris, Le Seuil,
1970, 352 p.

Un livre généreux à la démarche ample et majestueuse, qui arpente les
millénaires et les continents à la manière d'un Vishnou Trivikrama et qui
pourtant ne néglige jamais l'enquête patiente du détail, indispensable à
l'élaboration d'une vue d'ensemble. On comprend aisément qu'on ait ressenti le

besoin de rééditer cet ouvrage dont la première édition date de 1951. — La
tentative de présenter une analyse aussi complète que possible des problèmes
que la mort a posés et ne cesse de poser à l'homme est en grande partie réussie,
et cela grâce à une culture générale qui ne manque pas d'impressionner le
lecteur : l'auteur s'intéresse à presque toutes les sciences modernes, et il aimerait
élaborer une sorte d'anthropologie globale. Toutefois, parmi toutes les sciences
de l'homme il privilégie nettement la biologie (sur laquelle il s'appuie avant
tout dans un nouveau chapitre final rédigé pour couronner la nouvelle édition).
Aux deux modes principaux de reproduction biologique de la vie : la
duplication (dédoublement de la cellule) et la fécondation (naissance d'un individu
nouveau), correspondent en effet les deux tentatives primitives de surmonter
le scandale de la mort : la croyance au « double » (qui sera bientôt compris
comme une âme) et la croyance en la mort-résurrection. En une grandiose
fresque historique l'auteur essaie de montrer que toutes les religions, toutes les

philosophies et toutes les civilisations reposent sur des interactions et des mutations

de ces deux mythes essentiels. — L'auteur considère la religion comme une
simple projection de l'homme ; pourtant, dans ses conclusions, il formule ce

qu'il convient bel et bien d'appeler une eschatologie méta-religieuse : il attend
le dépassement de l'individu et de l'espèce humains dans un mêtanthrope, dans
une mutation décisive de l'être humain, dans une nouvelle aventure qui consisterait

à ce que les hommes « poussés par l'amour et la curiosité, se vouent à

l'itinérance vers l'au-delà, clans l'aléa, l'incertitude, la mort », puisque l'homme
est le dépositaire du destin biotique universel, « l'enfant et le berger des nucléo-
protéines, qui le poussent et qu'il conduit, entre l'indéfini et l'infini ». Ainsi
ce livre prétendument areligieux apparaît comme un document éloquent d'une
nouvelle spiritualité qui est en train de naître. Carl-A Keller

Maurice Nédoncelle : Intersubjectivité et ontologie. Le défi person¬
naliste. Louvain-Paris, Nauwelaerts, 1974, 383 p.

Il s'agit d'un recueil d'articles : des procédés mécanographiques facilitent en

effet ce genre de réimpression, même si l'inévitable disparité des typographies
choque l'œil. — Comme le dit l'auteur lui-même, ce livre, « tout en restant dans
le sillage de mes travaux antérieurs, les infléchit» (p. 5). Or les travaux
antérieurs de M. Nédoncelle amenaient déjà à poser la question, implicitement
contenue en eux, du dépassement de l'analyse descriptive et phénoménologique
des rapports inter-individuels, dans la direction de l'ontologie ou de la
métaphysique. « J'avais jadis écarté les ontologies », écrit l'auteur ; et il ajoute :

« Et j'en propose une à mon tour » (p. 5). Le problème toutefois qui nous retient
n'est pas de savoir si M. Nédoncelle a bien ou mal fait d'expliciter dans cet

ouvrage-ci une ontologie qui jadis était, sinon thématisée, du moins contenue
comme une intentionalité dernière. Notre question relèverait plutôt de l'ordre
critique : sous quelles conditions critiques le philosophe est-il autorisé à passer



BIBLIOGRAPHIE 317

de la description phénoménologique à des énoncés qui prétendent dépasser le
constat des phénomènes et nous entretenir de l'étant, ou de l'être de l'étant —
Ajoutons à cette question l'expression d'un sentiment admiratif au vu des

pages très remarquables et très intéressantes que l'auteur consacre, dans la
partie historique de son livre, à Boèce. T .Claude Piguet

Jean Paumen : Temps et Choix. Bruxelles, Editions de l'Université
de Bruxelles, 1972, 238 p.
Nous n'avons pas la prétention de rendre compte en quelques lignes d'une

méditation aussi exigeante que celle de J. Paumen. S'appuyant tour à tour sur
Rauh, Bergson, Nietzsche, Jaspers, Heidegger, mais aussi sur des romanciers
comme Faulkner, Hemingway, Melville, l'auteur poursuit une réflexion
personnelle sur la question du choix. Poser philosophiquement cette question,
c'est accepter d'en rester à l'inachevable, c'est s'engager « sur les chemins
incertains d'un inflexible et pensif questionnement » (p. 116). On ne peut faire
abstraction des conditions existentielles, sans par là même fausser le problème.
Car c'est justement parce que l'homme est « fondamentalement un être de

temps » (p. 32) qu'il est un être de choix. Le problème du choix est donc
indissociable de celui du temps. Y a-t-il alors une possibilité d'un choix du temps
Y a-t-il une « expérience première, par rapport à laquelle l'expérience du choix
serait une expérience seconde » (p. 131) Ou bien plutôt, ne faut-il pas reconnaître

que, la question du choix naissant toujours de la finitude de l'homme,
«s'enquérir du temps du choix... c'est congédier, indirectement et sans appel,
toute idée d'un quelconque choix du temps» (p. 106). Pas davantage, on ne
saurait trouver un choix premier ou parvenir à un choix pur, par un total
dépassement. Le choix ne peut en effet rompre avec toutes les attaches puisque
le choix d'aujourd'hui rétroagit sur la décision d'hier et influence forcément
celle de demain. Le temps du choix étant celui de notre finitude, il faut bien
accepter de devoir en rester à « la patrie des choix imparfaits, des antinomies
sans solution et des sacrifices sans réponse » (p. 234) et s'exercer à maîtriser
l'imperfection. — Toute une philosophie de l'existence, « une sagesse des
exercices de l'imperfection » qui s'accompagne d'un certain tragique, se dégagent
finalement de ce bel ouvrage. Michel Cornu


	Bibliographie

