Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 25 (1975)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

MicueL MESLIN : Powr wune Science des religions. Paris, Le Seuil,

1973, 272 p-

M. Meslin est professeur d’histoire comparée des religions A la Sorbonne, et
c'est en professeur qu’il a congu son dernier livre. Il n’y consigne pas, comme
dans ses ouvrages antérieurs, les résultats de recherches originales sur un pro-
bleme limité de sa discipline, mais les fruits d’une mire réflexion sur la nature
méme et la légitimité de cette branche des Sciences humaines que 1’on nomme
¢ Science des religions ». Son livre se présente comme «une initiation a la
recherche et a la compréhension du phénomeéne religieux, saisi & travers la
variété des multiples expériences des cultures humaines» (p. 7). Encadré par
une Introduction qui montre que la science des religions ne peut étre que la
science de I'homme religieux, et ne peut exister qu’en liaison avec une série
d’autres disciplines, « histoire, phénoménologie, psychologie, sociologie, dont
clle utilise avec profit les méthodes et les apports, tout en gardant vis-a-vis
d’elles une indéniable originalité » (p. 13), et une Conclusion dont le titre,
« Anthropologie religieuse », dit suffisamment ce que doit étre pour M. M. une
science des religions bien comprise, l'ouvrage proprement dit se développe en
trois parties, comparées respectivement au Ricercare, au Choral & variations et
a la Double Fugue d'une pitce pour orgue, qui se serait ouverte par un Grand
Plein Jeu et se fermerait sur un Final (p. 15). — La premiére partie (p. 19-76)
est une « Histoire de I’histoire des religions » volontairement limitée a 1'Occi-
dent, et & trois périodes marquantes de son histoire : 1) l'antiquité, qui voit
apparaitre «les premiers linéaments d’une science des religions » en Gréce, avec
la triple critique des représentations traditionnelles du cosmos, des dieux et
des mythes, et 4 Rome, ou la religion officiclle est durement attaquée par
Lucréce et repensée en langage rationnel par Varron ; 2) I'époque du rationa-
lisme moderne (né de la situation de rupture créée par la Réforme au sein du
christianisme, et de la découverte de nouveaux mondes avec leurs religions
jusqu’alors insoupconnées), et des réactions qu'il a suscitées chez des Lessing,
Herder, Benjamin Constant, Schleiermacher ; 3) enfin les XIXe et XX¢ siécles,
avec l'apparition des sciences de 'homme (psychologie, puis ethnographie et
sociologie), lourdes de conséquences pour linterprétation du phénoméne
religieux, — La deuxiéme partie du livre et la plus longue (p. 79-197) s'intitule
¢« Approches actuelles du phénomene religieux ». L’auteur y présente en succes-
sion, comme des variations sur un théme unique, toutes les tentatives contem-
Poraines « d’explication, de compréhension, voire méme de négation de I'homme
Teligieux » (p. 79). Les explications sociologique, psychanalytique, phénoméno-
logique de la religion, ainsi que le comparatisme et le structuralisme, sont
analysés tout a tour avec objectivité et sympathie, I'auteur mettant en relief

20

HisToIRE DES
RELIGIONS



208 BIBLIOGRAPHIE

les apports positifs de chacune des écoles et de ses illustres représentants, avant
de marquer les limites de la vision partielle qu’ils proposent. Cette partie riche
en critique peut évidemment donner a son tour lieu & des critiques, de la part
des penseurs dont les solutions, aprés élagage de leurs excés, sont ramenées a
des éléments utiles, mais insuffisants, d’un plus vaste ensemble. Elle est peut-
gtre cependant la partie la plus intéressante. — La troisiéme section enfin
(p- 197-251) nous fait réfléchir sur les symboles et sur les mythes, sur les diverses
interprétations qu’on en a pu donner, et sur la démythisation et la remythisa-
tion contemporaines. — Condensé critique des problémes que pose la science
des religions, cet ouvrage de M. M. peut étre utile comme livre de référence
(la bibliographie est dispersée, mais l'index pallie cet inconvénient) ; il est
précieux aussi dans la mesure ol I'auteur, par sa critique modérée mais ferme,
nous invite & toujours plus de réflexion et toujours plus de critique a propos

’ 3 .
d’un probléme cardinal. HELENE BRUNNER.

Le Sur'isMe 1MAMITE. Colloque du Centre d’études supérieures
spécialisé d’histoire des religions, Strasbourg, mai 1968. Paris,
PUF, 1970, 312 .

Le centre strasbourgeois d’études supérieures en histoire des religions est
une institution qu’on envie un peu A nos collégues francais : chaque année, il
réunit un nombre appréciable de spécialistes autour d’un théme précis d’his-
toire des religions ; les communications et les discussions sont réunies en un
volume et ainsi mises & la disposition d’'un public plus large. Les dix-sept
contributions du présent volume offrent une excellente introduction au shi’isme
iranien, c’est-a-dire au shi’'isme imadmite ou duo-décimain, et cela sur la base
des recherches les plus récentes, par des spécialistes qui sont eux-mémes des
pionniers dans ce domaine. Voici quelques-uns des principaux thémes abordés:
le droit imdmite, son emploi du hadith, ses sources, ses structures ; la doctring
de Uimdm telle qu’elle apparait chez tel théologien ou dans les chants fungbres
populaires ; des aspects précis de la mystique shi'ite : le role du « pdle », maitre
supréme, et du maitre spirituel tout court ; 1'élaboration philosophique de la
démarche mystique ; le probléme de la « vision de Dieu » ; relations principielles
et historiques entre shi'isme et soufisme. — Un article A la fois instructif et
accablant (J. Aubin) rappelle les circonstances peu reluisantes grice auxquelles
I'Iran est devenu, au XVIesiécle, un pays shi'ite. Un volume précieux constituant

un apport essentiel aux études islamiques. CARL-A. KELLER.

Handbuch der Religionsgeschichte. Herausgegeben von J. P. Asmussen
und J. Laesse, in Verbindung mit Carsten Colpe. Band 1. Go6ttin-
gen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1971, 525 p.

I1 s’agit de I'édition allemande d’un ouvrage danois, ouvrage qui comprend
trois volumes dont voici le premier. La préface de 1'éditeur allemand (C. Colpe)
donne tous les renseignements nécessaires sur l'histoire des deux éditions et
sur la personnalité des collaborateurs, pour la plupart scandinaves. OQuvrage
somptueux, impression impeccable, illustration pas trop abondante mais
choisie et présentée avec compétence. — Ce premier volume traite des religions
archaiques en général en mettant I’accent sur celles des aborigénes d’Australie,
et des religions des Esquimaux, des peuples finno-ougriens (chapitre parti-
culi¢rement instructif), slaves, celtiques et germaniques, ainsi que des civilisa-



BIBLIOGRAPHIE 299

tions améro-indiennes, égyptiennes et mésopotamiennes. Les chapitres sont
rédigés par une dizaine de spécialistes ; I'information offerte est donc au-dessus
de tout soupgon et ce n'est guére de ce coté-la qu'on peut s’attendre a des
surprises. Les critiques porteront plutét sur des détails d’appréciation ou de
répartition de la matiére — immense, on en convient volontiers. Le soussigné
regrette la briéveté de certaines contributions : celle qui concerne les Celtes ne
contient pas beaucoup plus qu'une énumération des dieux ; le chapitre final
sur la religion assyro-babylonienne est d’une pauvreté affligeante, et en plus
elle accorde une place beaucoup trop importante & Enuma elish, ceuvre littéraire
et savante qui n’est qu'un péile reflet de la piété populaire. — On s’étonne que
le chapitre sur la mystique se trouve accolé comme une sorte d’appendice &
celui qui traite de la religion primitive, bien que la tractation elle-méme soit
basée sur le livre que Carl Albrecht a consacré en 1951 & 'expérience mystique
de I'homme moderne. Si I'étude de la mystique dans un tel cadre ne saurait
étre considérée comme exhaustive, on se demande d’autre part s'il est juste
de parler, avec J. van Dijk, de «mystique» a4 propos d'un texte sumérien
(P- 494) : quiconque connait un peu la littérature mystique aura beaucoup de
peine & découvrir des accents mystiques dans le texte cité. — Mais ce sont
14 des réserves mineures, presque mesquines face aux richesses offertes. Si les
deux autres volumes maintiennent le niveau atteint par le premier, le lecteur
dispose ici d’un guide sir dans le merveilleux monde des religions. Une compa-
raison avec '« Histoire des religions » parue dans I'« Encyclopédie de la Pléiade »
s'impose : celle-ci contient davantage de noms propres et d’indications chrono-
logiques, mais I'essence de la religion, et celle de chacune des religions étudiées,
apparait avec infiniment plus de clarté dans le volume danois-allemand.

CARL-A. KELLER.

Handbuch der Religionsgeschichte, Bd. 1I. Herausgegeben von J. P.
Asmussen und J. Laesse in Verbindung mit C. Colpe. Géttingen,
Vandenhoeck und Ruprecht, 1972, 536 p.

Le deuxiéme volume de ce manuel dont 1'édition originale avait été réalisée
au Danemark présente les religions du Moyen Orient ancien, de I'Iran et de
I'Inde. Malgré la diversité des méthodes (élément qui ajoute au charme de
I'ouvrage), les auteurs réussissent en général & brosser un tableau assez convain-
cant des religions traitées. Voici en quelques mots les traits saillants des diverses
contributions. Le chapitre sur la religion des Hittites (S. S. Hartmann), bref
mais complet, n’omet pas de citer les paralleles entre les mythes hittites et les
mythes grecs. — Celui qui est consacré i la religion cananéenne et qui est
rédigé par I'un des grands maitres des études sémitiques (J. Pedersen) fait
regretter I’absence d’une bibliographie mentionnant les recherches faites aprés
1960o. — E. Nielsen, exégéte de 1’Ancien Testament a Copenhague, offre une
étude originale de la religion d’Isragl en interrogeant & tour de role les divers
genres littéraires contenus dans I’Ancien Testament: textes historiques,
Psaumes, littérature législative, littérature prophétique, littérature sapientiale.
— La description du judaisme gréco-romain se caractérise par une présentation
¢quilibrée des « partis » et des événements : c’est un excellent résumé de 'évo-
lution religieuse des Juifs & une période décisive de leur histoire. — Le chapitre
sur le judaisme (R. Edelmann) s’appuie a juste titre sur la liturgie synagogale
et son prodigieux contenu théologique ; en revanche, les courants dits « mys-
tiques » (Kabbale, hasidisme, etc.) sont passés sous silence, ce quiest fortregret-



300 BIBLIOGRAFHIE

table. — Le fait qu'une large place soit réservée aux religions de 1'Iran ancien
correspond a la tradition scandinave ou les études iraniennes ont toujours joui
d’une certaine faveur, bien que les chapitres sur Zarathoustra et le zoroastria-
nisme tardif, tous deux excellents, soient rédigés par des collaborateurs non
scandinaves (K. Barr, C. Colpe, M. Boyce). — Le long chapitre sur les religions
de I'Inde (F. Mpller-Kristensen) est peut-étre le moins satisfaisant : on a ’im-
pression que 'auteur est certes un érudit hors pair mais qu’il n'a jamais été
en contact avec la réalité hindoue ou bouddhiste. Comment ose-t-il prétendre,
par exemple, que les dieux hindous, soumis & la loi du karman, sont incapables
d’arracher les hommes au cycle éternel des naissances ? Le salut consiste pré-
cisément & savoir que par la griace de son dieu — Vishnou (Gita 4, 9 ; 8,15s. 1),
Shiva (qui est par excellence « celui qui met fin aux naissances ») ou quelque
autre divinité — on est délivré éternellement ! Plus loin, en une seule phrase
(p. 447), Vauteur fait une allusion furtive & ce message fondamental. Autre
cause d’étonnement : les tentatives faites & Copenhague méme pour déchiffrer
I"écriture de la civilisation de I'Indus ne sont méme pas mentionnées alors que
l'auteur est au courant de l'effort paralléle poursuivi en Russie (p. 377); le
culte extrémement populaire de la déesse (sous toutes ses formes) est liquidé
en quelques lignes (p. 439) ; le culte également trés important, et de plus en plus
important dans le Sud par exemple, de Skanda/KAarttikeya est complétement
oubli¢ ; enfin, la recherche spirituelle du moine theravadin (l'auteur utilise
encore le terme «hinayana» désormais a éviter) est qualifiée d’«égoiste»
(p. 499) : jugement scandaleux puisque la démarche du moine n’est rien d’autre
que la négation du « moi» et que c’est en tant que moine qu’il rend service a la
société. — Ces quelques observations critiques n’enlévent rien & la valeur de
I’ensemble. — L'illustration, peut-étre un peu moins riche et moins variée que

celle du premier volume, ajoute des accents éclairants.  ,p1 A Kgrrer.

Quelques aspects du judaisme contemporain. Lezay, Pairault, 1972,
286 p. LE MONDE RELIGIEUX, vol. 3I.

Ce trente et uni¢éme volume du « Monde religieux » qui, sous la direction
infatigable de Théophile Grin, marque la trentiéme année des « Editions d’cecu-
ménisme élargi et d’histoire moderne des religions» contient une dizaine
d’études sur le judaisme moderne et sur 'Etat d’'Israél. Fidéle 4 la tradition
qu’il a créée et maintenue avec ardeur pendant trente ans, ’éditeur a réuni
une équipe de collaborateurs extrémement compétents qui éclairent de maniére
généralement objective et informative non pas l'ensemble du phénomene
religieux que représente le judaisme moderne, mais « quelques aspects » parti-
culiérement frappants. La qualité des contributions ne nous fait que regretter plus
douloureusement quelques lacunes : on aurait peut-étre souhaité que le volume
soit un peu moins exclusivement axé sur I'Etat d’'Israél et sur les problémes
politiques de I'existence juive (« Les oubliés de la Constitution fédérale ») mais
qu’il fasse quelques percées en direction de la pensée juive contemporaine, celle
d’'un Abraham Heschel par exemple, ou d’'une analyse de type sociologique de
la piété juive de notre temps. L'Etat d’'Israél n’est pas identique au judaisme,
fort heureusement d’ailleurs, et il etit été bienfaisant de disposer d'une docu-
mentation plus compléte sur la vie religieuse des Juifs établis dans divers pays
du monde. Cela dit, on admet volontiers et avec reconnaissance que le volume
contient une foule d’informations précieuses. Nous avouons avoir particuliere-
ment golté le bilan trés sobre et combien éloquent du judaisme réformé en



BIBLIOGRAPHIE 30IL

Israél (par Shalom Ben Chorin) qui fait apparaitre avec force les problémes
véritables auxquels se heurte la vie religieuse en Israél a ’heure actuelle. Cet
article nous parait plus percutant que la contribution un peu homilétique du
rabbin J. Teichmann de Zurich sur un sujet semblable (« La religion juive et
I'Etat d’Israél»). En ce qui concerne la réalité religieuse en Israél, le rabbin
Alexander Carlebach de Jérusalem (« Sionisme et orthodoxie ») est beaucoup
moins enthousiaste que son collégue de Zurich et ne nie pas qu’il y a un contraste
entre l'idéal et la réalité. En guise d’introduction, Théophile Grin offre un choix
extraordinairement pertinent de textes relatifs a 'histoire du judaisme, basé
sur I’Anthologie juive d’Edmond Fleg. On ne peut que féliciter 'éditeur de
cette réalisation et souhaiter que I'ceuvre si nécessaire a laquelle il a donné sa
vie puisse se poursuivre pendant de longues années encore.

CARL-A. KELLER.

ELeENa CassiN: La splendeur divine. Introduction a l'étude de la
mentalité mésopotamienne. Paris/La Haye, Mouton, 1968, 155 p.

Le retard qui est survenu dans la présentation de ce livre, retard dont on
s’excuse, ne signifie pas qu’il soit d’un intérét médiocre. Loin de la : c’est un
ouvrage remarquable aboutissant a des résultats trés significatifs. L’auteur
commence par étudier la terminologie accadienne pour «splendeur, rayonne-
ment », en particulier le mot melammu qui désigne un halo de lumicre, une
couronne resplendissante, qui entoure la téte ; elle examine ensuite la signifi-
cation profonde des phénoménes lumineux dans la mentalité mésopotamienne.
L’éclat de lumiére est associé 4 la souveraineté royale et a l'expression de
vitalité sous toutes ses formes: « beauté, jeunesse, joie, puissance, vigueur,
aussi bien celle du guerrier que la vigueur sexuelle, tout ce qui est débordement
de vie, comme ce qui est parfaitement pur et intégre» (p. 121). La valeur
positive de la lumiére s'étend aussi & 'ombre («1'ombre, 1’éclat lumineux, la
stature, le sexe ou le génie protecteur sont pour les Mésopotamiens des réalités
de méme nature », p. 131), alors que la méchanceté et la folie, comme la mort,
sont sombres et opaques. En cours de route, I'auteur élucide un grand nombre
de passages clefs de la littérature accadienne, et on déplore l'absence d’'un
index des textes commentés. — C’est un ouvrage fondamental, non seulement
en vue d’une meilleure compréhension du kabod hébreu, mais en vue d'une
¢tude plus poussée du symbolisme biblique de la lumiére en général. Le bibliste

ne saurait le négliger. CARL-A. KELLER.

C. LARCHER : Etudes sur le livre de la Sagesse. Paris, Gabalda, 1969,

442 p.

On peut affirmer sans se tromper que le livre de Larcher est désormais la
base indispensable de toute étude du livre de la Sagesse, méme s’il ne s’attaque
qu'a quelques-uns des nombreux problémes que pose ce texte « attachant mais
difficile » (Avant-Propos). L’ouvrage contient cinq monographies. I. Le lure
de la Sagesse dans I’Eglise du Christ. Larcher rappelle les vicissitudes de Sg a
travers deux mille ans d’histoire ecclésiastique, en commengant par le Nouveau
Testament ; I'utilisation de Sg par celui-ci n’'apparait nulle part de maniére
indubitable, des indices d’une dépendance littéraire se trouvant pourtant ici
ou 13, surtout chez Paul, et une certaine affinité de pensée se manifestant chez
Jean. I1. Le livre de la sagesse et la littérature biblique et juive. Toute la littérature

SCIENCES
BIBLIQUES



302 BIBLIOGRAPHIE

biblique et post-biblique est passée en revue, non sans que des remarques
éclairantes soient faites sur tel écrit ou groupe d’écrits autres que Sg. L’auteur
de Sg est profondément marqué par la Bible grecque, mais on décéle chez lui
des symptdémes qui montrent qu’il ne se sent pas vraiment a l'aise dans Ila
langue grecque. — II1. L'influence de I'hellénisme. L'auteur de Sg semble avoir
acquis sa culture grecque dans une phase ultérieure de sa vie, d’une fagon plus
personnelle et plus livresque (p. 182) ; il semble avoir beaucoup lu et un peu
tout, mais il ne donne pas I'impression d’avoir assimilé vraiment la pensée d'un
auteur ou un systéme philosophique. Il choisit librement les vérités partielles
qui lui paraissent dignes d’étre retenues ou susceptibles d’expliciter la révélation
biblique. — 1V. L'tmmortalité de I'dme et les vétributions transcendantes. Larcher
aborde I'un des thémes centraux de Sg, I'un des plus controversés aussi. Apres
une présentation longue et fouillée des croyances et des théories grecques sur
I’ame et son immortalité (rappelant par exemple la situation complexe chez
Platon) il analyse les données de Sg et il aboutit & la conclusion que la psyché
prend un relief que la néfésh hébraique n’a pas, qu’elle devient en un sens
envahissante et qu’elle absorbe d’autres termes hébreux ; quant a I'immorta-
lité, Sg dénote l'influence des conceptions grecques, surtout dans la préférence
accordée aux mots athanasia et aphtharsia. — V. La Sagesse et I’ Esprit. Larcher
offre une analyse aussi stimulante que circonspecte de la notion qui domine
I'ensemble de Sg : celle de « sagesse », dans ses rapports aussi bien avec la tradi-
tion hébraique qu'avec la tradition grecque et hellénistique. — S'il était permis,
face & un ouvrage de cette envergure et de cette qualité, de faire quelques
remarques, on pourrait poser les questions suivantes : 1. L’ouvrage de Larcher
est centré sur I'opposition entre la pensée juive et la pensée grecque : ne convien-
drait-il pas d’insister davantage sur le caractére trés complexe de la « pensée
juive », méme dans son expression sapientiale, et sur son caractére «inter-
national », complexité qui oblige & nuancer sans l'oblitérer ladite opposition ?
z. Etant donné la cohérence et la logique interne de Sg, quelle est la valeur
exacte, pour la compréhension du texte, de ses antécédents ? Est-il utile d’insis-
ter, comme le fait Larcher a plusieurs reprises, sur le fait que l'auteur de Sg
«n’a pas compris » le sens exact de telle notion philosophique ? Le texte n’est-il
pas un fait premier, une donnée ultime, irréductible 4 des influences que son
auteur a certainement aussi subies ?

CARL-A. KELLER.

WiLLiam McKANE @ Proverbs. A New Approach. London, SCM Press,
1970, 670 p. (The Old Testament Library.)

Cette étude monumentale du livre des Proverbes se divise en deux parties :
une analyse du contenu et surtout de la forme littéraire de la « sagesse » égyp-
tienne et mésopotamienne, précédée d’'une introduction au livre biblique des
Proverbes, et ensuite un commentaire tréds fouillé, souvent original, de ce
dernier. L'approche de l'auteur est «nouvelle » dans un double sens: d'une
part, il établit une distinction entre les « sentences » sapientiales et les « instruc-
tions », deux formes littéraires spécifiques qui sont utilisées de maniére carac-
téristique par les auteurs « sapientiaux » ; d’autre part, il divise les sentences
en trois « classes » qui se succédent chronologiquement : classe A, comprenant
des sentences relatives a 1’éducation de l'individu ; classe B, des sentences
concernant la communauté et la vie au sein de la société ; classe C, des sentences
caractérisées par un langage théologique. — On ne saurait trop insister sur
I'importance des deux genres littéraires isolés par l'auteur: l'instruction est



BIBLIOGRAPHIE 303

N

un poé¢me plus ou moins long dans lequel le sage s’adresse & un auditeur pour
lui donner des conseils ; la sentence en revanche formule une vérité quelconque
en I'objectivant, et elle est généralement bréve. Il est vrai que ces désignations
different un peu de celles qui sont habituellement employées, mais le soussigné
aimerait plaider vigoureusement en faveur de leur adoption par tous les exé-
gétes. Quant aux trois classes de sentences, notre réaction est beaucoup plus
réservée : il ne semble pas que la classification proposée corresponde a la men-
talité hébraique et orientale qui ne considére jamais la «religion » comme un
domaine distinct de la vie quotidienne ; on constate d’ailleurs que la référence
au divin est courante dans toutes les « sagesses » du monde ancien. — Le livre
par ailleurs excellent de McKane partage un défaut majeur avec presque tous
les travaux récents sur la « sagesse » israélite : le refus de prendre en considéra-
tion la structure de la société israélite et la nature des interactions sociales.
Une approche vraiment nouvelle de la « littérature sapientiale » devrait partir
de certains éléments fondamentaux d’ordre sociologique.

CARL-A. KELLER.

W. A. vaAN DER WEIDEN : Le livre des Proverbes. Notes philologiques.
Rome, Biblical Institute Press, 1970, 178 p. (Biblica et Orientalia,

23.)

L’étude des textes d’Ugarit/Ras Shamra, conjointement avec l'analyse
toujours plus poussée des inscriptions ouest-sémitiques, a fourni aux exégétes
de nouvelles possibilités d’élucider les énigmes de la littérature vétérotesta-
mentaire, de la grammaire et du vocabulaire de la langue sacrée en tout premier
lieu. Cet élargissement bienvenu de notre information est survenu 4 un moment
ol la mode exégétique refusait de plus en plus certains exceés de la critique
textuelle et allait jusqu'a remettre en question le principe méme d’'une approche
scientifique et critique du texte massorétique. — L’ouvrage de M. van der
Weiden se présente comme un ensemble de «notes philologiques » sur 141
versets du livre des Proverbes. Les ressources offertes par les autres langues
ouest-sémitiques anciennes sont exploitées a fond, et le culte du texte masso-
rétique se tient dans des limites raisonnables. Les propositions auxquelles
l'auteur aboutit sont trés souvent suggestives, voire convaincantes, et aucun
commentateur futur de ce livre clef de la littérature hébraique ne saurait les

ignorer, CarrL-A. KELLER.

A Complete Concordance to Flavius [osephus, Volume I: A-A, in
cooperation with Erwin Buck, Eberhard Giiting, Bernhard
Justus, Heinz Schreckenberg, edited by Karl Heinrich Rengstorf.
Leiden, Brill, 1973, 546 p.

J’ai présenté dans cette Revue la concordance des noms propres de Joséphe
établie par A. Schalit (RThPh, 3¢ série, 21, 1971, p. 104-105). C'est un plaisir
d’attirer aujourd’hui 'attention sur le premier volume de la concordance des
noms communs, verbes, adjectifs, conjonctions, etc. Il y aura quatre volumes
et ce sera la premiére concordance exhaustive de Josephe. — Avant d’utiliser
cet instrument de travail, le lecteur fera bien de lire attentivement 'introduc-
tion anglaise ou allemande de K. IH. Rengstorf. Il y apprendra que le texte
retenu de Joséphe s'appuie sur plusieurs éditions récentes, inclut diverses
variantes et méme certaines conjectures (variantes et conjectures entre cro-



304 BIBLIOGRAPHIE

chets). Une liste exhaustive des particules les plus fréquentes n’a pas été jugée
nécessaire. Au lieu du passim qui a été choisi, il aurait peut-étre été judicieux
de nous donner certains éléments statistiques et certaines explications stylis-
tiques (par exemple sur 'usage du kol chez Joséphe par rapport a l'usage de
la LXX, du Nouveau Testament et de Philon). — Pour les prépositions, les
conjonctions, les pronoms, les nombres et diverses particules, les éditeurs four-
nissent les références a tous les emplois. Pour le reste du vocabulaire, la nou-
velle concordance nous fournit d’abord une présentation des divers sens du
mot chez Joséphe (en anglais puis en allemand), puis la série compléte des
références accompagnées des citations originales (en général, la proposition
dans laquelle le mot apparait). Ainsi le lecteur se fait-il une idée sur la fréquence
du terme chez Joséphe et la variété des nuances qu’il peut prendre. — On doit
se réjouir de voir paraitre, aprés vingt ans d’efforts, le premier volume de cette
concordance. On en regrettera le prix prohibitif (580 guilders). On se demandera
aussi s’il est heureux de mettre en évidence le nom de K. H. Rengstorf alors
que chaque collaborateur a mis la main a la pate. — Puisse 1’étude de Josephe
retrouver en Suisse de chauds partisans. N’est-ce pas un pasteur suisse qui se
chargea au début du XVIIIe siécle de dresser la premiére concordance de
Joséphe : Jean Baptiste Ott (1661-1742) ? Malheureusement pour lui, il ne
trouva pas d’éditeur et n’acheva pas son ceuvre. Le manuscrit de sa concordance

repose a la Bibliothéque Centrale de Zurich. Francors Bovox.

UrsurLA FRUCHTEL : Die kosmologischen Vorstellungen ber Philo von
Alexandrien. Ein Beitrag zur Geschichte der Genesisexegese. Leiden,
Brill, 1968, 198 p. (Arbeiten zur Literatur und Geschichte des
hellenistischen Judentums, 2.)

Appliquant la méthode de I'histoire des genres littéraires, 'auteur, éléve de
H. Kraft et G. Kretschmar, délimite diverses traditions dans les conceptions
cosmologiques de Philon et parvient a les insérer dans plusieurs Sifze ¢m Leben :
la création du monde comme cité construite par le divin architecte (sous
I'influence du moyen platonisme) ; la création comme séparation des éléments
contraires ; le cosmos comme plantation (macrocosme dont ’homme est le
microcosme) ; 'univers comme temple de Dieu (a la suite de réflexions juives
et sous l'influence des exégétes d’Homeére et de Platon). — Ursula Friichtel
montre ensuite que, pour Philon, la cosmologie n’est pas une fin en soi, mais
qu’elle s’inscrit dans une doctrine sotériologique de la connaissance. Cette
connaissance, pour étre connaissance de Dieu, a besoin de l'intervention révé-
lante de Dieu lui-méme. L’auteur attribue donc & la doctrine de la création
dans l'ceuvre de Philon, la méme place que G. von Rad (Theologie des Alten
Testaments, 1, Miinchen, 19582, p. 140ss.) lui accorde dans l'ensemble de
I’Ancien Testament. — Un excursus final sur la sagesse confirme ce résultat :
la gopia en tant que créatrice est soumise théologiquement a la copia en tant

que salvatrice et illuminatrice. FrRANGOIS BOVON.

RiICHARD A. BAER, Jr.: Philo’s Use of the Categories Male and Female.
Leiden, Brill, 1970, 116 p. (Arbeiten zur Literatur und Geschichte
des hellenistischen Judentums, 3.)

Prévues initialement comme chapitre d'un livre sur l'attitude de Paul face
aux femmes, les pages ici résumées ont pris l'ampleur d'un livre: c’est que



BIBLIOGRAPHIE 305

I'auteur est parvenu a la conviction que les catégories du masculin et du {éminin
occupaient une place importante dans la pensée de Philon. Pour les avoir
négligées, les recherches actuelles se sont privées, 4 son avis, d’un outil d’inter-
prétation important. — Voici quelques-unes des conclusions de l'ouvrage :
L’homme créé a l'image de Dieu (Op. mund., 134), c’est I’Ame raisonnable de
I'’homme. Celle-ci n’est pas androgyne, mais asexuée selon Philon (il ne faut
pas lidentifier a l'androgyne de Leg. AZ#. II, 13). C'est en revanche I'Ame
irrationnelle de l'homme qui participe aux catégories maéle - femelle : « The
categories male and female thus apply to man’s mortal nature, not to that
immortal part of man created after the image of God », p. 65. — Il faut signaler
un autre usage de Philon, plus symbolique : ce qui est méle appartient a I'Ame
rationnelle de I’homme ; est femelle ce qui a trait & 1’Ame irrationnelle. Dans
ce cas, maile signifie asexué (valeur éminemment positive) et femelle inclut
toute la sexualité connotée péjorativement. (« This pejorative usage of female
terminology is seen most clearly in those passages where Philo takes woman
to refer allegorically to « aio®noic and man to refer to vol¢», p. 65. — Dans
ce cas, devenir maile c’est entrer dans un processus moral ascétique au cours
duquel le croyant cherche & parvenir & I'unité et 4 la virginité. — Enfin, 'usage
métaphorique des catégories sexuelles pour parler des interventions divines de
la sagesse, de la parole ou de la vertu, doit étre compris de maniére purement
fonctionnelle et non ontologique. Sur ce point, Philon se sépare de la plupart
des gnostiques. — Dix appendices achévent cette bréve mais précieuse mono-

graphie. I'rancgors Bovon.

RoNaLD WiLL1AMSON @ Philo and the Epistle to the Hebrews. Leiden,
Brill, 1970, 60z p. (Arbeiten zur Literatur und Geschichte des
hellenistischen Judentums, 4.)

Au cours de cette longue étude, thése de doctorat de I'Université de Leeds,
I'auteur attaque 1'opinion présentée autrefois par J. B. Carpzov (Sacrae exerci-
tationes in S. Pauli epistolam ad Hebraeos ex Philone Alexandrino, Amsterdam,
1750) et E. Ménégoz (La théologie de I'Epitre aux Heébreux, Paris, 1894) et
défendue de nos jours avec talent par C. Spicq (L'Epitre aux Hébreux, 1-2,
Paris, 1g52), selon laquelle I'auteur de 1’épitre aux Hébreux dépendrait de
Philon d’Alexandrie. A la fin de la premiére partie, I'auteur parvient a la
conclusion que si les deux écrivains antiques utilisent souvent le méme voca-
bulaire, ils ne conférent pas le méme sens aux mémes mots. Le dialogue critique
avec le P. Spicq se poursuit au niveau des thémes, en particulier a propos de la
notion de foi (la perspective eschatologique d'Héb. 11, 1 est étrangére a Philon).
R. Williamson obtient le méme résultat: l'auteur de l'épitre aux Hébreux
n'est pas un philonien converti au christianisme. Au terme d’une troisieme
Partie consacrée & 1'usage de I’Ecriture chez les deux écrivains, R. Williamson
s'estime confirmé dans ses vues. — La réaction présentée par ce livre contre
une opinion courante de la science néo-testamentaire me parait saine. En lisant
Philon, j'ai été frappé, moi aussi, de la distance qui sépare les deux auteurs.
Tout au plus peut-on reprocher & R. Williamson de n’aveir pas fait un pas
de plus et de n’avoir pas discuté la thése de l'appartenance de l'épitre aux
Hébreux 4 un judaisme alexandrin marqué par la tradition sapientiale (cf.

RThPh, 30 série, 18, 1968, p. 129-144). Frangors Bovon.

21



Hi1STOIRE DE
L' EEGLISE ET
DE LA PENSEE
CHRETIENNES

306 BIBLIOGRAPHIE

RopoLpHE KAsSER (avec la collaboration de SEBASTIEN FAVRE et
DEeNis WEIDMANN) : Kellia-Topographie. Geneve, Georg, 1972,
229 p. et 5 grandes cartes pliées. (Recherches suisses d’'archéo-
logie copte, II.)

Ce volume prestigieux fournit une base désormais indispensable aux recher-
ches sur les Kellia, étonnante concentration d’habitations monastiques et
cénobitiques située entre Alexandrie et le Caire. Ces kellia ou « cellules », ves-
tiges d’'une véritable contre-société qui s’était constituée entre le IVe et le
VIIIe siécle « dans le désert», A l'écart du « monde » décadent de la société
civile, se présentent aujourd’hui comme un ensemble de 1555 kdms ou monti-
cules, formés des débris des batiments anciens, groupés en cinq agglomérations
réparties sur une surface d’environ 100 km?2. Ces kdms ont fait I'objet d'un
recensement systématique par les soins d’une expédition suisse dirigée par le
coptologue genevois R. Kasser, en 19635, 1966, 1967 et 1968. En outre, quelques-
uns des batiments recensés ont été soumis a une investigation systématique.
Le rapport concernant quelques fouilles mineures est incorporé au présent
volume ; celui qui décrira deux monastéres plus importants sera publié dans
les volumes ultérieurs de la collection. Deux autres &dms aux dimensions respec-
tables ont été fouillés par une expédition frangaise ; le rapport de l'une de ces
fouilles, paru en 1969, est jugé assez sévérement mais de maniére constructive
par R. Kasser (pp. 44-59). — Le livre contient avant tout un triple plan topo-
graphique (I : 48 feuillesau 1 : 2000 ; I1 : 4 feuilles pliéesau 1 : 5000 ; III : 1 feuille
pliée multicolore au 1 : 20 000), et I'inventaire complet des 1555 kdms. M. Kasser
précise les circonstances dans lesquelles chacun des plans a été établi: les
terrains étant progressivement aplanis par d’énormes bulldozers et livrés a
l'agriculture, les kéms sont rasés et petit a petit soustraits 4 l'observation
archéologique ; il fallait donc agir rapidement afin de sauver ce qui pouvait
I’étre. Toutefois, & la suite de 'intervention des bulldozers et grice a la rosée
dont 'absorption par le sol et I'évaporation sous 1’effet de la chaleur se faisaient
plus ou moins lentement selon qu’elle se trouvait a l’emplacement des murs
ou 4 cété, le plan des batiments devenait visible pour quelques instants a la
surface du sol et pouvait étre inscrit dans le relevé. Le plan au 1 : 2000 fait
donc apparaitre dans les zones défrichées non les contours des kdms mais
I'arrangement intérieur des monastéres. Les documents archéologiques mis a
jour par les bulldozers sont également notés et photographiés. M. Kasser
a renoncé a numéroter les kdms, préférant les désigner a l'aide d'un systéme
de coordonnées mis au point par 'équipe de topographie dés le début des tra-
vaux a partir d'un tuyau de fer planté au sommet d'un xdm particulier (kém
fouillé entre-temps par les Frangais — le point de référence n'existe donc plus).
Ce systéme a certes l'avantage de la souplesse souligné par M. Kasser, mais le
lecteur a parfois un peu de peine a identifier les £dms, les coordonnées n’étant
indiquées que sommairement & la marge des feuilles du plan 1 : 2000. — Les
documents archéologiques publiés dans ce volume sont du plus haut intérét.
Les décorations murales reproduisent des motifs bien connus de la peinture
monastique égyptienne : la croix richement décorée (la croix, symbole de
I’arbre de vie), des poissons, des oiseaux, ainsi qu'un guerrier-saint faisant face,
semble-t-il, & un lion (cf. p. 141 et le commentaire p. 140) ; le guerrier-saint est
un motif trés populaire dans la peinture monastique égyptienne (cf. I'inventaire
de cette peinture chez C. C. Walters, Monastic Archaeology in Egypt, 1974
p. 251 ss.), et il arrive qu'un lion se trouve en face du guerrier (Walters, p. 271 c).
D’autres motifs découverts aux Kellia semblent nouveaux, tel le bateau qui




BIBLIOGRAPHIE 307

est représenté dans deux batiments, & plusieurs exemplaires méme dans l'un
des deux. — Signalons encore la présence d’un index du vocabulaire de toutes
les inscriptions coptes publiées dans les deux volumes de l'expédition suisse
et dans le rapport I de ’expédition frangaise. — Le volume est superbement
édité, les fautes d’impression sont rares. Il convient de féliciter les auteurs et
I'éditeur pour cette publication qui fait honneur a l'archéologie et & 1'édition

suisses. CarL-A. KELLER.

MARGUERITE HARL, avec la collaboration de GILLES DORIVAL :
La Chaine palestinienne sur le psaume 118 (Origéne, Eusébe,
Didyme, Apollinaire, Athanase, Théodoret), t. I : Introduction,
texte grec critique et traduction ; t. IT : Catalogue des fragments,
notes et indices. Paris, Le Cerf, 1972, 861 p. (Sources Chré-
tiennes , 189 et 19o.)

Les chaines exégétiques constituent pour l'exégéte et le patrologue une
mine d’une richesse considérable. Elles révelent des extraits de commentaires
suivis dont on a perdu toute autre trace ; ce faisant, elles permettent de mieux
voir comment I'exégése s’est développée & ’époque patristique. Mais cette mine
est tellement difficile & exploiter qu'elle reste encore en grande partie inexplorée.
D'une part la tradition manuscrite est extrémement complexe ; d’autre part
les fragments caténiques sont souvent anonymes ou pourvus d’indication
d’auteur douteuse ; enfin le caténiste ne recopie pas toujours sa source avec
fidélité ; fréquemment il abrége, coupe, modifie, édulcore. Les chaines sur le
psautier n’échappent pas a la régle, mais grice & R. Devreesse et M. Richard
on sait que certains manuscrits offrent un texte particuliérement long, sfr et
cohérent. La chaine qu’ils copient est d’origine palestinienne et remonte au
VIe sigcle. Pour le psaume 118 le texte nous en est transmis par deux manuscrits,
U'Ambrosianus F. 126 sup. (A) du XIIIe siécle et le Patmiacus 215 (P) du XII-
XIIIe siécle, qui, indépendamment I'un de I'autre, puisent a une méme source.
Dans les cas ol le texte est obscur, 1'éditeur recourt 4 des témoins indirects
de la chaine palestinienne. On notera que quand il y a une différence entre le
texte de P et celui de A, le premier est le plus souvent retenu par M. Harl. — La
chaine palestinienne sur le psaume 118 fournit a elle seule 145 pages de texte
grec. Les 176 versets de ce psaume, le plus long du psautier, sont commentés
dans environ 380 fragments. Les auteurs cités sont Origéne, Eusébe, Didyme,
Apollinaire, Athanase et Théodoret (Hésychius aussi pour un seul verset).
A la base de la chaine on trouve réguliérement les trois premiers et surtout
Origéne. La masse de textes empruntés 4 1’Alexandrin en fait «l’originalité
et I'intérét » (p. 32). L'originalité, parce qu’'ultérieurement Origéne sera repoussé
ou alors mis au gotit du jour par les caténistes. L'intérét, parce que le génie
exégétique d’'Origéne est unique dans le christianisme d’expression grecque.
Il parait probable que le caténiste de la chaine palestinienne a parfois coupé,
voire méme corrompu le texte du commentaire d’Origéne pour en retrancher
¢les morceaux spéculatifs, hasardeux ou tout simplement peu utiles pour la
vie chrétienne » (p. 63), mais ces altérations peuvent étre considérées comme
légéres. — L’importance d’Origéne dans cette chaine ne se remarque pas seu-
lement au trés grand nombre d’extraits qu’elle emprunte a son ceuvre, mais
aussi 4 son influence (quand ce n’est pas son imitation) chez tous les autres
auteurs cités. Il est manifeste que 1’Alexandrin a été «le créateur d'une inter-
prétation spirituelle du psaume 118 » (p. 152). M. Harl consacre de nombreuses



308 BIBLIOGRAPHIE

pages a en décrire les caractéristiques: la dialectique mpaFic-Qewpla,
I’éloge de la Loi comprise en dernier ressort comme le Logos et comme le Christ,
David qui assume déja le role du chrétien éprouvé et consolé. « Le chrétien qui
prie & son tour en relisant les paroles du psalmiste cherche comme David a
en faire (...) une méditation qui s’exerce dans les trois domaines de 1'action,
de la contemplation et de la prédication, par les actes, les pensées et les paroles »
(p. 169). — Par ailleurs l'introduction contient des indications sur le texte et
la structure du psaume dans la chalne, ainsi qu’'une étude sur les témoins
indirects de celle-ci. On relévera aussi les remarques intéressantes et détaillées
de Gilles Dorival sur la langue des fragments : il s’agit d’une koiné originale,
pénétrée de faits de langue parlée et luttant en méme temps contre cette péné-
tration. L'introduction, le texte et la traduction occupent le premier volume,
tandis que le second est consacré a un catalogue des fragments, aux notes et
aux ¢« indices ». Chaque fragment fait 'objet d’une note qui l’analyse, le situe
et, si besoin est, discute son attribution. — Sur tous les plans (examen des
traditions manuscrites, connaissance de la langue et de la théologie des auteurs
cités, science de la traduction) ce travail imposant et courageux est d'une

haute qualité. ERric JUNOD.

ERrRNEST L. FORTIN : Political Idealism and Christianity in the Thought
of St. Augustine. Villanova, Augustinan Institute, 1972, 58 p.
(The Saint Augustine Lecture 1971.)

De tous les Péres de I'Eglise — Fortin a raison de le rappeler — seul
Augustin a une pensée politique vraiment profonde et globale. La Cité de Dieu,
ceuvre qui n’a aucun correspondant dans la littérature de I’ Antiquité chrétienne,
doit étre considérée a juste titre comme une réplique a la République de Platon.
Certes Augustin ne connait les conceptions de Platon qu’a travers Cicéron et
aussi Varron. Mais cela lui suffit pour en dénoncer le défaut majeur : la société
platonicienne, basée sur la pure raison, est élitaire et surtout irréalisable, parce
qu’elle ne fait aucun cas de la faiblesse humaine. L'idée du roi-philosophe est
utopique. Néanmoins Augustin reste attiré par l’idéalisme politique de Platon
et il cherche a I'intégrer dans une perspective chrétienne qui fait de 1’Eglise un
lieu distinct du monde, mais non séparé de lui, olt le Christ opére la réconcilia-
tion entre les pouvoirs spirituel et temporel. Pleinement membre de la société
humaine, d’une patrie, le chrétien s’efforce de mettre en pratique un amour
universel qui transcende nécessairement les lois de la cité temporelle. En
d’autres termes, si les membres de 1'Eglise doivent accomplir leurs obligations
politiques, ils ne doivent pas pour autant admettre les gotits et les opinions
du régime dans lequel ils vivent. Ni subversifs, ni conformistes, ils s’appliquent
dans un esprit de modération et de charité & batir une société plus juste, tout
en sachant que seule la vie future sera bénie puisque Dieu y sera connu véri-
tablement. En définitive, 'Eglise ne peut pas se confondre avec la cité tempo-
relle : il n’y a pas de politique chrétienne qui puisse donner naissance a uneé
cité chrétienne. A l'inverse elle ne doit pas se couper de la société civile, comme
voulaient le faire les donatistes. Cette étude intéressante, sinon tout a fait
convaincante et nouvelle, examine en dernier lieu pourquoi les conceptions
d’Augustin ont été rejetées a I'époque moderne. ERIC JUNOD.



BIBLIOGRAPHIE 309

CLAUDE DE BRONSEVAL : Peregrinatio Hispanica. Voyage de Dom
Edme de Saulieu, Abbé de Clairvaux, en Espagne el au Portugal
(1531-1533). Avant-propos de Marcel Bataillon. Introduction,
traduction et notes par Dom Maur Cocheril. Paris, Presses univer-
sitaires de France, 1970, en 2 vol., 853 p.

Ces deux volumes contiennent le journal de voyage tenu par Frére Claude
de Bronseval, secrétaire de I’abbé de Clairvaux, dom Edme de Saulieu, lors
de la visite réguliére des abbayes-filles de Clairvaux en Espagne et au Portugal
que son mafitre effectua de 1531 a 1533. Le Chapitre général de 1’Ordre avait
chargé l'abbé d’aller visiter et réformer les monastéres décadents, d’enquéter
sur I'état matériel et spirituel afin de rétablir la stricte observance et aussi, mis-
sion plus délicate encore, d’empécher la congrégation cistercienne de Castille
de continuer a annexer les abbayes espagnoles, voire portugaises, et de faire
schisme. En observateur attentif Bronseval a noté avec soin les étapes de son
périple, l'état des abbayes visitées, les démarches politiques nombreuses et
difficiles, entreprises par son maitre. I1 a décrit les chemins, les auberges, les
populations, les cultures, et son témoignage est d’autant plus précieux que les
abbayes cisterciennes sont le plus souvent bAties dans des endroits reculés
qu'aucun voyageur contemporain n'a jamais fréquentés ni décrits. Son texte
n'a pas de prétention littéraire ni ne brosse des portraits moraux des person-
nages dont il parle. Il ne fournit pas non plus a ’histoire économique un tableau
complet de la péninsule ibérique en 1533. En revanche, selon Marcel Bataillon,
il apporte « une masse de notations localisées et datées, recueillies au jour le
jour, tant6t sur les grandes routes, tantot sur des chemins qui s’enfoncent dans
les recoins les plus déshérités de ’Espagne et du Portugal ». Traduit de maniére
remarquable, ce récit tient son lecteur en haleine. Il est précédé d’une solide
introduction qui situe historiquement le voyage et rappelle au profane quelques
éléments de la vie et de I'organisation cisterciennes. De nombreuses notes et
quelques cartes permettent de suivre facilement le voyage. Des pieces justifica-
tives complétent cette publication trés soignée. Orivier FATIO.

J. BRUGGEMAN et A. J. VAN DE VEN : Inventaive des piéces d’archives
frangaises se rapportant @ I’ Abbaye de Port-Royal des Champs et
son cercle et a la vésistance contre la Bulle Unigenitus et a I’ Appel
(Ancien fonds d’Amersfoort). La Haye, Martinus Nijhoff, 1972,
450 p. (Archives internationales d’histoire des idées, 54.)

La premiére section de I'Inventaire recense les archives de Port-Royal qui
avaient été mises en siireté avant la destruction de l’abbaye en 1709 dans la
cure d'Utrecht ol les jansénistes comptaient des sympathisants. Transférées
entre 1720 et 1740 & Rijnwijk ol s’étaient installés des cisterciens de I’Abbaye
d’Orval qui avaient refusé la Bulle Unigenitus, elles revinrent lors de la ferme-
ture de la maison en 1772 & Utrecht, une partie d’entre elles devenant pourtant
propriété des oratoriens de Troyes et faisant partie maintenant du fonds jansé-
niste de la bibliothéque de Troyes. Conservée au séminaire vieux-catholique
d’Amersfoort, la collection se trouve désormais au Rijksarchief d’'Utrecht. Elle
compte 4248 piéces inventoriées par feu J. Bruggeman et comprenant notam-
ment les correspondances des abbesses, prieures, sceurs, Messieurs et amis de
Port—Roya.l, des documents concernant la résistance a la Bulle Unigenitus
(correspondance des Appellants, documents relatifs aux réfugiés francais et
belges aux Pays-Bas). — La collection recensée dans la seconde section (piéces



THEOLOGIE
CONTEM-
PORAINE

310 BIBLIOGRAPHIE

4249 a 7156) arriva au séminaire d’Amersfoort au siécle passé grice a I'abbé
Karsten qui réussit & ’acquérir des « Amis de la Vérité », cercle janséniste de
Paris. Elle contient principalement des écrits des Appellants contre la Bulle
Unigenitus. Elle est également déposée au Rijksarchief d'Utrecht. Des index
trés détaillés permettent une consultation aisée de cet inventaire trés soigné.
On se plaira a souligner 'utilité et I'intérét pour les chercheurs de tels instruments

de travail. OrLivieEr FaTtio.

Politique et foi. Troisitme colloque du Cerdic, publié par R. Metz et
J. Schlick. Strasbourg, Cerdic-Publications, 1972, 218 p. (Hommes
et Eglise, 3.)

Cet ouvrage s’ouvre sur une « analyse des comportements », qui porte prin-
cipalement sur des données francaises, sans s’interdire a l’occasion un coup
d’ceil sur les pays voisins. — Y a-t-il corrélation entre pratique religieuse et
attitude politique ? Oui, répond Fr. Isambert, elle est décelable dans la répar-
tition des suffrages que récoltent les partis, du moins 1a ol culture et région
sont fortement liés ; beaucoup moins dans la région parisienne. Aprés cette
contribution, quelque peu rébarbative de par ses statistiques, on trouve des
exposés plus synthétiques : Fr. Dreyfus examine les rapports des organisations
politiques avec ’engagement des chrétiens, a une époque ol une part d’entre
eux se dégage du conservatisme pour appuyer des formations de gauche;
J. M. Mayeur s’attache plus particuliérement aux positions des autorités ecclé-
siastiques et aux modalités de leurs interventions ; René Reymond a celle des
prétres, chez qui se manifeste en priorité la tendance générale a un engagement
plus marqué, en général progressiste ; enfin H. Madelin remonte aux motivations
des chrétiens en matiére politique : méfiance traditionnelle, dictée surtout par
une répugnance envers la division de la violence, aspiration a un spécifique
chrétien, qui parait « maigrir & vue d’ceil » et se réduire présentement a 1’obli-
gation faite au fidele d’aller voter ; tendance a une radicalisation politique qui
considére avec le marxisme que toute décision refléte les intéréts dominants
de la vie économique. — Aprés cette partie descriptive du colloque, on passe
a une autre, faite de «réflexion théologique»: J. M. Aubert montre qu’une
telle réflexion a toujours comporté des composantes politiques et qu’il vaut
mieux en étre conscient, non pour s’en préserver — ce qui est impossible —
mais « pour savoir que la composante admise n'est que relative a une époque
et a la mission de la théologie & cette méme époque » ; en effet « une attitude
neutraliste de 1'Eglise n’est plus justifiable, car elle est déja un choix politique
inavoué ». Mais, demande Ch. Wackenheim, I’analyse politique peut-elle par-
venir & elle seule A fournir les critéres du jugement théologique ? Non, mais elle
contribue & en définir le lewu ; il n’y a « pas de systéme chrétien », mais, en tant
que visée, « la foi éclaire les structures de l'intérieur », comme « une espérance
qui ne cesse d’interroger et d’inventer ». En plein accord avec cette perspective,
G. Caputo souligne davantage la vision chrétienne de la vie conférant a la
personne et a la communauté « un fondement stable au plan métaphysique ».
Il n’en dénonce pas moins toute absolutisation idéologique faisant d'un pouvoir
un Royaume et il s’éléve en conséquence non seulement contre un intégrisme
conservateur, mais aussi contre un intégrisme nouveau qui réve d'une théo-
cratie catholique se réalisant non plus par le sommet, mais par la masse, non
plus par des accords en haut lieu, mais par une action populaire, « a la base »;
contre ces conceptions, 1’auteur voit les chrétiens se différencier « non pas par



BIBLIOGRAPHIE 3II

des apports idéologiques spécifiques, mais par 1’accent, le ton, on pourrait dire
comme la mélodie de leur action »; & partir de 13, il suggére que la formule
du concordat devrait étre abandonnée ou revue dans le sens d'une défense de
la liberté de I’Eglise et de 1’homo religiosus en général ; la notion de parti confes-
sionnel est aussi & dépasser ou ne se légitimerait que « par une action interne
de purification ». En fin de colloque, la voix d’un théologien réformé, G. Casalis,
apporte 1'écho des débats soulevés par le rapport « Eglise et pouvoirs » et tente
de définir les conditions du discernement chrétien : « réalisme lucide », dit-il,
conscient que «la politique n’est pas tout, mais que tout est politique » et
aussi que « la foi ne peut se passer des analyses de situation » ; il court le risque
cependant de sous-estimer — a notre avis — le caractére approximatif de ces
analyses et par conséquent le degré de pluralisme inévitable dans 1’Eglise, par
exemple quand il écrit que «1a ou la foi, imitant le parti pris de Dieu, s’exprime
dans une pratique de solidarité, elle discerne et déchiffre aisément les points
d’application de sa responsabilité politique » ou encore ¢« qu'on ne saurait avoir
la méme foi, si on aboutit & des praxis politiques antithétiques». N’y a-t-il
pas 1a une extrapolation du combat de 1'Eglise confessante sous le nazisme ?
Et ne faut-il pas souhaiter, comme le fait René Reymond dans sa conclusion,
que se poursuive une réflexion sur la spécificité de la foi et la spécificité du
politique, serrant de plus prés la diversité des régimes politiques dans le monde
présent d’une part et d’autre part la portée exacte de la mutation que nous
sommes en train de vivre par rapport au temps qui nous a précédés ?

Louls RuMPF.

ALFRED DUBACH : Glauben in sdkularver Gesellschaft. Zum Thema
Glaube und Sikularisierung in der neueren Theologie, besonders
bei Friedrich Gogarten. Bern/Frankfurt, Lang, 1973, 196 P.
(Europdische Hochschulschriften, XXII/17.)

11 est difficile voire impossible de rendre compte du contenu de cet ouvrage
ou d’en mesurer l'importance, car il ne s’agit pas d’un traité¢ systématique.
On pourrait le caractériser comme un recueil de citations provenant d’auteurs
théologiques (allemands notamment) ayant affaire avec la foi chrétienne
confrontée avec le phénomeéne de la sécularisation et visant une relation posi-
tive, non dualiste avec le monde moderne. On ne sait pas si ce caractére par-
ticulier est voulu ou si ce sont les lignes d'un débutant qui n’a pas su faire autre
chose que le tour d’horizon du probléme a travers des lectures innombrables ;
le livre ne contient malheureusement aucun avant-propos ou indication a ce
sujet, si bien qu'on ne connait I’auteur que par son nom. Supposant que c’est
voulu, on doit admettre que ce livre peut rendre un assez grand service a ceux
qui s’'intéressent a cette problématique et qui trouveront ici les positions
importantes de Gogarten, Ebeling, Bultmann, Tillich d'une part et de Metz,
Rahner, Moltmann, Ott, etc. d’autre part. L’auteur les présente de telle fagon
que les problémes fondamentaux apparaissent : transcendance — immanence,
dieu — homme, révélation — histoire, notion de réalité. Par 13, le lecteur peut
se familiariser avec plus ou moins tous les arguments qui s’opposent a la vue
existentialiste de I’histoire, tels que le reproche de la privatisation de la foi,
I'histoire centrée sur le passé et le dualisme qui en résulte, la possibilité d’étre
érigée en principe ontologique et remplagant la réalité de 1l'étre. Comment
atteindre une compréhension globale, le sens plénier de la sécularisation,
Gogarten n’en ayant pergu qu'un aspect ? C'est ici le point de litige aujour-



312 BIBLIOGRAPHIE

d’hui (p. 60, 149). Il semble que pour l'auteur 1’¢interpénétration » de la trans-
cendance et de I'immanence, telle que I'événement du salut en Jésus-Christ la
représente ontologiquement, ouvre une voie pour arriver a ce but. La différence
entre foi et histoire est alors d’ordre eschatologique et non christologique. On
regrette seulement que les contributions sociologiques a ce sujet n’aient pas
trouvé de place dans cet ouvrage. — Par ailleurs, on doit reconnaitre que
Gogarten trouve ici un interpréte nuancé, encore que ’on pourrait se demander
si la conceptualité existentiale selon Heidegger et Bultmann lui rende justice.
La aussi, on regrette que I'auteur ne se soit pas inspiré davantage d’études sur
Gogarten (par exemple Strohm, Lessing, Weth) pour le placer dans son contexte
historique. Cela aurait probablement exigé un exposé plus profond en ce sens
que l'auteur aurait da faire plus que dégager les grands thémes sous-jacents a
la théologie de Gogarten, tiche dont il s’acquitte du reste fort bien.

KLAUSPETER BLASER.

J. A. T. RoBINSON : La différence du chrétien auwjourd hui. Traduit
de I'anglais par Frangois Larlenque (The Difference in Being a
Christian). Paris, Le Seuil, 1973, 155 p. (Traduction allemande :
Heute ist der Christ anders. Miinchen, Késel, 1973, 91 p.)

J. A. T. Robinson a passablement choqué les esprits en publiant son
fameux Diew sans Dieu (Honest to God) il y a une dizaine d’années. Mais pour
certains, il représentait une espérance et un encouragement. Il est difficile
de dire si son livre d’alors a porté les fruits souhaités par beaucoup, mais ce
qui est certain, c’est que la foi chrétienne n’a pas fait faillite & cause de cette
publication controversée. Aujourd’hui, Robinson nous surprend avec une
nouvelle contribution qui porte cette fois sur le chrétien (a noter dans les titres
allemands : Goit ist anders — Heute ist dev Chyist anders). 11 s’agit de conférences
élaborées et données en Angleterre et en Amérique latine. Par la force des
choses, personne ne sera choqué cette fois-ci, d’une part parce qu’il y a la des
articles trés réfléchis, d’autre part parce que tout le monde reconnait la néces-
sité de I'approche anthropologique. Bonhoeffer continue & jouer un grand r0le
dans la pensée de l'auteur et on remarque chez lui cette volonté de concilier
un réformisme assez profilé avec la recherche de la spécificité chrétienne de
toute action. L'accent se trouve donc déplacé par rapport au premier ouvrage,
ce qui ne signifie pas que Robinson ait abandonné ses positions antérieures au
sujet de Dieu. — Dans cette perspective, on se sent attiré par ’analyse que
Robinson fait du fossé qui sépare l’existence actuelle de la doctrine habituelle.
Mais on ne peut s’empécher de penser que les constats concernant ’amour et
la koindnia comme présence du royaume deviennent de plus en plus plats.
Il est sans doute important de poser la question de savoir comment on peut
aujourd’hui étre homme, qu’on soit chrétien ou non. Mais la réponse ne serait-
elle finalement pas plus difficile encore que nous ne I'imaginons ? Il est quelque
peu paradoxal de devoir constater qu’au moment ot Robinson se tourne vers

le chrétien il faudrait au fond de nouveau se pencher sur la question de Dieu... !

KLAUSPETER BLASER.

LAURENT GAGNEBIN : Quel Diew ? Lausanne, L’Age d’Homme, 1971,
87 p. (Aléthina, 2.)

Poursuivant son dialogue avec tous ceux que rebutent les dogmes et les
institutions ecclésiastiques, attentif aux interrogations de lexistentialisme



BIBLIOGRAPHIE 313

athée, 'auteur affirme sa foi au Dieu libre qui veut I’homme libre, « inventif et
créateur, conquérant ». Le Dieu de I’Evangile n’est pas celui des philosophes,
« totalement indépendant de I'homme et absolu »; il n’est pas plus celui de
I'orthodoxie religieuse (qui le réduit a I’état d’objet au lieu de respecter en lui
le sujet), ni celui que définissent les institutions ecclésiastiques dont le sectarisme
demeure la permanente tentation. C’est dans le mouvement de notre liberté,
par lequel nous cherchons & nous dépasser nous-mémes en tant qu’étres de
nature, que nous trouvons la seule indication de I’existence de Dieu — indication
qui n’est pas une preuve ! Et, réciproquement, ce n’est que dans la foi en Dieu
« qui nous a aimés le premier » que nous réalisons véritablement notre liberté.
Notre personne n'est pas un donné, mais « une tiche & réaliser, au travers de
toutes nos rencontres dont la principale est celle de Dieu ». Croire ainsi, c’est
forcément accepter en soi le doute : « Le croyant est avant tout 1’homme qui
cherche Dieu, et I’athée, celui pour qui la question de Dieu est résolue défini-
tivement, que ce soit pour conclure & son affirmation ou a sa négation. » Celui
qui croit préfere a la religion « qu’'on a» I’engagement personnel du cceur et
de la vie, « combat ici-bas pour le Royaume de Dieu, par I'amour accordé
aux étres et aux choses dans ce qu'ils ont de plus fragile et de plus passager » —
Ecrit « pour le grand public et avec lui », ce petit livre clair et généreux ne céde
pas a la tentation de la facilité. Il est stimulant. Il nous laisse cependant avec
deux questions : en éliminant 'affirmation de la mort substitutive du Christ
sur la croix, ne fait-il pas bon marché d’un élément essentiel de la révélation
biblique ? Et le refus de 'auteur d’objectiver la révélation dans le monde de la
nature et de I'histoire ne le conduit-il pas, trop vite, a se cantonner au monde

. ., e 1. . . ”
de l'intériorité et de 1'individualisme ? BonraaRs TouinE:.

J. GreiscH, K. NEUFELD, CH. THEOBALD : La crise contemporaine.
Du modernisme a la cvise des herméneutiques. Paris, Beauchesne,
1973, 190 p. (Théologie historique, 24.)

Cet ouvrage rassemble trois études qui sont le fruit d’une « Semaine métho-
dologique » organisée par l'Institut catholique de Paris en février 1973, sur le
théme « Histoire et Théologie ». Les sujets traités sont d’actualité (la crise
moderniste 4 travers le dialogue manqué de Loisy et Blondel et ses échos dans
la crise religieuse présente, par Ch. Theobald ; 'ecclésiologie de Harnack, par
K. Neufeld ; la crise de I’herméneutique, par J. Greisch) —- ou du moins fortement
actualisés par les réflexions qu’ils inspirent et les méthodes d’investigation des
auteurs. La crise moderniste est ainsi l'occasion d’une analyse systématique
de deux formes de « savoir » théologique, ouvrant la voie a une recherche fonda-
mentale concernant le «lieu » épistémologique de la théologie par rapport a
I’histoire et a la raison scientifique. — On retiendra encore le texte de J. Greisch
qui dresse un bilan suggestif des différentes prises de position critiques (de
Habermas 4 Derrida) suscitées par I’herméneutique de Gadamer, et qui s’efforce
de tirer les conséquences de ce débat (ol se joue le sens méme de 1’entreprise
herméneutique) pour la pensée théologique d’anjourd’hui. Cette derniere étude
est assortie d’un utile tableau « topographique » qui situe les principales figures
évoquées, dans leur contexte national et selon leur site épistémologique.

GABRIELLE DUFOUR-KOWALSKA.



PHIiLOSOPHIE
CONTEM-
PORAINE

314 BIBLIOGRAPHIE

MicHAEL LANDMANN : Philosophie. Thr Auftrag und ihre Gebiete.
Darmstadt, Habel, 1972, 302 p. (Das Wissen der Gegenwart.)

Ce livre est constitué a partir de cours donnés & I’Université libre de Berlin.
Mais ce nouvel ouvrage de Landmann, philosophe bien connu pour ses travaux
d’anthropologie philosophique, concerne en fait tout homme soucieux de
discerner, comme lui, le statut de la philosophie, sa problématique éternelle
et contemporaine, a partir de questions étudiées au travers de son histoire. — Le
livce de M. Landmann se divise en trois grandes parties. Dans la premiére,
I'auteur situe le lieu de la philosophie en la distinguant d’autres activités cul-
turelles. Puis, dans la deuxiéme, il part de 'intérieur méme de la philosophie,
en situe et en fixe les sources et les origines : psychologiques, formelles, ration-
nelles ; ceci lui permettra de dégager 1'unité et ’essence de la philosophie et,
par 1a, son enjeu propre dans la situation culturelle et politique contemporaine.
Enfin, aprés avoir situé la philosophie de I'extérieur et de l'intérieur, 1'auteur
distingue, dans la troisiéme partie, les diverses disciplines philosophiques. — Ce
compte rendu donne 'impression d’une description schématique de ce qui, en

réalité, est méditation profondément philosophique. WHEEEL ChiNi

V. J. BOURKE : Histoire de la morale. Paris, Le Cerf, 1970, 516 p.

Paru en anglais en 1968 & New York sous le titre History of Ethics, ce survol
de la philosophie morale occidentale reléve d’une part la carte des voies prin-
cipales tracées par les grands courants d’idées constitutifs de notre culture et
d’autre part le plus grand nombre possible des itinéraires personnels suivis par
les penseurs qu'’il situe les uns par rapport aux autres. C’est dire que l'ouvrage
peut servir comme dictionnaire des auteurs aussi bien que des notions, grace
4 un index qui contient les uns et les autres ; il comporte également une biblio-
graphie abondante (p. 442-506) ; d’autre part, il n’est pas purement chrono-
logique, mais vise a faire ressortir le rapport entre les diverses problématiques.
L’objectivité de 'auteur — qui a enseigné depuis quarante ans aux universités
de Toronto et de Saint-Louis — est suffisante pour que sa propre orientation
ne se dévoile qu’'en derniére page ; dans 1'éthique strictement contemporaine,
il ne voit que trois courants nettement distincts : I'analyse linguistique, 1'exis-
tentialisme et le naturalisme ; il s’avoue en faveur de ce dernier, compris comme
une théorie assez large d’ailleurs « selon laquelle les jugements éthiques pour-
raient trouver leur justification dans les faits, les expériences de la vie humaine ».
— Cette option est en accord avec un aspect dominant de la pensée anglo-
saxonne, qui, ainsi que le note 'auteur, reste assez étrangére a l'existentialisme.
Un des intéréts de cet ouvrage est d’ailleurs de ncus informer de courants
philosophiques américains rarement cités en Europe, et inversement de savoir
présenter la pensée du vieux continent & des lecteurs du nouveau monde. Une
réserve cependant a4 propos de son chapitre sur la Réforme: est-il juste de
présenter Luther comme exemple de « I'éthique théologique approbative » pour
laquelle «les seules régles morales sont les commandements divins» ? Sans
doute Bourke ajoute que 'influence de Luther tient surtout 4 sa conception de la
liberté personnelle. Mais il ne marque pas assez la portée décisive de la dialec-
tique de la loi et de la foi chez le Réformateur comme arriére-plan de l'existen-
tialisme, de la « suspension de 1'éthique » chez Kierkegaard et des conceptions

« situationistes » d’aujourd’hui. {.oume Busee



BIBLIOGRAPHIE 315

J. DELONCLE : Orientations actuelles de la psycho-pédagogie. Paris,
Privat, 1972, 150 p.

Dans cet ouvrage d’introduction destiné a des étudiants d’Ecoles Normales,
Mme Deloncle défend la thése que la psycho-pédagogie est la réponse adéquate
a la crise actuelle des systémes éducatifs. Bien que la définition de la « psycho-
pédagogie » reste vague — elle est parfois caractérisée comme «un phéno-
méne au sens que donne a ce mot la réflexion philosophique moderne » (p. 8),
ailleurs « un mouvement » (p. 9), une fois ¢ un fait » (p. 19) —, l'auteur montre
successivement comment la psycho-pédagogie fait de ’enfant «la valeur pre-
miere de I'éducation » (p. 21); comment elle permet de mieux organiser les
« milieux de vie » en particulier pendant la premieére enfance ; enfin, comment,
a travers I'éveil des intéréts et des sens, la stimulation de la créativité et les
attitudes non directives, la psycho-pédagogie ouvre de nouvelles perspectives
intéressantes. En conclusion, l'auteur se demande si, aprés tout, «changer
I’école, ce n’est pas changer la vie» (p. 145) ? Ce qui est vrai... pour autant
que la société le veuille et qu’elle en donne les moyens aux sous-systémes

éducatifs. P1ErRRE FURTER.

O. ReBouL : L’éducation selon Alain. Préface de J. Chiteau. Montréal
et Paris, Vrin, 1974, 225 p.

Apreés avoir introduit de fagon générale en 1971 a la philosophie de 1'édu-
cation, O. Reboul applique maintenant sa méthode & I'ceuvre d’Alain. Ce qui
n’est pas une téche facile puisqu'il s’agit (p. 24-25) : d'inferpréter une ceuvre
dispersée sur quelque 15 oco pages; de construire — ou mieux, de dégager —
la cohérence d’'un systéme qui apparait & beaucoup comme un ensemble chao-
tique ; enfin, de confronter une pensée trés (trop ?) marquée par son temps
avec les résultats des sciences humaines qu’'Alain dédaignait et méme, parfois,
méprisait. Le résultat est passionnant, en particulier lorsque 'auteur met en
relief la puissance et les limites de la pensée politique d’Alain. Non seulement
celui-ci a défendu une position démocratique extréme — 1'éducation ne doit
pas se proposer de former des élites éclairées, mais de susciter un peuple éclairé —,
mais surtout il conteste toutes les tentatives de rendre la violence rationnelle.
Ce qui le conduira a un individualisme exarcerbé qu’il compense a peine par
une foi en ’humanité confinant & une croyance religieuse «ou 1'école est un lieu
sacré, la culture, un culte » (p. 212). Ce penchant aux paradoxes touche aussi
la pédagogie d’Alain. D’une part et surtout dans ses premieres ceuvres, Alain
défend une pédagogie qui veut préserver I'enfant chez 1'adulte en maintenant
la part d’'inachévement chez I'homme. Devenir adulte, ce serait rester jeune !
Le but de la pédagogie serait alors I'abolition de 1’éducateur. D’autre part,
Alain dans ses polémiques contre I’Education Nouvelle penche de plus en plus
vers une pédagogie de la rupture et du passage brutal de l'enfance & I'dge
d’homme en délivrant I'homme chez l’enfant. A l’origine de cet ultime paradoxe,
il y aurait, selon O. Reboul, I’intuition premiére d'un « élan humain » qui pousse
I'homme a se dépasser sans cesse et que I’éducateur doit soutenir. En bref, le
travail de O. Reboul est une illustration québecquoise d’'un domaine de la
philosophie ol la production en langue frangaise est restée trop modeste.

PI1ERRE IFURTER.



316 BIBLIOGRAPHIE

EDGAR MORIN : L’ homme et la mort. Nouvelle édition. Paris, Le Seuil,
1970, 352 p.

Un livre généreux a la démarche ample et majestueuse, qui arpente les
millénaires et les continents a la maniére d’'un Vishnou Trivikrama et qui
pourtant ne néglige jamais l'enquéte patiente du détail, indispensable a 1'éla-
boration d’une vue d’ensemble. On comprend aisément qu’on ait ressenti le
besoin de rééditer cet ouvrage dont la premiére édition date de 1951. — La
tentative de présenter une analyse aussi compléte que possible des problémes
que la mort a posés et ne cesse de poser a ’homme est en grande partie réussie,
et cela grice a une culture générale qui ne manque pas d’impressionner le
lecteur : I'auteur s’intéresse & presque toutes les sciences modernes, et il aimerait
élaborer une sorte d’anthropologie globale. Toutefois, parmi toutes les sciences
de I’homme il privilégie nettement la biologie (sur laquelle il s’appuie avant
tout dans un nouveau chapitre final rédigé pour couronner la nouvelle édition).
Aux deux modes principaux de reproduction biologique de la vie: la dupli-
cation (dédoublement de la cellule) et la fécondation (naissance d’un individu
nouveau), correspondent en effet les deux tentatives primitives de surmonter
le scandale de la mort: la croyance au «double » (qui sera bientdét compris
comme une ame) et la croyance en la mort-résurrection. En une grandiose
fresque historique 1'auteur essaie de montrer que toutes les religions, toutes les
philosophies et toutes les civilisations reposent sur des interactions et des muta-
tions de ces deux mythes essentiels. — L’auteur considére la religion comme une
simple projection de ’homme ; pourtant, dans ses conclusions, il formule ce
qu'’il convient bel et bien d’appeler une eschatologie méta-religieuse : il attend
le dépassement de I'individu et de I'espéce humains dans un métanthrope, dans
une mutation décisive de I’étre humain, dans une nouvelle aventure qui consis-
terait & ce que les hommes « poussés par l'amour et la curiosité, se vouent a
I'itinérance vers l'au-dela, dans 1'aléa, I'incertitude, la mort », puisque 'homme
est le dépositaire du destin biotique universel, « I’enfant et le berger des nucléo-
protéines, qui le poussent et qu'il conduit, entre 1'indéfini et 'infini ». Ainsi
ce livre prétendument areligieux apparait comme un document éloquent d'une

nouvelle spiritualité qui est en train de naitre. Chiitah, KLiEER

MAURICE NEDONCELLE : [nfersubjectivité et ontologie. Le défi person-
naliste. Louvain-Paris, Nauwelaerts, 1974, 383 p.

Il s’agit d’un recueil d’articles : des procédés mécanographiques facilitent en
effet ce genre de réimpression, méme si l'inévitable disparité des typographies
choque l'eeil. — Comme le dit 'auteur lui-méme, ce livre, « tout en restant dans
le sillage de mes travaux antérieurs, (...) les infléchit» (p. 5). Or les travaux
antérieurs de M. Nédoncelle amenaient déja A poser la question, implicitement
contenue en eux, du dépassement de l’analyse descriptive et phénoménologique
des rapports inter-individuels, dans la direction de ’ontologie ou de la méta-
physique. « J'avais jadis écarté les ontologies», écrit l'auteur; et il ajoute:
« Et j’en propose une & mon tour » (p. 5). Le probléme toutefois qui nous retient
n’'est pas de savoir si M. Nédoncelle a bien ou mal fait d’expliciter dans cet
ouvrage-ci une ontologie qui jadis était, sinon thématisée, du moins contenue
comme une intentionalité derniére. Notre question reléverait plutot de l'ordre
critique : sous quelles conditions critiques le philosophe est-il autorisé a passer



BIBLIOGRAPHIE 317

de la description phénoménologique 4 des énoncés qui prétendent dépasser le
constat des phénomeénes et nous entretenir de 1’étant, ou de I'étre de 1'étant ? —
Ajoutons a cette question l'expression d'un sentiment admiratif au vu des
pages trés remarquables et trés intéressantes que l'auteur consacre, dans la

partie historique de son livre, a Boéce. J.-CLAUDE PIGUET.

JEAN PAUMEN : Temps et Choix. Bruxelles, Editions de I'Université
de Bruxelles, 1972, 238 p.

Nous n’avons pas la prétention de rendre compte en quelques lignes d'une
méditation aussi exigeante que celle de J. Paumen. S’appuyant tour a tour sur
Rauh, Bergson, Nietzsche, Jaspers, Heidegger, mais aussi sur des romanciers
comme FFaulkner, Hemingway, Melville, l'auteur poursuit une réflexion per-
sonnelle sur la question du choix. Poser philosophiquement cette question,
c’est accepter d’en rester a l'inachevable, c’est s’engager «sur les chemins
incertains d'un inflexible et pensif questionnement » (p. 116). On ne peut faire
abstraction des conditions existentielles, sans par la méme fausser le probleme.
Car c’est justement parce que 'homme est « fondamentalement un étre de
temps » (p. 32) qu'il est un étre de choix. Le probléme du choix est donc indis-
sociable de celui du temps. Y a-t-il alors une possibilité d'un choix du temps ?
Y a-t-il une « expérience premiére, par rapport a laquelle I’expérience du choix
serait une expérience seconde » (p. 131) ? Ou bien plutdt, ne faut-il pas recon-
naftre que, la question du choix naissant toujours de la finitude de I’homme,
«s’enquérir du temps du choix... c’est congédier, indirectement et sans appel,
toute idée d’un quelconque choix du temps» (p. 106). Pas davantage, on ne
saurait trouver un choix premier ou parvenir & un choix pur, par un total
dépassement. Le choix ne peut en effet rompre avec toutes les attaches puisque
le choix d’aujourd’hui rétroagit sur la décision d’hier et influence forcément
celle de demain. Le temps du choix étant celui de notre finitude, il faut bien
accepter de devoir en rester 4 «la patrie des choix imparfaits, des antinomies
sans solution et des sacrifices sans réponse » (p. 234} et s’exercer a4 maftriser
I'imperfection. — Toute une philosophie de I'existence, «une sagesse des
exercices de I'imperfection » qui s’accompagne d’un certain tragique, se dégagent
finalement de ce bel ouvrage. MicuEL CORNU.



	Bibliographie

