
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1975)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Théologie Jacques Maritain : Approches sans entraves. Paris, Fayard, 1973,
contem- cne p.
foraine

Cet ouvrage publié par le « Cercle d'études Jacques et Raïssa Maritain »

réunit une série d'études publiées par le philosophe catholique dans diverses
revues. Un tel livre reflète bien les dernières orientations de ce grand ami du
Cardinal Journet dont la pensée influence d'une manière si notoire les essais

théologiques de Maritain. Ainsi, la lecture du texte sur « le sacrifice de la messe »

nous met en contact avec cette thèse : « Le Sacrifice de la Messe est identiquement

l'acte sacrificiel lui-même du Calvaire » (p. 423). La célèbre profession de foi
de Paul VI (30 juin 1968) se contente d'affirmer que la messe « est le sacrifice
du Calvaire sacramentellement présent sur nos autels ». Maritain propose une
doctrine allant bien au-delà de l'enseignement officiel de son Eglise. Sous un
mode de présence non sanglant, « le sacrifice, en lui-même sanglant, se trouve
réellement et invisiblement devant nous » (p. 445). L'auteur recourt à la thèse
de la « coexistence » de l'histoire humaine à l'éternité divine. Maritain s'inspire
manifestement du Cardinal Journet dont il prolonge d'ailleurs la pensée. —
Mais cet ouvrage contient aussi une série d'études d'ordre philosophique. On

y retrouve cette confiance en la valeur éternelle de la doctrine de saint Thomas,
la pensée moderne ayant radicalement dévié à partir de Descartes. Cependant,
l'auteur constate, à propos de la conception du rôle de la femme dans la création,
que Thomas d'Aquin «n'a pas pu réussir... à se délivrer du climat de
l'intelligentsia de son époque ». Maritain alors exprime des « réflexions mélancoliques »,

évoquant les « servitudes de notre nature blessée, une servitude à laquelle nul
n'échappe complètement » (p. 199). — A ceux qui désirent connaître les
derniers développements d'une pensée toujours vigoureuse dans son évolution,
nous conseillons vivement cet ouvrage. Georges Bavaud

Jacques Bur : Sens chrétien de l'histoire. Initiation au Mystère du
Salut. Paris, Téqui, 1973, 492 p.

Cet ouvrage, préfacé par le Cardinal Garrone, manifeste bien l'influence
profonde qu'a exercée sur la théologie catholique la Constitution « Gaudium
et Spes » du IIe Concile du Vatican. En effet, ce document souligne fortement
que le monde et l'Eglise ont, dans le plan divin, la même vocation eschatologique

: l'entrée dans le Royaume. J. Bur centre son ouvrage sur cet enseignement

conciliaire. « Il faut donc rejeter tout dualisme entre le monde et le

Royaume de Dieu ; entre la nature et la grâce, tout dualisme qui les situerait
sur deux plans superposés. » La raison de ce refus La voici : « En raison de



BIBLIOGRAPHIE 245

cette vocation divine et unique du monde et de l'humanité appelés à s'achever
dans le Christ à la Parousie, en raison de ce dessein unique de Dieu,... il y a

conjonction constante entre la création et la rédemption divinisatrice, entre
les tâches de civilisation et les tâches d'évangélisation, entre la construction
de la cité séculière et le progrès du royaume de Dieu. » Cependant, l'Eglise ne
doit pas être confondue avec le monde. En effet, le peuple de Dieu « est devenu
'tout autre' par le fait qu'il se rassemble autour du Christ qu'il reconnaît pour
son chef et qu'il veut suivre avec la volonté de s'engager avec lui dans son
mouvement pascal... » Dans cette perspective, l'Eglise est considérée comme
« sacrement de salut » pour la partie de l'humanité qui ne confesse pas encore
la seigneurie de Jésus-Christ. Ces vues nous semblent authentiques ; elles

permettront au croyant qui lutte pour l'avènement d'une justice temporelle
plus grande entre les peuples de situer son action dans la perspective du Royaume
de Dieu- Georges Bavaud.

Jacques Rössel : Le salut aujourd'hui. Documents de la Conférence
missionnaire mondiale de Bangkok. Genève, Labor et Fides, 1973,
132 p.

Organisée par le Conseil œcuménique des Eglises, cette conférence, la
cinquième du genre, a réuni quelque trois cents délégués, venant de six
continents, du 29 décembre 1972 au 9 janvier 1973. Très bien présentée et commentée

par Jacques Rössel, la documentation réunie dans ce petit volume va au-delà
d'un rapport officiel, qui existe par ailleurs. Tenant compte aussi bien des
textes préparatoires que des appréciations critiques qui ont suivi la conférence
et groupant, en plus des résolutions des diverses sections, des textes cultuels
et personnels extrêmement significatifs, Jacques Rössel parvient à nous faire
entrer dans l'intimité de cet énorme bouillonnement de races, de cultures,
d'options politiques et théologiques. On assiste là, au niveau du peuple des

Eglises, à un déballage critique des plus graves questions théologiques, généralement

abordées en des lieux plus confortables : dénonciation passionnée du
christianisme petit-bourgeois, introverti et aliénant des Eglises occidentales,
recherche commune d'une conception nouvelle de l'action chrétienne dans le
monde (« Nous devons agir et cependant ne jamais oublier que les œuvres de nos
mains sont fragmentaires... » p. 27), imagination d'une nouvelle attente
eschatologique (« Le salut se vit dans l'attente, certes, mais non celle d'une salle
d'attente», p. 90), nouvelles compréhensions de la «conversion» (p. 80 ss.) et
du statut anthropologique et culturel du chrétien (« cela soulève le problème
de ce qu'on appelle l'aliénation missionnaire », p. 71), appel original à la
souffrance et au martyre (p. 69 ss.), etc. L'impression qui domine est que, à Bangkok,
une interprétation renouvelée de l'Evangile de Jésus-Christ s'est fait jour, sous
la pression des peuples opprimés, mais sans que soient rejetées les interprétations
traditionnelles qui, d'abord, auraient pu paraître désuètes. Ainsi pour la
justification par la foi, cf. l'étude biblique sur Rom. 3, p. 50 ss. : «La justification
du pécheur est l'élément essentiel de la foi chrétienne. » Citons enfin cette
déclaration de la section II : « L'intérêt particulier que nous avons porté aux
implications sociales, économiques et politiques de l'Evangile n'exclut en aucune
manière les dimensions personnelles et éternelles du salut» (p. 86). — Nous
recommandons cette lecture aux personnes qui ne voient que somnolence
quiétiste et conservatisme politique dans les Eglises chrétiennes.

Pierre Bonnard.



BIBLIOGRAPHIE 246

Ivan Gobry : La révolution évangélique. Paris, Lethielleux, 1973,
136 p.

Ce petit livre, que l'on voudrait avoir écrit... mais tout autrement, aborde
successivement les révolutions de Jésus, de l'Eglise puis « notre révolution ».

Sur une double base biblique et historique, l'auteur entend montrer dans quel
sens le chrétien d'aujourd'hui peut être un révolutionnaire. Sa thèse générale
s'exprime dans une phrase comme celle-ci : « La véritable révolution consiste
moins dans une rupture du présent avec le passé, que dans une instauration de
l'éternité dans un présent qui la fuit sans cesse » (p. 104). Ou encore : le chrétien
« est novateur parce que fidèle : c'est en conservant intacte la passion de l'esprit
qu'il bouscule sans cesse la lettre (entendez : l'institution ecclésiastique ou
politique), ne lui laissant jamais ce repos qui est le signe de la mort » (p. 109). En
fait, on comprend vite que M. Gobry bouscule bien peu de choses : Paul, auteur
de l'épître aux Hébreux (p. 33), aurait prêché l'universalité des mérites (p. 37) ;

il s'agit de tout adopter pour tout sanctifier (p. 59 ss) ; la communauté monastique

« reproduit » celle de la primitive Eglise (p. 60 ss) ; la révolution des institutions

« suivra » celle des cœurs et des mœurs (p. 73 ss) ; « les intellectuels
révolutionnaires sont le plus grand danger du peuple » (p. 72) ; il en est de même des

théologiens, savants et journalistes que « la nouvelle chrétienté enfante »

(p. 103). « Où donc trouver l'Unité de la purification et l'effort qui réaliseront
cette continuité dans le temps et dans l'espace Où donc sinon dans le successeur

(c'est l'auteur qui souligne) de Pierre... » (p. 128). — Un grand sujet, massacré

sur un ton péremptoire qui frise parfois l'injure (cf. p. 124 s. sur ceux qui
désintègrent l'Eglise). Il n'est de pires conservateurs que ceux qui s'autorisent
de l'Esprit saint. Pierre Bonnard.

James-H. Cone : Teologia nera della liberazione e Black Power.
Introduzione di Franco Giampiccoli. Traduzione di Bruno e
Mirella Corsani. Torino, Claudiana, 1973, 223 p.

Une théologie née de la souffrance exaspérée et de la révolte. « Un coup de

poing dans l'estomac de notre christianisme blanc trop satisfait de lui-même »,

comme le dit la présentation du livre. Il serait facile, dit Franco Giampiccoli,
de critiquer ce que cette théologie a d'exagéré et d'unilatéral. Mais on ne se

sent pas le droit de le faire car elle pose brutalement un problème auquel nous
ne pouvons échapper. Qu'avons-nous fait, nous les blancs, de l'Evangile
Tel que nous l'avons interprété, a-t-il quelque chose à apporter aux noirs —
Bien que partisan du Black Power, Cone ne rejette pas l'Evangile. Les blancs
l'ont mal compris et falsifié. A l'aube de l'histoire d'Israël, Dieu est le Libérateur,

celui qui prend le parti des opprimés et les fait sortir de la maison de

servitude. Loin d'être du côté des maîtres et des oppresseurs, Jésus est l'Opprimé
par excellence, le rejeté, le condamné à mort. Dieu et le Christ tiennent le parti
des Noirs, ils sont « noirs ». Et le chrétien, s'il veut être sauvé, doit accepter
cette noirceur, cette négritude. C'est en renonçant à tous les privilèges de race,
de culture, en se mettant au rang des plus méprisés qu'on entre dans le royaume
de Dieu. — Cone reconnaît bien que les Noirs ne sont pas les seuls opprimés.
Il parle aussi du génocide des Indiens d'Amérique. Mais on peut lui opposer
que le péché ne se résume pas dans le seul racisme. Il arrive à des Blancs — il
est arrivé aussi à des Noirs et à des Jaunes — de traiter leurs frères de race avec



247 BIBLIOGRAPHIE

autant de cruauté que s'il s'agissait de races dites inférieures. L'instinct de
possession et de domination fait autant de victimes que le racisme. Il n'en
reste pas moins vrai que les chrétiens d'Europe et d'Amérique n'ont pas su
dénoncer l'incompatibilité du racisme et de l'Evangile et ne l'ont pas assez
combattu. Il est bon que le livre de Cone nous y fasse réfléchir.

Lydia von Auw.

Jacques Ellul : Les nouveaux Possédés. Paris, Fayard, 1973, 286 p.

Ce livre est à la fois une étude sociologique et une œuvre dont le ton évoque
parfois celui des prophètes de l'Ancien Testament. Ceux qui suivront l'auteur
dans l'analyse qu'il fait de notre société ne pourront s'empêcher d'être impressionnés

par l'avertissement qu'EUul adresse aux chrétiens de notre temps.
L'éminent sociologue et historien nous donne, en quelque sorte, une grille qui
doit nous permettre de décrypter les principaux aspects de notre civilisation
postchrétienne et technicienne. — Nous croyons vivre dans un monde
sécularisé, rationnel, scientifique, areligieux, où l'homme serait devenu adulte
dans la mesure où il ne croit plus. En fait, nous baignons dans un univers où
le sacré, avec les symboles qu'il suscite, les mythes, liés à la société et à la
technique — depuis que nos rapports avec la nature ont été détruits —,
foisonnent et tentent de « reconstruire un environnement » qui nous procurerait
un sentiment de sécurité. Cette situation s'explique non pas malgré le développement

de la science et de la technicité, mais à cause de lui. L'homme, qui
n'est plus chrétien, se sent plus désemparé que jamais dans son être profond.
Ayant abandonné la Révélation biblique, qui ne fait aucune place au sacré,
il sacralise l'Histoire, l'Etat, le Sexe, espérant découvrir quand même, au sein
de sa finitude, une certaine « permanence » de l'homme. Assoiffé de « religieux »,

alors que le christianisme est antireligieux par essence, il sécrète des « religions
séculaires », dont la plus commune et la plus exemplaire est « la religion
politique ». Et ceci aussi bien dans les pays capitalistes, à régime libéral, que dans
les pays socialistes. Religions sans dieu, à moins que l'homme ne s'efforce
d'unifier la Révélation du Christ avec les croyances fondamentales de ce siècle,
portant ainsi la confusion à son comble. — Au Moyen Age, Ellul le montre
dans un chapitre liminaire, la chrétienté, tout en ayant assimilé la culture
antique et l'élément religieux préexistant, avait su maintenir la distinction
entre la Révélation chrétienne et le sacré des religions païennes. Il n'y avait
pas davantage, alors, d'ambiguïté dans les rapports entre l'Eglise et les
pouvoirs politiques : les deux ordres « s'organisaient l'un par l'autre ». — C'est
à partir de l'humanisme que « les religions séculières » vont se développer
dans une société devenue laïque ; à l'image des mythes, elles emprunteront des
formes différentes suivant les époques, pour parvenir, au XXe siècle à leur
plein épanouissement. — Ce processus concerne directement les chrétiens ;

Ellul le leur dit avec toute la fougue et l'ironie du polémiste. Qu'il s'agisse des

théologies de la mort de Dieu, de l'attitude de l'Eglise face à la politique, de

l'œcuménisme, Ellul voudrait dessiller les yeux des chrétiens, tout
particulièrement des intellectuels chrétiens, afin qu'ils ne commettent pas l'erreur
capitale de réintroduire « le religieux » dans le christianisme, en un amalgame
contraire à la Révélation chrétienne. — Selon lui, le danger que court la
chrétienté contemporaine ne vient ni de l'athéisme — extrêmement rare et de

haute vertu —, ni du développement des sciences, de la technicité, ni du pouvoir



248 BIBLIOGRAPHIE

croissant de l'Etat, ni même des idéologies, quelles qu'eUes soient. Il réside
dans l'aveuglement stupéfiant dont les chrétiens se rendent coupables en
situant le danger là où il n'est pas et en l'ignorant là où il est, c'est-à-dire dans
la sacralisation de la science, du pouvoir politique, de la Bible. — Par crainte
de ne pas tenir suffisamment compte de l'évolution de notre monde, des théologiens

font, de la sécularisation, la vérité du christianisme. Et d'autres chrétiens,
en un retournement aberrant, attendent de l'Histoire qu'elle donne un sens
à la Révélation et au christianisme, quand c'est d'eux qu'elle reçoit son sens.
Ils prétendent, de même, démythifier la Parole, alors que c'est la Parole qui
démythifie et libère. — C'est ainsi que, poussés par le désir d'être ouverts à

tous les aspects de ces « religions séculières » et de leurs mythes, égarés parfois
par le prétendu renouvellement du message évangélique qu'elles croient apporter
en faisant un grand usage du mot « amour » et du nom de Jésus, bon nombre
de chrétiens en viennent à récuser le caractère irréductible de la Révélation
chrétienne. Ils renient, de ce fait, le christianisme, qui repose tout entier sur
l'Incarnation et sur la Parole transmise à travers la Bible, pour « construire
un néo-christianisme en fonction de notre monde laïque, sécularisé, scientifique,
fonctionnel ». — De toute la vigueur de sa personnalité, de sa réflexion, de ses

convictions, Ellul dénonce le désarroi fait d'équivoques, de notions fausses,
d'interprétations erronées, dans lequel la chrétienté est plongée, de nos jours,
soit par cécité, soit par lâcheté. — La rigueur du point de vue d'Ellul force
le respect, la reconnaissance aussi. A le lire, en effet, on est bien obligé d'admettre
que nous sommes plus influencés que nous ne le pensons souvent par la critique
marxiste, par exemple, ou bien que, gagnés par le laxisme ambiant qui se

prétend tolérance et ouverture d'esprit, nous abandonnons les critères sans
lesquels la rectitude de la pensée, voire de la foi, n'est plus possible. Il faut
toujours du courage pour dire que le roi est nu. Ellul le fait. Cependant, son
livre ne suscite pas toujours une adhésion entière. La rigueur de ses affirmations

et de ses jugements paraît parfois liée à sa qualité de grand intellectuel.
La réalité n'entre pas si facilement dans les cadres qu'il lui assigne. — Il n'en
reste pas moins que, grâce à cet ouvrage d'Ellul, nous prenons conscience,
avec acuité et en nous appuyant sur une argumentation fondée, de la mutation
grave qui s'effectue, sous nos yeux, dans la mesure où le christianisme devient
une religion.

Gertrude Rossier.



Ont collaboré à ce numéro 1975 — III :

M. le professeur J.-Claude Piguet, Vogelsberg, 9240 Uzwil.
M. le professeur Michel Cornu, mi Lussy s/Morges.
M. le professeur Dr Peter Carpenter, University of South Florida (USA).
M. le professeur Jean Villard, 1302 Vufflens-la-Ville.
M. le professeur Yves Bridel, rue Beau-Séjour 12, 1003 Lausanne.

M. le professeur Lawrence R. Frecdman, Hôpital Nestlé, ion Lausanne.

M. Gilbert Boss, Obere Geerenstrasse 15, 8044 Zurich.


	Bibliographie

