Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 25 (1975)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCIENCES
BIBLIQUES

BIBLIOGRAPHIE

PETER KUSTAR: Aspekt wm Hebriischen. Basel, Tr. Reinhardt,
1972, 66 p. (Theol. Dissertationen, Bd. I1X.)

Dans sa these bréve mais dense et stimulante, Pauteur (qui est d’origine
hongroise) offre une nouvelle solution de l'un des problémes centraux de la
grammaire hébraique : la fonction respective des formes verbales a suffixes
(lamad) et a préfixes (yilmad). Ayant constaté que ces formes n'expriment pas
simplement une action se déroulant soit dans le passé, dans le présent ou dans
I'avenir, (comment répartir trois temps sur deux formes verbales ?), les gram-
mairiens ont proposé plusieurs hypothéses en s’inspirant de diverses méthodes
de recherches. Entre autres, on a introduit le terme d’« aspect », courant dans
la grammaire des langues slaves, sans que le probléme ait été résolu pour autant,
le terme méme d’aspect n’étant pas exempt d’ambiguités. — M. Kustar semble
particuliérement compétent pour proposer une nouvelle approche de ce pro-
bléeme. Se référant aux recherches les plus récentes sur I'aspect dans le verbe
slave, il le définit de la maniére suivante : le terme « aspect » désigne le rapport
immédiat entre les divers éléments d’une série d’actions, tel qu'il est interprété
par U'émetteur du message (p. 44). En énongant une suite d’actions, celui-ci
considére certaines d’entre elles comme déterminantes, d’autres comme déter-
minées, 1'opposition déterminant/déterminée exprimant ici non un rapport de
cause a effet mais une relation d’ordre logique. En hébreu, les formes en lamad
évoquent une action déterminante, les formes en yilmad une action déterminée.
Dans sa conclusion, l'auteur montre que I’habitude qu’avaient les anciens
Hébreux de mettre I’accent sur les rapports logiques entre les actions est carac-
téristique de leur mentalité particuliére. Comme il le dit lui-méme (p. 61), il
sera indispensable de vérifier cette hypothése (au demeurant trés intéressante)
en la mesurant aux données de I’A.T. dans son ensemble.

CArL-A. KELLER.

Jesus Luis CuncuiLLos : La Bible. Premiére lecture de I’ Ancien
Testament, 1. Paris, Beauchesne, 1974, 158 p. (Le Point Théo-
logique, n® 11.)

Ce nouveau fascicule de l'intéressante collection « Le Point Théologique»
répond a une préoccupation parfaitement justifiée, celle de mettre les membres
de I'Eglise au bénéfice des acquis de la recherche biblique. L’auteur de cet
ouvrage, exégéte de métier, a aussi assuré des cours d’initiation & la Bible, il
se montre soucieux d’introduire le lecteur de la Bible & une véritable « écoute »
de la Parole de Dieu dans un respect du texte qui est porteur de vérité. Il



BIBLIOGRAPHIE 55

rappelle que la Bible est un message de Dieu en parole humaine ; il existe selon
lui plusieurs niveaux de lecture de I'Ecriture qui doivent se compléter : niveau
historique, qui s’appuie sur I'étude critique des textes, niveau religieux, ou il
s'agit de s’accorder avec les vues religieuses de l'auteur, niveau théologique,
ou le croyant s’'approprie le message biblique, qui est histoire de la libération.
Dans une seconde partie, le P. Cunchillos donne quelques indications sur la
rédaction de certains livres bibliques (Pentateuque, prophétes...) et présente
des remarques homilétiques sur le début de I’Exode. Il appartiendra aux lec-
teurs de ces pages de dire si la tentative du professeur espagnol répond a leur

attente. ROBERT MARTIN-ACHARD.

Tromas WiLLL : Herders Beitrag zum Verstehen des Alten Testaments.
Tiibingen, J. C. B. Mohr, 1971, 152 p. (Beitrige zur Geschichte
der bibl. Hermeneutik, 8.)

Johann Gottfried Herder (1744-1803), prédicateur, poéte, écrivain, philo-
sophe et exégete est I'une des personnalités les plus universelles et les plus nova-
trices de la théologie allemande du XVIII® siécle ; en particulier, ses ouvrages
sur 'esprit de la poésie hébraique et sur le récit de la création sont de ceux qui
ont marqué de leur empreinte toute 1'histoire ultérieure des études vétérotesta-
mentaires. Le livre de M. Willi présente en trois grands chapitres le philologue,
I’historien, et le théologien de I’Ancien Testament. L’approche de Herder se
distingue par une étonnante sensibilité qui sent vibrer la vie derriére les mots
et les phrases du texte sacré, vie qui anime l’histoire, la poésie, la pensée des
anciens Hébreux. Pour Herder, la langue hébraique elle-méme était une langue
vivante dont il a saisi avec une intuition siire quelques traits essentiels. Poéte
lui-méme, il estimait que la tdche de I'exégéte consistait a insuffler aux textes
poétiques une vie nouvelle, a les ressusciter ou a les recréer (p. 44), et 'étude de
I’histoire d’Israél était au service de cette résurrection. Quant a l'approche
théologique de Herder, M. Willi la juge trop tributaire de la résurrection de la

poésie biblique. CarL-A. KELLER.

VoLKER WAGNER : Rechissdtze in gebundener Sprache und Rechtssatz-
vethen im israelitischen Recht. Ein Beitrag zur Gattungsforschung.
Berlin, de Gruyter, 1972, 72 p. (BZAW 127.)

On trouve dans les textes du Pentateuque un certain nombre de formules
généralement trés bréves et ressortissant principalement a ce que A. Alt appelait
le « droit apodictique » : « (Eil pour wil...» (Ex. 21,24) ; «celui qui frappe son
pére et sa mére sera certainement mis & mort » (modt yimat, Ex. 21,15) ; « maudit
(driir) est celui qui couche avec la femme de son pere » (Dt 27,20) ; « tu ne décou-
vrivas pas la nudité de ta mére» (Lv 18, 7). L’auteur examine chacune de ces
formes littéraires non sans ajouter au matériau biblique les faits analogues des
autres droits du monde ancien et il aboutit aux conclusions suivantes : 1) La
formule du talion qui avait primitivement cinq membres faisait partie du droit
régissant les relations entre différentes tribus a I'époque du nomadisme ou du
semi-nomadisme. 2) La série « mdt ydmdt » (« sera certainement mis a mort »),
formée de dix membres, faisait également partie du droit inter-tribal. 3) La
méme observation s’impose pour la série dvd¢ (« maudit est... »), formée primi-
tivement de dix articles. Quant & la série « tu ne découvriras pas » (également
de dix membres), son origine est obscure. Le fait que les séries soient composées



56 BIBLIOGRAPHIE

de cinq ou de dix éléments s’explique par des considérations d’ordre mnémo-
technique. Les formes analysées constituent un seul genre littéraire, celui du
« Rechtssatz », c’est-d-dire du « principe juridique ». On trouvera le travail trés
stimulant, & condition de partager le souci d’une certaine école exégétique de
remonter toujours a « l'origine » des textes et a leur « Sitz im Leben » (qui est
toujours, et forcément, hypothétique). On regrette bien sir tel défaut mineur,
par exemple 'absence d’'une analyse sémantique du terme arar, « maudit ».

CARL-A. KELLER.

J. M. BERRIDGE : Prophet, People, and the Word of Yahweh. Zurich,
EVZ, 1970, 226 p. (Basel Studies of Theologie, n° 4.)

Cette remarquable thése biloise réexamine la question souvent débattue
du role et de la signification des nombreux textes du livre de Jérémie ou le
prophéte semble nous livrer le fond méme de son ceeur : confessions, priéres trés
personnelles, réflexions sur sa condition de prophete. Ces textes sont-ils la mani-
festation d’un caractere faible, voire d’'une dme sentimentale et pleurnicharde,
ou au contraire des textes liturgiques ot le prophéte exprime le sentiment du
peuple sur la condition de la communauté nationale ? En soumettant tous
les textes en question (ventilés selon les genres littéraires) a un examen rigoureux,
I'auteur arrive 3 la conclusion que les textes mémes que d’aucuns disent « tradi-
tionnels » et « liturgiques » montrent que le prophéte s’y exprime en tant qu’indi-
vidu et non au nom d’une collectivité. Jérémie en effet fait un usage trés libre
des genres littéraires, surtout culturels, et de leur langage ; il les met au service
du ministére prophétique de la Parole qui est le sien, se considérant comme por-
teur d’un ministére personnel, ultime chainon dans une succession de prophetes ;
désireux de s’approprier et de corroborer quelques-unes des affirmations fonda-
mentales de la foi israélite, il les discute librement avec soi-méme et avec
Dieu. La confrontation avec le prophéte (qui ne renie jamais la solidarité avec
le peuple) et la Parole de YMWH permet de connaitre la personnalité de Jérémie.
L’ouvrage est une contribution importante au dépassement nécessaire de 1'ap-
proche ¢« traditionsgeschichtlich » en exégese, dépassement qui seul permettra
une meilleure compréhension des hommes de la Bible.

CarrL-A. KELLER.

ALBERT-MARIE DENIS : Introduction aux pseudépigraphes grecs
d’ Ancien Testament. Leiden, Brill, 1970, 343 p.

Malgré son style un peu rébarbatif, cet ouvrage considérable mérite une trés
large diffusion et sera utilisé avec reconnaissance par tous ceux qui s’intéressent
a la littérature juive postbiblique en langue grecque. A propos de chacun des
écrits ou des fragments étudiés, l'auteur a réuni une documentation surabon-
dante, notant avec précision les éditions, articles et livres, et fournissant ainsi
une base indispensable a toute recherche future. Le volume fait pendant a 1'édi-
tion critique des fragments en question réalisée par le méme auteur (Fragmenia
pseudepigraphorum quae supersunt graeca, Leiden, Brill, 1970) ; on ne peut que
se féliciter de disposer maintenant d’un tel instrument de travail. Exprimons
encore le voeu que I'édition critique des textes complets, qui, sous la direction
d'un college de spécialistes, a pris un bon départ, avance rapidement, pour le
plus grand bien de I'historien et du judaisme et du christianisme naissant.

CarrL-A. KELLER.



BIBLIOGRAPHIE 57

THOMAS FAWCETT : Hebrew Myth and Christian Gospel. London, 1973,
325 p. (Student Christian Movement.)

Th. Fawcett est professeur de théologie au Chester College of Education
(Angleterre). 11 a publié précédemment chez le méme éditeur The Symbolic
Language of Religion. — L’auteur s’attache a montrer 'incidence des représen-
tations mythologiques d’origine hébraique sur la narration des Evangiles. En
quatre chapitres, il traite successivement : la mythologie de la création ; la venue
du Fils ; la place centrale occupée par Jésus ; le paradis. Une telle disposition des
matieres étonne le lecteur familiarisé avec les herméneutiques pratiquées sur
le continent. C’est que le travail de I'auteur repose sur deux postulats : primo,
la priorité (quasi absolue) accordée a la mythologie de structure et d’origine
hébraiques (vétérotestamentaire ou judaique ; peu d’attention prétée au judaisme
hellénistique) ; secundo, I'importance centrale reconnue, dans cette mythologie,
au théme de la ¢réation (53-54). Le premier postulat est contestable. Les éléments
gnostiques, hellénistiques, etc. sont systématiquement ignorés. Le second postu-
lat, plus matériel celui-1a, permet une interprétation cosmique de I’Evangile :
la nouvelle création a commencé en Jésus (309). — Dans 1'étude des mythes
d’origine hébraique, 1'auteur n’apporte guére de connaissances nouvelles. 11 a
pourtant le mérite — qui fait tout I'intérét de cet ouvrage — de se pencher avec
finesse et discernement sur les représentations mythologiques véhiculées par le
Nouveau Testament. Les développements sur la création (lumiére, mer, ser-
pent) ; sur la venue du Fils, sa préexistence ; sur la notion de centre (Jérusalem,
mort et résurrection, le temple de Dieu, le roi d’Israél) et sur le paradis perdu
et retrouvé (I'arbre de vie = la croix) sont riches et suggestifs. — Quel est le
pathos de 'auteur ? A lire 'introduction de son livre, qui refait ’historique du
probléme du mythe de Strauss a Bultmann et a M. Eliade (parmi beaucoup
d’autres), il semble vouloir tenir ensemble le mythe et 1’histoire : « historical
fact and mythological interpretation are indivisibly complementary » (33). Le
mythe est qualifié positivement et sa présence reconnue dans les récits évangé-
liques, sans que soit pour autant porté atteinte a historicité de Jésus. Qu’'apporte
donc le mythe a I’Evangile ? L’argumentation de l'auteur est ici tres flottante.
I1 parle en effet de deux niveaux, I'un humain et historique, 'autre divin et
mythologique, empruntés simultanément par la narration évangélique (42).
La conclusion reprend le méme théme: Jésus ne saurait étre exprimé «in
purely human terms», c’est pourquoi les Evangiles recourraient au langage
du mythe qui exprime 'origine divine de Jésus (308). Cette disjonction entre un
langage humain et un langage divin est intenable : Fawcett brouille les cartes
en mélant des analyses herméneutiques et des assertions dogmatiques. De plus,
notre auteur parait obnubilé par une conception du mythe qui se rapproche
beaucoup de celle de M. Eliade. Le recours au mythe serait ’antidote d’une
interprétation exclusivement existentiale-existentielle de I'Evangile (42). Malheu-
reusement, l'auteur ne distingue pas assez nettement entre une herméneutique
(phénoménologique) des mythes associés au kérygme et la reprise théologique
qu’il s’agirait d’en faire aujourd’hui. Le mythe joue chez Fawcett le role d’un
repoussoir bienvenu de la sécularisation et de I’athéisme (313). Mais les différents
mythes sont par ailleurs soumis a une discrimination regrettable, selon leur
conformité ou leur non-conformité au contenu (déja connu) de 1’Evangile.
Ainsi p. 157 : « The Iranian and gnostic literatures are dominated by a through-
going dualism which is absent from the gospels » ; n'est-ce pas la se couper toute
possibilité d’une herméneutique des mythes, quels qu’ils soient, associés au
kérygme ? Fawcett parait mener le combat en faveur du mythe (hébraique)



58 BIBLIOGRAPHIE

comme si le sort de I’Evangile était 1ié au maintien du langage mythologique
(311). L’Evangile serait amputé et « libéralisé » si les mythes qui lui sont associés
étaient éliminés. Mais I'’Evangile ne risque-t-il pas alors de se confondre avec
une idéologie mythologique, qu’il faudrait préférer — on ne sait pas pourquoi —
a telle idéologie « séculiére ». Est-ce bien la I'enjeu du débat ? Je ne le crois pas.
— A la fin de son ouvrage, 'auteur reconnait que les lecteurs contemporains de
I’Evangile ne peuvent pas «re-enter the sacral society and cultus previously
supported by myth » (315). Le mythe est en effet a la fois utilisé et transcendé
par ’Evangile. Fawcett se voit alors obligé d’opérer un tardif renversement: le
Christ nous apprendrait a transcender le particularisme géographique et cosmo-
graphique attaché aux mythes. L’univers mythique n’est-il donc plus que
I'expression d'un chauvinisme nationaliste, qu'il est bien aisé dans ces conditions
de démythiser ? L’auteur ne semble pas avoir vu que la nécessaire démythologi-
sation connait d’autres chemins que le goulot de l'interprétation existentiale.
Pour inferpréter les mythes et en montrer le lien au kérygme, il ne suffit pas
d’affirmer la dimension symbolique qui leur est propre. Il faut encore montrer
comment les symboles (nouvelle création, don de soi du Christ, résurrection,
etc.) sont mis en forme dans la prédication du christianisme primitif. L.e symbole
n’est jamais nu : il s’inscrit dans divers discours, et c’est sa mise en forme dans
ces discours qui est décisive. Une fois qu’on a vu comment fonctionnent ces
divers discours, il devient possible de constituer, en connaissance de cause et
sous sa responsabilité propre, un nouveau discours chrétien, qui soit a la fois
fidele au témoignage des Ecritures et accessible au destinataire.

DENIS MULLER.

=

NEIRYNCK : Duality in Mark. Contributions to the Study of the
Markan Redaktion. Leuven, University Press, 1972, 214 p.
(Bibliotheca Ephemeridum Theologicarum Lovaniensium, XXXI.)

Déja W. M. L. de Wette, dans sa Bréve explicatron des Evangiles de Luc
et de Marc (1836), avait mis en lumiére une particularité du texte de Marc:
tournures pléonastiques, tautologies, succession de phrases & contenu a peu
prés semblable, etc., et 'avait expliquée par le recours de 1'évangéliste a deux
sources. Par la suite cette particularité fut l'objet d’une constante curiosité,
et expliquée tantdt comme propre au style de Marc, tantdét comme le signe d'un
travail rédactionnel plus ou moins compliqué. E. Hirsch, dans sa Frithgeschichte
des Evangeliums (1941), s’en est servi pour étayer sa théorie d’une triple rédac-
tion du second évangile. Quant & N, il entend démontrer que ces réduplica-
tions sont bien le fait d’un « repetitious style » (p. 32) de I’évangéliste lui-méme.
Un impressionnant répertoire (p. 75-136) de toutes les variétés de « dualités »
(notamment les typiques « two-step expressions » telles que : « ce jour-la — le
soir étant venu », Mc 4, 35) montre que le phénomeéne est général et multiple
dans ses aspects et qu'il est impossible de l'expliquer par les collages d'une
compilation : ils sont la manifestation d’un style. Un texte grec complet de
I'Evangile (p. 139-191), dans lequel des soulignements font ressortir les répé-
titions et redoublements caractéristiques, renforce encore l'impression. N.
n'exclut pas pour autant que l'évangéliste soit redevable a une tradition et
a des sources (p. 72) ; sa critique vise non l’analyse des unités littéraires, telle
qu’elle a trouvé une expression classique dans 1'Histoire de la tradition synop-
tique de R. Bultmann, mais celle qui se propose de découvrir a I'intérieur méme



BIBLIOGRAPHIE 59

des péricopes marciennes les signes d’assemblages ou de combinaisons de sources
paralleéles. En donnant pour la premiére fois un aper¢u complet et systématique
de cette particularité stylistique de Marc, N. pense avoir fourni a la critique
rédactionnelle un critére (« guide », p. 13) supplémentaire de marcianité. Deux
questions : Ce style appartient-il a Marc, ou n’a-t-il pas été déja celui de la
tradition orale (peut-étre aussi, partiellement, écrite) dont il dépend ? Et quel
sera le mode d’emploi d’'un critére aussi uniformément diffusé dans le texte ?

CHRISTOPHE SENFT.

PHILON D’ALEXANDRIE : (Euvres (suite), tome 11-12. Paris, Le Cerf,
1962, 159 p.

I.e De Ebrietate et le De Sobrietate ont été réunis dans un méme volume,
préparé par M. Jean Gorez, professeur. Philon, dans le premier de ces traités,
part de Deut. 21 v. g « Noé but du vin et s’enivra », non sans méditer allégo-
riquement sur la nudité, dont il a souvent relevé les degrés divers dans la vie
de I'ame. Si le début du traité n’est que « symboles forcés, allégorismes décon-
certants », comme le releve 'introducteur (p. 14), dés le par. 97, le ton change
et des pages trés denses annoncent une anthropologie originale : 'homme est
globalement un « corps», figuré par le camp des Israélites dansant autour du
veau d’or, ou s’entrechoquent «toutes les actions d’une guerre inexpiable »
(par. 99). A ce brouhaha intérieur, Philon oppose la science, qui est d’abord
attention : « Elle fixe l'attention sur ce qui est dit, contemple la réalité des
objets... déteste le sommeil, aiguise l'intelligence, la rend avide d’entendre et
la pénétre d’une soif incessante d’apprendre » (158). Puis, fait unique dans son
ceuvre, Philon se joint longuement a la tradition sceptique et nous exhorte a
« suspendre notre jugement» (200). Pour sortir des « doctrines discordantes »
des philosophes, il ne peut en définitive qu’invoquer «le Dieu de toute miséri-
corde pour qu’il détruise cette vigne sauvage» (224). Le De Sobrietate est
également composé de « chiquenaudes successives» (p. 122) agrippées tant bien
que mal aux mots du texte biblique ; mais il contient aussi quelques perles :
sur Manassé figure de la mémoire et du « rappel » (anamnése bien différente de
la réminiscence platonitienne), sur l'importance de '« occasion » en éthique,
olt I'on croit entendre Jean Ladriére dissertant sur le Kairos comme lieu histo-

rique de la volonté. PIERRE BONNARD.

PHILON D’ALEXANDRIE : (Euvres (suite), tome 17. Paris, Le Cerf,
1970, 332 p.

En présentant le De Fuga et Inventione, Mme Starobinski-Safran ne nous
donne pas seulement les résultats précieux de ses recherches philologiques et
historiques ; elle nous communique sa foi et son enthousiasme. En fait de
connaissances historiques, elle est seule, dans cette collection, si nous voyons
bien, 4 maitriser pareillement la littérature juive, tant antique que moderne.
Cette compétence suffirait 2 donner son originalité & ce volume. (Par contre,
en fait de Bible « protestante », seule une édition tardive de la Bible d’Ostervald
est citée! (p. 24). Philon commente donc le récit de la fuite d’Agar
(Gen. 16, 6b-12) ; il vise ¢ & dépasser la signification immédiate du texte biblique,
non a la détruire » (p. 46) ; il médite inlassablement sur cette fuite, cette source,
cette recherche et cette découverte de Dieu. Parfois, comme on nous le fait



60 BIBLIOGRAPHIE

remarquer, cette fuite devient presque gnostique, dualiste (p. 146, note 4).
Mais son amour de la Tora rameéne toujours I’Alexandrin au Dieu créateur et
a I'Histoire. En définitive, si cette recherche peut aboutir, c’est a la seule
miséricorde de Dieu qu’elle le doit ; les Graces de I'exégése allégorique stoicienne
deviennent celles de la Miséricorde : « Vous vous tournerez vers le Seigneur
votre Dieu et vous le trouverez... » (Deut. 4, p. 209). Si Dieu a créé le mauvais
penchant de I’homme, il a aussi créé la Tora, par laquelle toute recherche
attentive peut aboutir (p. 181); 'anthropologie philonienne reste optimiste,
comme le sera celle de Maimonide et de toute la pensée juive ; le libre arbitre
(mais ce terme convient-il ? — p. 158) est constamment sauvegardé. Le traité
se termine par une extraordinaire évocation des sources, pernicieuses ou vivi-
fiantes, et aboutit a la Source supréme. 11 nous laisse aux cotés d’Agar, proche
de la source, mais n'y buvant pas encore : « En effet, une dme qui progresse
n’est pas encore en mesure de boire la sagesse pure, mais vien ne 'empéche de
demeuver a prowimité» (c’est nous qui soulignons: ...mAnofov xexwlurar
moieoBot Tag datpifde, p. 255). Trente-cing notes complémentaires d’exé-
gése philonienne et des index utiles terminent le volume.

PIERRE BONNARD.

Davip M. SCHOLER : Nag Hammadi Bibliography 1948-1969. Leiden,
E. J. Brill, 1971, 201 p. (Nag Hammadi Studies, volume I.)

L’ouvrage de David M. Scholer offre un inventaire extrémement complet
de la littérature comsacrée & la Bibliothéque copte gnostique découverte a
Nag Hammadi. Il constitue un instrument de travail indispensable pour qui-
conque entreprend une étude détaillée de ces textes. — L’essentiel de la biblio-
graphie, soit prés de la moitié des 2425 titres recensés (p. 92-190), porte sur les
13 codex trouvés en Haute-Egypte. Pour chacun d’entre eux, on a d’abord une
table des matiéres donnant le titre, le numéro et la pagination des différents
traités qui le composent, d’aprés la liste « officielle » établie par James M. Robin-
son (Novum Testamentum, 12, 1970, p. 83-85). La numérotation de J. Doresse
(Les livres secvets des gnostiques d’'Egypte, 2 vol., Paris, 1958-1959) et celle de
H.-Ch. Puech (dans Coptic Studies in Honour of W. E. Crum, Boston, 1950,
P- 9I-154) sont chaque fois indiquées entre parenthéses. Puis vient, pour chaque
traité, la liste des reproductions photographiques, des transcriptions et des tra-
ductions dont il a fait ’objet. Enfin, c’est I'inventaire de la bibliographie relative
a chaque traité : ouvrages importants et leurs recensions, articles de revues et
d’encyclopédies, théses. — La premiére partie de cette bibliographie de Nag
Hammadi contient un inventaire de la littérature consacrée A la gnose en général
(p. 1-40, 634 titres) ; a certains textes gnostiques connus avant la découverte de
Nag Hammadj, tels la Pistis Sophia, le Papyrus 8502 de Berlin ou I’'Hymne de
la Perle des Actes de Thomas (p. 41-47, 94 titres) ; aux différentes écoles gnostiques
et a leurs chefs (p. 48-84, 426 titres) ; et enfin, 4 la gnose dans ses rapports avec
le Nouveau Testament (p. 84-90) et avec Qumran (p. 91). — Signalons enfin que
l'auteur se propose de tenir a4 jour sa bibliographie sur Nag Hammadi (et sur
la. gnose en général) et d’en faire paraitre chaque année un supplément dans la

revue Novum Testamentum. JEAN-DANIEL KAESTLI
aN= o .



BIBLIOGRAPHIE 61

EGcoN ArLoyvsio STROHER : A Decisdo Etica na Teologia de Helmut
Thielicke. Sdo Leopoldo (Brésil), Universidade do vale do rio dos
sinos, 1972, 158 Pp.

Stroher étudie 1'éthique de Thielicke, vraie synthése systématique de sa
théologie. Le monde contemporain et I’homme orienté soit in spe vers le Christ,
soit 4m ve vers le péché, la conscience chrétienne et ses problémes moraux,
I'homme qui décide en tant qu’étre libre et responsable, enfin, ’homme, comme
centre de I’anthropologie chrétienne, sont les thémes principaux de cette thése
substantielle, étayée d’une bibliographie de quelque 120 titres et présentée
sous une forme cecuménique. Aprés quelques données biographiques, Stroher
nous présente Thielicke comme théologien et prédicateur protestant. Sa pré-

dication, selon Haug, pourrait se réduire aux quatre verbes suivants : — abholen
(chercher I'homme) — herumholer (le convertir) — heimholen (I’amener a la
maison) — begleifen (l'accompagner). — Thielicke, & la différence de grands

théologiens du pancrama contemporain tels que D. Bonhoeffer et P. Tillich,
s'oriente vers la ligne de E. Brunner, ainsi que vers celle de la théologie dialec-
tique barthienne. Le concept de Grenzsituation joue chez lui un réle important,
et I’aspect fort de sa théorie est la doctrine de la justification. Le primat de la
foi est clair, sa vision des bonnes ceuvres, tragique. La conception luthérienne
de I'homme simul justus et peccator se manifeste au nivean du usus elenchiicus —
I’homme accusé devant Dieu — et de la sola fides — seule source de justifica-
tion. — Ceci dit, il n’est pas étonnant, comme le montre Stroher, que Thielicke
ait une interprétation eschatologique du Sermon sur la Montagne, qui s’oppose
aux théologiens de la sécularisation, Harvey Cox, F. Gogarten, Dietrich Bon-
hoeffer. Ceux-ci s’inspirent d’une éthique de type kantien, une éthique de
I'homme naturel, dite philosophique, sécularisée ou intramondaine. Les cri-
téres objectif (droit naturel) et subjectif (conscience) n’existent pas a cause du
péché et de la justification. — La voluntas propria divine a cédé la place & une
voluntas aliena. Toutefois ’homme et le monde ne sont pas abandonnés, ils
sont conservés par des Nofordnungen, c’est-a-dire par des institutions telles
que I'Etat, I’Economie, la Politique, 1I’Autorité. L'homme vit a un carrefour
(eine Uberschneidungszone), en tension entre le péché et son jugement d’un
coté, et la grace de I’Evangile de 'autre. — L’objectif de Stroher est de montrer
comment la décision éthique se présente en situation de conflit entre la chute
et la griace. La conscience est la source des décisions éthiques dont la valeur
reste subjective, loin de la volonté originelle de Dieu. La réalisation de la

voluntas aliena de Dieu représente toutefois grice et pardon dans la perspective

de I'’Evangile, méme si elle est péché dans la perspective de la loi.
Luciano CaeraNo DA Rosa.

GERHARD EBELING : Kritischer Rationalismus ? Zw Hans Alberts
« Traktat iiber kritische Vernunft». Tibingen, J. C. B. Mohr, 1973,
XIV + 118 p. (Zeitschrift fiir Theologie und Kirche, Beiheft 3.)

Ebeling défend la théologie contre les attaques proférées dans un livre
qui, en Allemagne, a valu 3 son auteur une certaine célébrité lors de sa parution
en 1969. Il nous semble, cependant, qu’il se méprenne sur le caractére de cet
ouvrage : le Trakiat iiber kvitische Vernunft de Hans Albert a été con¢u dans
une intention avant tout propagandiste ou polémique et ne vaut que par la
verve indéniable et haute en couleur de son auteur. Les arguments, par contre,

THEOLOGIE
CONTEMPO-
RAINE



62 BIBLIOGRAPHIE

avancés en faveur de ce qu'on appelle communément aujourd’hui le rationa-
lisme critique manquent de subtilité et de rigueur scientifique. Valait-il la peine
de répliquer autrement que par une contre-polémique de la méme veine ?
Nous ne le pensons pas. L’argumentation d’Ebeling — qui d’ailleurs ne cache
pas sa sympathie vis-a-vis de l'attitude critique dans son ensemble — reste
a un niveau trés général et de ce fait n’atteint jamais au degré de précision
qu’exige une discussion scientifique sérieuse. Il est évident que Hans Albert,
dans les passages ou il parle de théologie, donne & dessein de celle-ci une image
sommaire et caricaturale pour en dénoncer plus facilement 1’esprit obscurantiste
et antirationaliste. Ebeling, en somme, aurait pu se contenter de relever 'insuffi-
sance de cette maniére de procéder ; il a pourtant essayé de réfuter Albert en
élaborant soixante-dix théses qui, le plus souvent, se situent & un niveau de géné-
ralité tel qu’il n’est pas possible, en dehors d'un point de vue idéologique, d’en
tirer des conclusions valables. Le sujet aurait exigé un travail de professionnel
que ni I'un ni 'autre des antagonistes n’a entrepris. La méthodologie du ratio-
nalisme critique n’est certes pas sans failles et les adeptes de Popper eux-mémes
n’ont pas hésité 4 le lui faire remarquer. Certaines naivetés ou méme erreurs,
qu’Ebeling semble plutét deviner que saisir réellement, ont été analysées et
critiquées depuis un certain temps déja par des auteurs comme I. Lakatos,
P. Feyerabend, Thomas Kuhn et autres — et ceci & I'aide de techniques mieux
adaptées a la nature de tels problémes. I1 faut toutefois souligner I'honnéteté
profonde avec laquelle l'auteur tente de repousser les assauts virulents du

polémiste. HeNRI LAUENER.

Gott und Gottesdienst. Mit Beitrdgen von Heiner Hoffmann, Jean-
Pierre Jossua, Martin Seils, Peter S. M. Selby, Vilmos Vajta.
Frankfurt am Main, Lembeck-Knecht, 1973, 95 p. (Okumenische
Perspektiven, 4.)

La collection de recherches et de documentation cecuméniques que dirigent
a Strasbourg Marc Lienhard et Harding Meyer s’enrichit d’un nouveau titre.
Aprés trois cahiers consacrés successivement a I’avenir de l'’cecuménisme, a la
Concorde du Leuenberg et au dialogue entre catholiques et luthériens, voici
cing travaux signés de trois luthériens, un anglican et un catholique, sur les
relations entre Dieu et le culte ou, pour étre plus précis, entre la foi en Dieu
et le service divin. Vilmos Vajta est en quéte d’une définition renouvelée du
culte comme « expérience de foi», ce qui 'améne 4 accentuer les dimensions
humaines, missionnaires, communautaires et cecuméniques du service divin.
Martin Seils, luthérien de DDR, reprend de fagon suggestive le débat d’Upsal
sur la possibilité du culte dans un monde sécularisé : parce que Dieu est le Dieu
de ce monde, il n’y a ni harmonie rassurante ni rupture implacable entre le monde
de Dieu et le monde du culte qui lui est rendu. Dans une étude intitulée « Le
passé et le présent dans le culte », I’anglican Peter Selby cherche a décrire
I'interaction de la tradition et de I’actualité dans la liturgie. Quant au P. Jossua,
il montre en quelques pages trés claires comment la foi peut surmonter la
tension entre la priére et 'action. Enfin, le pasteur Hoffmann, qui fut assistant
a I’Alliance luthérienne mondiale, évoque les questions posées par les innom-
brables expériences liturgiques nouvelles qu’on tente un peu partout ; sa contri-
bution permet de situer les grands thémes de ce mouvement multiforme.

CLAUDE BRIDEL.



BIBLIOGRAPHIE 63

BruNo BURKI: La case des chrétiens. Essai de théologie pratique sur
le lieu de culte en Afrique. Yaoundé, Clé, 1973, 128 p.

Qu'il doit étre délicat, pour un Européen, d’enseigner la théologie pratique
en Afrique par le temps qui court ! Admirons la sagesse et la modestie de notre
compatriote Bruno Biirki, qui offre le concours d’une sérieuse culture liturgique
a ses étudiants de Yaoundé et aux Eglises du Cameroun ; on le sent préoccupé
de trouver la jonction entre les données d’une tradition merveilleusement
riche mais exclusivement occidentale et les requétes de la chrétienté africaine,
appelée a s’exprimer de maniére spécifique dans la construction de nouveaux
lieux de culte. Comment éviter, pour dire carrément les choses, les risques
opposés du triste colonialisme architectural et de la résurgence du lieu sacré
traditionnel ? Il y faut tout a la fois une grande capacité d’attention aux aspi-
rations locales et une théologie trés sfire ; 'auteur ne manque ni de l'une ni
de l'autre. — Mais au fait, faut-il vraiment construire des églises, fixer en un
lieu précis de 'espace le peuple pélerin de Dieu ? La question est fermement
posée en Afrique comme, depuis peu de temps, chez nous : il ne va pas du tout
de soi que les chrétiens bitissent ! Si Bruno Biirki opte malgré tout pour la
construction de lieux de culte, c’est au nom d’'une ecclésiologie dynamique ;
il faut une maison ou I’Eglise s’assemble pour recevoir la Parole qui la fait
vivre, et il faut des églises « de briques et de tole » pour signaler la présence de
Dieu parmi les hommes. C’est donc dans une perspective kérygmatique, sacra-
mentelle et eschatologique qu’on étudiera l'organisation, puis la décoration
du lieu de culte ainsi que sa situation dans la cité ou le village. Nous avons
apprécié la maniére libre et nuancée d’aborder les questions les plus pratiques
comme celles du mobilier et des vétements liturgiques, et nous croyons compren-
dre la prudence de I'auteur face aux revendications de I'art indigéne. Les dimen-
sions de ce petit livre ne permettaient évidemment pas d’aller au-dela de
quelques notes bréves sur ce dernier sujet. — Fils d’architectes et pere d'un
habile dessinateur, Bruno Biirki dédie son essai aux premiers et en confie
Iillustration au second. Une bonne série de notes en fin de volume initie le
lecteur a la bibliographie du théme traité. Les Editions Clé ont le vent en

poupe ! CLAUDE BRIDEL.

GABRIEL FRAGNIERE : Le Royaume de I’ homme. Essai sur la religion
et la démocratie. Genéve, Editions du Mont-Blanc, 1973, 220 p.

Objet d’études nombreuses aux Etats-Unis, le probléme des relations entre
la démocratie et la religion est un peu délaissé en Europe au profit de thémes
comme celui de I’Eglise et des pouvoirs. Aussi un essai comme celui de Gabriel
Fragniére vient-il combler une certaine lacune, mais a condition qu’on ne lui
demande pas davantage que ce qu'’il peut donner : bien écrit, clairement ordonné,
d’une lecture aisée qui le met & la portée d'un large public, il constitue une
bonne mise au point, mais ne saurait prétendre au rang d’une recherche théolo-
gique ou philosophique approfondie. Il ne cherche d’ailleurs pas a étre autre
chose qu’un essai. Dans un premier chapitre, I'auteur voit 'originalité de Jésus
dans son parti de se tenir A I’écart de la politique : « La distinction, puis la sépa-
ration de la religion de tout engagement politique signifie, finalement, que la
religion devient une force créatrice dans I'histoire» (p. 30); mais en devenant
chrétienté, la foi chrétienne a consenti & une situation lourde d’ambiguités et de



64 BIBLIOGRAPHIE

difficultés pour les siécles ultérieurs. Le deuxiéme chapitre propose une analyse
rapide, mais éclairante, des raisons pour lesquelles la Révolution frangaise n’a pu
éviter de se constituer en contre-religion. Dans un troisi¢éme chapitre qui rend
honneur a la perspicacité de Tocqueville, 'auteur peut alors montrer par con-
traste l'originalité et la nouveauté de la démocratie américaine, fondée sur une
sécularisation de la vie politique, enfin désolidarisée de toute idéologie religieuse
obligatoire, mais pour des raisons éminemment religieuses : la perfection de
Dieu ne saurait étre confondue avec I'imperfection des réalisations humaines ;
Fragniére reconnait ici une importance décisive aux idées de Roger Williams,
le fondateur du Rhode Island. Le quatriéme chapitre envisage la situation
américaine actuelle : la mésaventure du Viet-Nam a démystifié cette maniére
de religion civile qu’était devenu le messianisme démocratique américain ;
Fragniere estime que sont enfin réalisées les conditions nécessaires a la pour-
suite d’une politique réellement sécularisée, c’est-a-dire d’une politique pragma-
tique au gré de laquelle I’homme ne nourrit plus d’autre ambition que de batir
son propre royaume. Le cinquieme chapitre se propose d’en tirer quelques
conclusions pour notre conception de la religion : « Nous entrons maintenant
dans un nouvel 4ge de notre histoire religieuse, un 4ge dans lequel I’homme doit
étre totalement homme, et Dieu totalement Dieu... Avec ce nouvel ige, doit
se développer une nouvelle pensée théologique. Cette théologie ne doit pas
partir de I'idée que Dieu est une fonction particuliére de I'univers, mais de la
foi en un Dieu indépendant et transcendant, s’offrant & notre contemplation,
non a notre exploitation » (p. 193-194). Trés bien, mais ce n’est pas trés nouveau.
Avant lui, d’autres ont déja parlé de la gratuité, voire de «I'inutilité » de Dieu
avec une densité et un sens du tragique autrement convaincants. Mais surtout,
Fragnieére adopte pour le dire un ton messianique qui contredit tout le reste
de son essai. C’est dommage : on attendait en politique moins de naiveté instan-
tanéiste et une réflexion plus substantielle sur le caractére personnel de la foi.

BERNARD REYMOND.

HeNRI DESROCHE : Sociologie de l'espérance. Paris, Calmann-Lévy,
1973, 253 p- (Archives des sciences sociales.)

Henri Desroche est de ces sociologues qui se penchent sur les divers aspects
de la vie religieuse avec d’autant plus de bonheur qu’ils en connaissent la
délicatesse et la complexité de l'intérieur. Il se garde pourtant bien de confondre
sa tache avec celle du théologien, d’ol son parti d’écrire des pages « délibérément
extra-théologiques » (p. 65). Ce qui ne I’empéche pas, bien au contraire, d’aider
le théologien a voir plus clair dans un sujet qui occupe actuellement ’avant-
scéne de sa discipline: l'espérance. Aprés un inventaire anthologique des
différentes formes de I’espérance et de leur complémentarité, ’auteur dresse un
panorama général, bien que succinct, des phénoménes millénaristes qu’on
rencontre dans les diverses religions et mouvements révolutionnaires de 1'histoire
humaine. Il essaie ensuite de dégager quelques grandes constantes psycho-
logiques, typologiques et dramatiques du phénoméne millénariste. Il peut
alors examiner comment se combinent ou s’excluent les idéologies révolution-
naires et les messianismes religieux, mais aussi comment ces messianismes-la
s'adossent & l'imagination collective, voire la provoquent et l’entretiennent.
Dans sa conclusion, Desroche prend prétexte de la fin de non-recevoir que



BIBLIOGRAPHIE 65

J. Moltmann lui aurait opposée pour démarquer sa sociologie de l'espérance
de certains messianismes sociologiques, tel celui d’Auguste Comte. C’est proba-
blement dans une phrase comme celle-ci qu'on percoit le mieux son cri du
ceeur : « Emerveillé de I'espérance lorsqu’elle émerge et lance sa corde, comment
le sociologue ne redouterait-il pas les truquages, les piéges, les sublimations ou
les occultations, les autosuggestions ou méme les jongleries ? » (p. 236). Et il
remarque quelques lignes plus bas: « Comment une sociologie des religions
pourrait-elle n’étre pas une sociologie critique ? » (ibid.). Mais c’est un regard
critique, comparateur et relativisant dont le théologien ne saurait faire abstrac-

tion. BERNARD REVYMOND.

GEORG SCHMID : Inferessant und heilig. Auf dem Weg zur integralen
Religionswissenschaft. Zurich, Theologischer Verlag, 1971, 218 p.

Dédiée au Conseil cecuménique des Eglises a Genéve et au Virginia Theo-
logical Seminary a Alexandrie, en témoignage de reconnaissance, cette étude
de 218 pages se présente elle-méme comme sans prétention autre que de décal-
quer (nachzeichnen) une expérience, celle du sacré et de l'intéressant. Elle ne
veut étre qu’'une esquisse, 1'esquisse de quelques moments privilégiés de la
réalité « sacrée » ou « intéressante » (cf. p. 25). Et cela pour la raison clairement
défendue dans l'introduction de l'ouvrage que la science de la religion est
aujourd’hui appelée a la modestie, réduite aux hypotheses, et, surtout, privée
de la possibilité de définir 'essence de la religion. — Une vingtaine de pages
d’introduction rappellent avec force citations les objectifs qui furent ceux de
la science religieuse moderne (en résumé : découvrir l'origine et I’essence de la
religion, celle-ci étant considérée comme /a vérité, ainsi que les lois du déve-
loppement de la religion & travers le temps, tout cela étant accompagné d’un
problématique jugement de valeur évaluant les conceptions religieuses les unes
par rapport aux autres) et décrivent le grand tournant qui fait qu’actuellement,
dans ce domaine comme dans d’autres, il n'y a plus de certitudes ni de défi-
nitions possibles mais que commencent l’observation sans préjugés et le dia-
logue. — La science de la religion doit en effet passer de la quéte de 1'essence
a 'observation de la réalité, et Georg Schmid invite avec conviction & ce chan-
gement de mentalité. Il montre, en se référant aux actuels maitres de la science
religieuse, les possibilités de celle-ci dans cette optique nouvelle, plus modeste,
mais peut-étre plus vraie. Schmid ne distingue pas entre les différentes sciences
de la religion, mais le point de vue qu’il défend nous parait se rattacher a la
phénoménologie religieuse. — La fin de cette courte introduction est consacrée
A situer son propos : nier la possibilité de distinguer radicalement un domaine
religieux d’un domaine profane, et affirmer la nécessité pour la science de la
religion de sortir de ses limites et d’étudier ce que nous appellerions le fait
religieux global ou le phénoméne religieux dans toutes ses manifestations, et
que Georg Schmid appelle l'intéressant et le sacré. — C’est en faisant ensuite
une comparaison de 160 pages sur la base d’exemples concrets des concepts
d’intéressant et de sacré que Schmid entend démontrer qu’il est impossible
de séparer le sacré du profane, que le langage et les faits caractérisant l'inté-
ressant et le sacré sont extrémement semblables. — On peut se demander si
le terme d’« intéressant » est judicieux par rapport a celui de « sacré » ; 'intérét
de l'entreprise est évident, mais la formulation I’est moins. N'efit-il pas mieux
valu essayer de comprendre, sinon de saisir (en effet, Schmid met en opposition



66 BIBLIOGRAPHIE

begreifen et verstehen) une certaine mutation des valeurs et du langage religieux
dans notre civilisation, un déplacement du sacré, une nouvelle expression de
la religiosité, et reconnaitre I’existence d’expériences fort différentes du sacré ? —
Une bréve conclusion montre la nécessité d’une science de la religion qui ne se
contente pas d’intégrer des éléments qu’elle juge étrangers (le séculier, le
profane), mais qui soit réellement intégrale et pose comme prémisses 'unité
des phénomenes. — Une vingtaine de pages d’excursus, l'un sur le concept
de la religion et trois sur la théologie, terminent l'ouvrage. Ils invitent a la
modestie la théologie vis-a-vis de la religion, et réclament l'observation de la
réalité. — On ne saurait trop, nous semble-t-il, recommander de telles dispo-
sitions a la théologie, pourvu qu'elle ne confonde pas modestie et timidité

et n'y perde pas son identité. MARIE- JOSEPHE GLARDON.

Fritz Burt: Gott in Amerika. Bd. 2 : Religion, Theologie und Philo-
sophie seit 1969. Bern, Haupt, 1972, 128 p.

Aprés avoir publié en 1970 un premier volume sur la situation religieuse
en Amérique dans les années soixante, Fritz Buri consacre un deuxi¢me volume,
portant le méme titre, aux nouvelles formes de I'expérience transcendante et
de l'expérience de Dieu qui y sont apparues depuis lors en nombre, ainsi qu’aux
ouvrages théologiques qui en sont le résultat. I1 mentionne comme exemples
de ces nouvelles formes la danse, le jeu, les exercices de I'Extréme-Orient, les
renouveaux bibliques. Les sociclogues les plus récents enregistrent eux aussi
une «redécouverte de la transcendance», ce qui fait que, contrairement a
I’Europe, la «théologie de la mort de Dieu » semble avoir fait son temps aux
Etats-Unis. On peut cependant sérieusement douter que les manifestations
religieuses analysées par Buri soient destinées & avoir une longue vie. Le lecteur
ne peut s’empécher d’avoir l'impression qu’il est confronté & des renouveaux
intéressants, mais souvent éphémeres. Si 'on pense par exemple a la « théo-
logie écologique », il est évident que partout ol apparait un danger en Amé-
rique, nait une théologie a ce sujet. On n’a guére le sentiment que la question
du sens se pose de maniére aussi radicale que le fait croire I’auteur. En revanche,
on peut approuver sans réserve sa remarque finale : toutes les tentatives de
théologie américaine « tendent a une théologie de la responsabilité » (p. 121). —
Comme dans le premier volume, il s’agit en grande partie ici, en un sens, de
comptes rendus d'un nombre considérable de publications récentes. C'est le
mérite de cette étude que de les avoir présentées de maniére critique au lecteur
européen et d’avoir fait ainsi franchir ’Atlantique aux débats théologiques
américains ; elle contient des informations précieuses pour chacun.

Pavur Goob.

GEORGES-EMILE DELAY: Journal d’un pastewr. Lausanne, Editions
Bertil Galland, 1973, 216 p.

A travers les pages de ce journal, ¢’est d’abord un homme que nous rencon-
trons : un homme qui se sait et se veut de ce pays et de sa terre, qui a choisi de
vivre « dans I'intimité de soi », non pour s’y replier, d’ailleurs, mais pour mieux
percevoir la réalité des étres et des choses. Et chaque page, en effet, révele la
grande sensibilité de I'auteur face a tout ce qui vit et meurt, que ce soit dans la
nature aux saisons contrastées, ou dans 1’histoire, infiniment diverse, des hom-
mes, ses fréres. Simultanément, ces pages nous font aussi rencontrer le croyant:



BIBLIOGRAPHIE 67

non pas un homme qui posséderait la foi, mais un croyant qui cherche et qui
se laisse trouver par le Dieu de Jésus-Christ, un Dieu de miséricorde, dont nous
ne sommes jamais que les « apprentis ». « Depuis le temps que je perds la foi
il ne devrait plus m’en rester. Et c’est le contraire qui se produit. Plus j’en
perds, plus j’en trouve | » Le pasteur, enfin, apparait surtout sous les traits du
visiteur, pratiquant ainsi «le plus beau de tous les métiers d’hommes », parce
qu’il est, « par excellence, I'homme de la rencontre ». Et si le journal fait a ces
rencontres une large place, c’est, pour l'auteur, une maniére de «donner la
parole aux plus pauvres, aux plus oubliés des hommes ». Cependant, le pasteur
Delay est sensible au fait qu'un fossé se creuse de plus en plus entre 1'Eglise
et le monde moderne ; il appelle pour ce monde en pleine fermentation un
message vivant et, peut-étre, des réorientations du ministére pastoral. Il le
laisse entendre lorsqu’il imagine (derniére page du journal) l’étonnement de

ses lecteurs de I'an 2000. WiLLy Zoss

JEAN-MARcC CHAPPUIS : La Balle au bond. Commentaires d’actualité,
Recueil d’éditoriaux 1957-1972 de «la Vie protestante ». Préface
de Hubert Beuve-Méry. Genéve, Labor et Fides, 1973, 127 p.

Au moment de quitter la direction de « La Vie protestante », le pasteur et
professeur J.-M. Chappuis offre au public un recueil d’une quarantaine d’édi-
toriaux choisis parmi ceux qu'il publia dans son journal, au cours des quinze
derniéres années. 11 précise lui-méme, dans un avant-propos, ce que fut, « chaque
fois », son intention : « dire ’Evangile dans le langage de ce temps ». Ajoutons
d’emblée que les thémes de réflexion proposés par le journaliste protestant,
si I'actualité en fut l'occasion, la débordent largement, ce qui justifie la publi-
cation d'un tel recueil. — En fait, on peut bien dire qu’il s’agit d’une « actualité
permanente ». I1 n’est que de lire, pour s’en convaincre, les titres des six chapitres
entre lesquels ont été répartis les éditoriaux. (¢« Les enjeux de ce monde »,
¢ Les chrétiens en ce temps »...) — Ces éditoriaux, brefs, denses, incisifs, comme
le veut le genre, présentent plusieurs traits communs au sein méme de leur
diversité. — Ainsi, certains paraissent plus actuels encore aujourd’hui qu’au
moment ou ils furent écrits. (Voir, par exemple, ce qui concerne les relations
économiques de la Suisse avec le tiers monde, la situation des ouvriers italiens
en Suisse, les débuts de la récession économique, le réle de la voiture dans notre
civilisation, «le sexe et le sang», « denrées commerciales »). — D’autres, et ils
sont nombreux, nous proposent, en quelque sorte, un double éclairage, en feux
croisés, de la Bible, par le fait du jour, et du fait du jour, par la Bible. Ce n’est
plus alors 'actualité du fait qui surprend, mais celle de tel ou tel texte biblique.
— D’une maniére générale, tous ces éditoriaux nous invitent a déchiffrer notre
temps. « C’est un exercice profitable pour la vie tout entiére », dit leur auteur.
Et point n'est besoin, pour cela, de choisir nécessairement des événements
exceptionnels. « Partout, l'observateur attentif peut discerner, s’il en prend
la peine, 'image que 'homme d’aujourd’hui donne de lui-méme », écrit encore
J.-M. Chappuis, qui étudie, par exemple, la signification d’'un match de boxe
ou celle de la vogue d'un personnage tel qu’Astérix, prenant la reléve de Tintin.
— Ces éditoriaux conservent donc leur caractére percutant, et le lecteur d’au-
jourd’hui ne les lira pas, le regard tourné vers le passé. Bien au contraire, il se
sentira engagé A préter une attention plus consciente au présent qu’il est en
train de vivre, A affiner son écoute des faits, a nuancer linterprétation qu’il
en donne. « Les phénomeénes humains ont ceci de fascinant qu’ils peuvent étre



HistoirRE
DE LA
PHILOSOPHIE

68 BIBLIOGRAPHIE

interprétés et réinterprétés & l'infini », affirme J.-M. Chappuis. — En définitive,
ce recueil nous permet de mieux comprendre la dimension, les dimensions, des
événements de notre temps et de discerner le sens qu’ils peuvent revétir pour

des chrétiens. GERTRUDE ROSSIER.

Sp. KURIAZOPOULOS : HPAKAEITOZ. MIA ®PONTIZTHPIAKH EPEYNA.
Athenes, Hellenic Ministry of Culture and Sciences, 1973, 299 p.

I1 s’agit 1a d’une « enquéte » menée en commun par un professeur de 1'Uni-
versité de Janina et quelques-uns de ses étudiants avancés. Cet ouvrage, dont
la présentation est remarquable et que deux brefs — trop brefs — résumés
en anglais et en allemand rendent accessibles au lecteur non familiarisé avec le
grec moderne, ne se borne pas a condenser les résultats de cet effort collectif, il
offre les discussions elles-mémes dans ce qu’elles eurent d’immédiat et de vivant.
La personne et la pensée du sage d’Ephése, dont I'importance est plus grande
aujourd’hui que jamais, apparaissent sous une lumieére nouvelle. Héraclite est
situé dans son temps, & ce moment de ’histoire o1 I'urbanisation croissante du
monde hellénique, le déclin du mode de vie rural et mythologique, I’avénement
du commerce et des échanges intellectuels développérent un esprit nouveau
orienté vers I’'examen critique de I'’existence individuelle. On vit ainsi se former
la conception d'un ordre cosmique, dont le caractére dynamique requiert la
transcendance d’un « logos commun » s’affirmant au-dela des opinions « privées ».
Héraclite, placant I’homme au point de croisement de potentialités contraires,
interpréte les tensions politiques de son temps comme une ¢ perspective»
appelant ’homme & se surmonter lui-méme par la reconnaissance de sa grandeur
spirituelle. « Tu ne saurais atteindre les limites de ’Ame, méme en suivant
toutes les routes, tant est profond le logos qu’elle contient » (fr. 45).

RENE SCHAERER.

KARL BAERTHLEIN : Die Transzendentalienlehre der alten Ontologie. 1.
Berlin, de Gruyter, 1972, 415 p.

N

Quiconque s'intéresse a l'ontologie médiévale et a4 son histoire mesure
I'importance du traité des propriétés transcendentales de 1'étre a l'intérieur
de cette discipline. Il existe un certain nombre d’études qui tichent d’éclaircir
I'un ou l'autre aspect de cette dimension de la pensée scolastique. Le projet
de M. Baerthlein est plus vaste : il se fixe comme but d’écrire ’histoire de ce
probléme dans I'ontologie ancienne, c’est-a-dire pré-kantienne. Mais sa recherche
se distingue des autres travaux du méme genre non seulement par son extension,
mais aussi par son orientation. Etant donné que la plupart des études consa-
crées a ce probléme furent de tendance néoscolastique, l'auteur envisage son
enquéte d’emblée en opposition & cette école (p. 6). Le présent volume — il
s’agit d'une theése d’habilitation présentée a Bonn en 1970 — traite uniquement
des sources de la doctrine des transcendentaux. Il est donc presque exclusive-
ment question d’Arisfote, car la majeure partie des historiens de la philosophie
s’accorde & voir dans la pensée du Stagirite la premiére esquisse d'une philo-
sophie des transcendentaux. M. Baerthlein pense que cette opinion mérite un
examen plus attentif. La philosophie d’Aristote contient-elle une doctrine des
propriétés transcendentales de 1’étre ? Ce premier volume voudrait donner une
réponse a cette unique question. — L’analyse minutieuse de Mét. IT, 1 (933 b
23-31), Mét. X. 10 et de certains chapitres du De anima améne l'auteur a
affirmer qu’il n'existe aucun texte aristotélicien qui énonce avec clarté la



BIBLIOGRAPHIE 69

convertibilité de I'étre et du vrai (p. 373). Le texte de Mét. 11, 1 — si souvent
cité pour fonder la théorie du vrai transcendental — suggére l'interprétation
suivante : « Chaque étant est..., par son caractére de vrai transcendental,
nécessairement un contenu... de la conscience en tant que tel (Bewusstsein
iiberhaupt) » (p. 74). Aristote veut ici insister sur la relation nécessaire qui
existe entre I’étre et un Nowus. M. Baerthlein reproche a la philosophie du Moyen
Age d’avoir identifié ce Nous (conscience possible) avec l'intelligence divine
(intelligence déterminée) : une telle identification détruit le caractére véritable-
ment transcendental (i.e. supra-catégorial) et de I’étre et du vrai. L’étre en tant
qu’objet d’'une théorie des transcendentaux n’est que minimum logique
(logisches Minimum, p. 10, II, 15, 372 et souvent); il n’est aucun des étres
réels, et par analogie la conscience en question (Nous) est toute conscience
possible et non pas telle conscience déterminée. — Notre résumé de cette
premiére partie de 'ouvrage de M. Baerthlein révéle de maniére suffisamment
claire la difficulté majeure a laquelle nous nous sommes heurtés tout au long
de notre lecture : qu’entend l'auteur par éranscendenial ? 11 est bien connu que
Kant a doté ce mot d’une signification fondamentalement différente de celle
que la scolastique conférait a ce terme. Ne faudrait-il pas les distinguer expli-
citement ? Peut-on écrire l'histoire de la doctrine des transcendentaux dans
I'ontologie ancienne, si les présupposés sont ceux de l'ontologie nouvelle, voire
kantienne ? Un tel projet est certainement réalisable, voire souhaitable, mais il
est alors indispensable de s’expliquer sur le contenu des termes. A notre avis,
M. Baerthlein néglige trop cette tache. — Dans la seconde partie de l'ouvrage,
l'auteur analyse les trois Ethiques et Mét. XIV et conclut que l'opus aristo-
telicum ne contient pas de doctrine du bowum franscendentale au sens propre.
La conception aristotélicienne du bien n’est pas celle du bien transcendental,
mais celle d'un Bien transcendant (p. 106). — L’un transcendental fait I’'objet
de la troisiéme partie de I'étude. Dans ce contexte, I'auteur souléve une fois de
plus le débat de la relation entre la prote philosophia comme science de 1’étre
en tant que tel et la théologie du livre Lambda (p. 111 sq.). Les analyses onto-
logiques du livre Gamma sont, selon notre auteur, indépendantes des passages
théologiques ou le Stagirite identifie I’étre en tant que tel avec l'étre divin.
Dans une trés longue étude critique de tous les passages se rapportant a la
convertibilité de l'un et de I'étre, 'auteur s’efforce de démontrer que seul le
début du livre Gamma fournit une base suffisante pour la constitution d’une
doctrine de 'un transcendental (p. 376) : L’étre est indissociable de la science
une (mia episteme, 1003 b 11), ce qui signifie que l'unité transcendentale de
I’étre découle de la relation a4 une conscience : « denn nur von einem Bewusst-
sein aus, nur fiir ein Bewusstsein kann etwas mit sich identisch sein » (p. 203).
A ce stade de la démonstration tout porte a croire que cette thése de 1'un trans-
cendental est authentiquement aristotélicienne, mais de fait elle est inconcevable
sans 1'héritage platonicien. En effet, les propos d’Aristote sur 'un et I'étre pré-
supposent la doctrine des principes de Platon. D’ol cette conclusion générale de
l'auteur ;: « Daher konnen Platon und seine Nachfolger in der Akademie mit
mehr Recht als die Viter der Transzendentalienlehre betrachtet werden als
Aristoteles » (p. 379). — L’étude de K. Baerthlein est précieuse pour ses analyses
précises de certains grands textes aristotéliciens. Cela est un mérite qui ne
signifie pas peu de choses et I'on attend avec un grand intérét la parution du
second volume consacré a la philosophie néoplatonicienne et & la pensée du
Moyen Age. Le rapprochement trop inexplicite de la philosophie transcendentale
et de la philosophie des transcendentaux aidera-t-il 2 une meilleure intelligence



70 BIBLIOGRAPHIE

de l'ontologie médiévale ? L’identification de 1'étre en tant que tel avec le
minimum logique éclairera-t-elle l'interprétation de la pensée médiévale ?
Ces questions, loin d’étre purement négatives, ne sont qu'une preuve de plus de
I'intérét que nous avons trouvé dans l'étude du livre de M. Baerthlein, étude
qui, a notre avis, mérite l’attention de tous ceux qui se préoccupent d’ontologie
— ancienne et nouvelle. RUEDI [MBACH.

LUDER GABE: Descartes’ Selbstkritik. Untersuchungen zur Philo-
sophie des jungen Descartes. Hamburg, Meiner, 1972, I74 p.

Ce livre est une contribution a une question longtemps ignorée par les cri-
tiques de Descartes : celle de la différence entre la philosophie du jeune Des-
cartes et la philosophie cartésienne classique. Comme le suggere le titre, Des-
cartes serait arrivé a sa philosophie finale par une autocritique, qui impliqua
un changement dans ses principes. — Liider Gidbe commence par analyser la
pensée du jeune Descartes, en vue d'une comparaison avec la philosophie finale
de Descartes, qu'il suppose connue. Il prend pour texte fondamental les Regulae
ad divectionem ingenit. Dans la huitiéme régle, point de départ de 1’analyse,
Descartes dégage les limites de la connaissance humaine. En réaction contre
Kepler, qui accorde une place a Dieu dans sa conception de la physique, Des-
cartes restreint sa théorie de la connaissance & un plan purement anthropo-
logique. La certitude mathématique est le modeéle de toute certitude scienti-
fique. Dans la théorie de la connaissance des Regulae, les res materiales et les
res spirituales ne sont pas encore rapportées a une théorie métaphysique des
deux substances (metaphysische Zweisubstanzenlehre), mais uniquement a
deux facultés de la connaissance : l'imagination (Einbildungskraft) et l’esprit
(Verstand). Cette conception est une critique de la théorie keplérienne des deux
causes, causae malteviales et causae spivituales, théorie que Descartes lui-méme
renversera, lorsqu’il fondera sa philosophie sur la res extensa et la res cogi-
tans. — Dans la deuxiéme partie des Regulae, Descartes élargit la conception
du modele de la certitude mathématique. Il s’appuie sur des études d’algebre,
de géométrie, et surtout de logique, qui lui fournissent un fondement théorique,
et généralise la Mathesis universalis (concept purement mathématique) en une
Sapientia universalis, réunion des méthodologies particuliéres a chaque science.
Descartes atteint par 1a un niveau d’abstraction supérieure, mais exige du
méme coup une limitation radicale de I'aspiration scientifique. Un motif moral
retient encore Descartes dans son estimation des limites de la connaissance,
estimation qui disparaitra dans sa philosophie classique. — La raison du chan-
gement de Descartes, de son autocritique, est a chercher, selon l'auteur, dans
le contact du philosophe avec 'ceuvre de Francis Bacon, en particulier avec
l'ouvrage Novum organum. L’influence de Bacon est double. D'une part il fait
évoluer la conception cartésienne de la science ; Descartes en effet, dans sa
nouvelle physique de 1629, va non seulement reconnaitre  la science le pouvoir
de rendre 'homme maitre de ses propres pensées, mais aussi celui de le rendre
maitre de la nature. D’autre part, la lecture du Novum organum ébranle le
fondament anthropologique, fragile, de la théorie des Itegulae, fondée sur
I'imagination et l'esprit, en manifestant & Descartes que cette théorie, et par
la la Sapientia universalis, est un préjugé de ’humanité, un Idelon tribus. —
Cette lecture aura pour fruit la conception du doute méthodique et, avec lui,
de la nouvelle métaphysique, qui est une tentative de dépasser les contradic-
tions qu’engendrérent, chez Descartes, ses critiques de Kepler et Bacon.

PETER GASSER.



BIBLIOGRAPHIE 71

Davip HUME : Les essais esthétiques. Premieve partie : Avt et Société.
Traduction et introduction, avec chronologie, bibliographie et
notes par Renée Bouveresse Paris, Vrin, 1973, 139 p.

Hume n’était nullement artiste. C’est peut-étre cette lacune qui, paradoxale-
ment, confére une valeur originale a ces Essats qu'une agrégée de philosophie
et licenciée d’anglais nous présente avec le plus grand soin, en nous promettant
pour un avenir prochain une seconde partie consacrée a I’4+f et a la Psycho-
logie. — Hume aborde ici le probléme de l'art et du beau par le biais d’une
sociologie qui parait en avance sur son temps mais singuliérement indifférente
aux lois internes de la création. Il constate que les faits esthétiques n’intéressent
qu’une élite, par opposition aux passions qui, telle I’avarice, agissent « en tous
lieux et sur toutes les personnes ». Ils ne sont donc pas susceptibles d’une expli-
cation par les causes : le jaillissement d'une ceuvre d’art est dtt au seul hasard.
Encore faut-il que les conditions de la vie sociale et politique aient permis a
ce hasard de jouer son rdle. C’est ici qu’interviennent, dans un renversement
des théories que défendra Rousseau, le développement de la technique arti-
sanale, I'esprit de conservation, le raffinement et le luxe. Il en est de la culture
de l'esprit comme de celle de la terre : elle ne produit ses récoltes qu’a la suite
d’un traitement approprié de jachéres et d’assolements. « Les arts et les sciences,
comme certaines plantes, requiérent un sol frais ». D’autres facteurs psycholo-
giques et moraux interviennent aussi, telle la présence des « femmes vertueuses »
et de I'honnéte galanterie. Si les Anglais sont réfractaires a 1’éloquence, cela
tient a leur bon sens et a leur modestie, qui les rendent méfiants a 1’égard des
fleurs de rhétorique, etc. — On se réjouit de lire la seconde partie de ces Essais

esthétiques. RENE SCHAERER.

FepeRrIcO GUGLIELMO GIUSEPPE SCHELLING : Filosofia della rivela-
zione, a cura di Adriano Bausola. Bologna, Zanichelli, 1972,
2 vol., 480 p. et 476 p. (Centro di studi filosofici di Gallarate,
Collana di filosofi moderni.)

Dans la collection « Filosofi moderni », dirigée par Luigi Pareyson, parait
la traduction italienne de cette ceuvre posthume du dernier Schelling. Le texte
est précédé d'une copieuse introduction par Adriano Bausola et d'une note
bibliographique trés développée. L’éditeur a ajouté encore des notes et trois
index. Dans 'introduction, il ne se contente pas de situer Schelling par rapport
au passé; il voit dans sa doctrine ultime une philosophie post-hégélienne,
surmontant l'idéalisme de l'intérieur, obéissant a une exigence religieuse et
méme chrétienne et préfigurant l'existentialisme. De la le rapprochement,
déja fait par d’autres, de Schelling et de Kierkegaard (vol. I, p. 65). Schelling
apparalt ainsi dans une perspective promise & un important avenir. Il faut
louer l'effort accompli en Italie pour mettre a la disposition du public cultivé
des traductions soignées d’ceuvres majeures de la philosophie moderne, souvent

difficilement accessibles. FPoRNANT BRONNED,

MICHEL SPANNEUT : Permanence du Stoicisme. De Zénon a Malraux.
Gembloux, Duculot, 1973, 416 p.

Nous craignons que le nom de M. Malraux dans le sous-titre, & c6té de celui
de Zénon, fasse penser a un survol peu sérieux. Il n'en est rien : chaque page
est bardée d’innombrables références et de citations bien choisies ; deux Index



72 BIBLIOGRAPHIE

bienvenus, des thémes et des personnes (principales références en chiffres gras !),
ainsi que neuf pages bibliographiques terminent le volume. L'immense matiére
est divisée en trois grandes parties et huit chapitres ; I'analyse est assez poussée
pour écarter toute impression de répétition ; la singularité de chaque « stoicisme »
est ainsi sauvegardée. Nous ne pouvons que relever quelques points qui nous ont
particuliérement impressionné: l'importance centrale de la Proairésis chez
Epictéte (p. 78 ss), «qui transforme en liberté la nécessité des choses»; chez le
méme Epictéte, le sage comme « témoin de Dieu » (citations originales, p. 83 ss.) ;
le parallélisme inexpliqué entre le stoicisme impérial et la « sagesse sceur » de
la Bhagavad-Gitd (p. 100) ; la «terminologie flottante » stoicienne de Philon,
qui se veut pourtant platonicien, et juif fidéle (p. 119-123); les discussions
capitales sur I’ 4 patheia, rejetée parles Péres latins, vantée parles grecs (p. 171 ss) ;
la présence étrange du stoicisme dans l'/mifation, triomphante chez Pétrarque
(p- 180 ss.), inattendue dans la pensée arabe des g et 10€ siécles ; 'exploitation
de Sénéque par Zwingli et I'évolution de Calvin a ce sujet, particuliérement dans
sa distinction passionnée entre le Destin stoicien et la prédestination ; a la p. 233,
bel hommage rendu aux Réformés : « En somme, le témoignage des Réformés est
significatif. Souvent humanistes, au moins au départ, ils admirent spontanément
Epictéte ou Sénéque mais, sensibilisés par leurs tendances théologiques aux
faiblesses réelles du stoicisme, ils les dénoncent avec plus de clairvoyance que
d’autres... » Arrétons-nous la, non sans relever qu'une ligne d’interprétation
donne une certaine unité a I'ouvrage : « L’écroulement de la polis avait provoqué
le premier [stoicisme], les divisions de I’Empire le second. La Renaissance offre,
a son tour un contexte politique et religieux de lutte... ot ’homme cherche... un
domaine sir quand s’effritent ’Eglise et la Nation » (p. 214). On aurait désiré
en lire plus & ce sujet. Affirmer en conclusion que si le christianisme a donné a
'homme sa dimension d’éternité, le stoicisme lui a fourni sa pleine mesure
terrestre (p. 387), n’est-ce pas une maniére trés peu « réformée » d’arranger les

?
choses ? PIERRE BONNARD.

La philosophie et les philosophes. T. 1. De Socrate a Marx. T. II.
De Nietzsche a nos jours. Montréal (Bellermin) et Paris (Desclée),
1973, 240 + 285 p. (L’univers de la philosophie.)

Il s’agit d’'un ouvrage collectif, rédigé par des professeurs de philosophie
du Canada et plus particuliérement du Québec. L’idée fondamentale est de
demander a chaque auteur de livrer, en 20 pages, le contenu du mot « philo-
sophie » selon les philosophies envisagées. — Cela nous vaut un résultat inégal.
Signalons, parce qu’ils nous ont le plus frappé, les contributions de I’. Van
Steenberghen sur la conception de la philosophie au moyen &4ge, celui de
L.-P. Bordeleau sur Maurice Blondel et la philosophie, celui enfin de MM. King-
Farlow et Keable-Fiedler sur la philosophie analytique. — L’immense avantage
de cet ouvrage est de nous propulser jusqu'a la pointe extréme de I'actualité,
en prenant source dans les débuts les plus reculés de 1'histoire de la philosophie.
La partie bibliographique est peut-étre un peu courte, mais cet ouvrage en deux
volumes témoigne de la qualité vivante de la philosophie canadienne de langue

francgaise. J.-CLAUDE PIGUET.



BIBLIOGRAPHIE 73

Otrt0 NEURATH : Empiricism and Sociology (Edited by Marie
Neurath and Robert S. Cohen). Dordrecht/Boston, Reidel, 1973,

474 P

Il s’agit du premier volume de la collection consacrée au Cercle de Vienne
par les éditeurs H. L. Mulder, Robert S. Cohen et B. McGuinness. Les écrits
de Neurath conservent un intérét historique indéniable et c’est avec plaisir
que l'on retrouve quelques-uns de ses travaux qui étaient devenus difficilement
accessibles. Personnage sympathique et courageux, Neurath méritait qu’on le
tire de I'oubli dans lequel il était quelque peu tombé. Connu surtout pour sa
participation au mouvement pour 1'Unité de la Science, sa collaboration a la
revue Evkenntnis et ses travaux dans le domaine de la philosophie des sciences,
cet éminent membre du Cercle de Vienne était pourtant sociologue et historien
de profession. — L’impressionnant volume qui lui est consacré contient un
tableau biographique, une bibliographie compléte de ses ouvrages, des articles
commémoratifs (dont un de Popper) et d’amples extraits de son ceuvre qui
donnent une idée trés complete de ses activités scientifiques et politiques.

HeENRI LAUENER.

Schonhert, Kunst und Kunsterziehung. Zehn Jahre Paul Hdberlin-
Gesellschaft Ziirich 1963-1973. Zurich, Paul-Hiberlin-Gesellschaft,

1973, 20 .

Une petite brochure d’une vingtaine de pages commémore le dixiéme anni-
versaire de la Société fondée pour conserver le souvenir de ’homme et de I'ccuvre
qui a, plus qu’aucun autre en Suisse allemande, marqué une génération de philo-
sophes, Paul Haberlin. Son enseignement d’abord, a Berne, puis surtout a Bile,
ses livres ensuite, mais principalement la direction ferme qu’il a donnée a la
Fondation LUCERNA lui conférent une place de choix dans la mémoire de tous
ceux qui 'ont approché. Une centaine de ceux-ci ont constitué un groupement
actif, entrainé par Peter Kamm (adresse : Rombach, 5222) et se préoccupent de
rassembler la correspondance encore dispersée, de rééditer les livres épuisés,
de publier les conférences ou les legons remarquables oti Paul Héiberlin a consigné
une des visions philosophiques les plus personnelles et les plus cohérentes de
la premiére moitié de notre siécle. C’est sans doute l’essentiel de ce message, que
d’avoir ainsi constitué une communauté de fidéles dévoués, gardant bien au-dela
du tombeau la flamme d'une réflexion systématique et contemplative d’une
teneur parménidienne. On en pressent un reflet dans la conférence d’A. Knoepfli
reprise dans la brochure citée sous le titre « Schdnheit, Kunst und Kunsterzichung ».

PriripPE MULLER.

Présent a Henri Maldiney. Recueil d’articles, par 14 auteurs. Lau-
sanne, L’dge d’homme, 1973, 249 p.

Si I'on juge d’une personnalité par la diversité des hommages qui lui sont
rendus, celle de M. Henri Maldiney, chargé de cours a la Faculté des lettres
et sciences humaines de Lyon, apparait singuliérement attachante et mul-
tiple. — Orné d’'une eau-forte de Tal-Coat, d’un «cheer-up » en fac-simile di

PHILOSOPHIE
CONTEMPO-
RAINE



74 BIBLIOGRAPHIE

au poete Francis Ponge et de deux dessins de Jean Bazaine, cet ouvrage s'ouvre
sur une présentation de Jean-Pierre Charcosset et réunit des articles consacrés
a la psychologie, a l'esthétique, a la littérature médiévale, a la linguistique
et a la philosophie de la religion. Les sujets étudiés sont le délire (Ludwig
Binswanger t avec réponse de H. Maldiney), 'errance en psychopathologie
( Roland Kuhn), la sensation et l'activité spirituelle (Pierre Lachiéze-Rey), la
dynamique de l'espace et le temps vécu (Gisela Pankow), le role de 'observa-
teur (Evwin Straus), 'art mélodique (Daniel de Troch), le concept du nom
( Johannes Lohmann). Jean Bazaine consacre quelques lignes a la notion de
jeunesse en peinture. Un professeur et un assistant de 1'Université de Geneve
apportent deux des principales contributions, Roger Dragonetti éditant et
présentant avec science et clarté un poéme de Rutebeuf et Bernard Rovdorf
proposant des vues nouvelles et d'un grand intérét sur l’essence de la religion
dans les Discours de Schleiermacher. Ajoutons un poéme d’André Sauge:

Fleuve en déshérance. Btk SonibRug

Gustav EMiL MUELLER : Dialekiische Philosophie. Minchen-Berne,
Francke, 1974, 176 p. (Uni-Taschenbiicher n°® 50.)

Dédié a Paul Hiberlin, ce livre du professeur américain, revenu vivre ses
derniéres années a Berne, ramasse quarante-cing années d’enseignement. 1l
est sorti de conférences et de cours, dont on retrouve la trace dans des détails
(questions oratoires, apostrophes), mais peut-étre bien davantage encore dans
l'esprit « pédagogique ». Il ne s’agit pas tellement pour ’auteur de conduire une
conscience naturelle & sa propre vérité, et de lui faire voir qu’elle est déja I'esprit
qu’elle va découvrir a I’ceuvre en elle. Dans ce sens-13, le livre n’est pas dialecti-
que. Il s’agit bien plutét de montrer les contradictions inhérentes aux divers
domaines de la pensée, en procédant a des « assurances », comme disait Hegel,
en assurant le lecteur que les choses sont telles ou telles. Cela permet de recourir
a toute I'histoire de la philosophie, de préférence a Platon et a Hegel, en en utili-
sant la pensée comme « preuve » ou comme exemple, Certes, dans cette perspec-
tive, 'auteur a bien des égards nous dispense d’intéressants apercus, sur la philo-
sophie de la nature, sur l'épistémologie, sur I'éthique, sur l'esthétique, sur la
religion, voire en terminant sur l'ontologie. Mais, pour entrer réellement dans
la dialectique de type hégélien, il lui faudrait plus d’attention a la « nécessité
du contenu ». D’ofi un mélange constant de réflexion philosophique authentique,
et d’information de type historique ou scientifique, et de flagrantes inégalités
dans le traitement (pourquoi, dans un livre qui se présente comme une introduc-
tion a la pensée philosophique, un chapitre polémique sur la naissance du mythe
christologique, et la seulement, des renvois bibliographiques inévitablement
partiels et partiaux ?}. Finalement, le livre nous renseigne davantage sur l’auteur,
ses préférences historiques, ses partialités politiques, ses attitudes esthétiques
(singuliérement « classiques ») et ses idiosincrasies religieuses — que sur la philo-
sophie dialectique et son importance novatrice dans la pensée contemporaine.
Les poemes qui concluent réguliérement chaque section accentuent encore, par
leur forme surannée et I'emphase de leur sujet, le caractére légérement périmé

. . .
de ce genre d’introduction. Paiiioes METLEE,



BIBLIOGRAPHIE 75

KAziMIERZ AJDUKIEWICZ : Problems and Theories of Philosophy
(translated by H. Skolimowski and A. Quinton). Cambridge,
University Press, 1973, 170 p.

Nous avons devant nous un livre d’introduction générale aux problémes
de la philosophie qui est un modéle de précision et de concision. Les qualités
bien reconnues de l'auteur, son honnéteté, sa modestie, sa rigueur et sa clarté,
autant dans l'exposition que dans l'argumentation, lui permettent de déve-
lopper systématiquement, & travers son histoire, les principales doctrines des
différents domaines de la philosophie ; il le fait sans complications techniques,
avec une simplicité de bon aloi qui n’a d’égale que son objectivité (dans l'accep-
tion courante du terme). — Dans une premiére partie, il expose les problémes
de I'épistémologie dans le sens large du mot (vérité, origines de la connaissance,
empirisme, apriorisme, idéalisme, réalisme, positivisme, etc.), tandis que la
deuxiéme est consacrée aux questions de métaphysique (ontologie, platonisme,
idéalisme allemand, dialectique, philosophie de la nature, philosophie de la
religion, « Weltanschauung», etc.). — La somme d’information que l'on peut
retirer de cet ouvrage peu volumineux est surprenante ; la maniére de procéder
rappelle a un certain degré l'ceuvre similaire de Russell, Les Probiémes de la
Philosophie, qui, cependant, paraitra plus personnelle en méme temps que plus
exubérante et plus polémique. Ajdukiewics, lui, s’efforce de rester parfaitement
neutre et discipliné : c’est la raison pour laquelle le lecteur, dans ce livre, ne
trouvera pas l'occasion de faire connaissance avec la propre philosophie de
I'auteur, philosophie que les spécialistes estiment, a juste titre, étre d’'un grand

intérét. Hexnr1l LAUENER.

RoMAN INGARDEN : Ueber die kausale Strukiur der realen Well.
Tiibingen, Niemeyer, 1974, VIII & 428 p. (Der Streit um die
Existenz der Welt, III.)

11l s’agit d'une longue étude, amplement documentée et inachevée, sur le
probléme de la causalité que Friedrich Kiimmel publie apres la mort de l'auteur.
— La partie qui, personnellement, nous a le plus intéressé est celle ou celui-ci
commente, en tant que philosophe, la conception du physicien Max Born.
I1 semble cependant que ces quelques trente pages n’apportent pas grand-chose
de nouveau quant aux différentes interprétations de la théorie des quanta et
aux conséquences qui en découlent au sujet du déterminisme. — On peut
regretter que Roman Ingarden, l'ancien éléve de Husserl, ait continué en
Pologne la branche phénoménologique de 1’enseignement de Twardowski plutot
que sa branche logique comme l'ont fait Kotarbinski, Tarski, Lukasiewicz,
Ajdukiewicz et d’autres, car I'effort qu’il fournit pour analyser et clarifier les
notions de cause et d’effet est d’autant plus méritoire qu'il repose sur une
connaissance peu commune des auteurs classiques et modernes. Le manque de
satisfaction que nous éprouvons a la lecture de cet immense travail provient
surtout de la méthode qui vise a une solution ontologique des problemes. Ceci
explique pourquoi la pensée de l'auteur reste finalement assez floue, malgré la
peine qu’il se donne de définir rigoureusement les notions déployées, malgré
I'élaboration d’'un formalisme ingénieux et malgré la vaste documentation
dont il dispose. Le lecteur, en y regardant de prés, découvrira un certain nombre
de termes qui restent vagues et de ce fait empéchent une appréciation rigou-
reuse des vues exposées. — La conscience professionnelle d’Ingarden reste certes



76 BIBLIOGRAPHIE

admirable; par contre, si l’éditeur (allemand) ose affirmer que cet ouvrage
« fiihrt erstmals (sic!) einen entscheidenden Schritt {iber den Problemstand
hinaus, wie er seit Hume und Mill kaum mehr veriandert worden war » c’est

qu’il est ou prétentieux ou ignorant. R L R,

Littérature - Histoire - Linguistique. Recueil d’études offert & Bernard
Gagnebin. Lausanne, I’dge d’homme, 1973, 295 Pp.

Le Doyen de la Faculté des Lettres de I'Université de Genéve occupe son
poste dés 1962. C'est dire quelle a pu étre sa tdche, face aux transformations
et aux contestations auxquelles il a dfi, des cette date, faire face. L’hommage
qui lui est adressé par le volume collectif récemment sorti de presse est a la
hauteur du succés de Bernard Gagnebin, dans ses tdches autant administratives
qu’académiques. De plus 'ouvrage que les éditeurs présentent est aussi cohérent
que représentatif, quoique la philosophie se trouve occuper, dans ce tour
d’horizon, la place congrue. Le texte signé par Mme Hersch est en effet le seul
qui émane d'un philosophe, et de plus son tour est plus culturel que proprement
philosophique. LLa RTP se joint ici & cet hommage sous une forme, il est vrai,

excessivement modeste, mais trés sincére. J.-CLAUDE PIGUET

Davip BurreLL, C.S.C. : Analogy and Philosophical Language. New
Haven & ILondon, Yale University Press, 1973, 278 p.

Pour David Burrell, le langage que nous employons peut révéler quelques
faits fondamentaux du monde, ou, mieux encore, il peut mettre a jour le monde
tel que, fondamentalement, nous le voyons. La figure de l’analogie est une
notion particuliérement intéressante a étudier dans cette perspective puis-
qu’elle offre 'avantage d’étre « systématiquement ambigué» (p. 6). Il s’agit
donc de cerner les moyens d’expression des anciens pour les éclairer de notre
sémantique et de notre logique contemporaines, plutét que de dégager la
structure générale et englobante de la pensée des anciens. Les philosophes qui
ont retenu l'attention de l'auteur sont Platon, Aristote, Duns Scot et saint
Thomas. C’est dans le chapitre consacré a la comparaison de ces deux derniers
penseurs que D. Burrell posera nettement l'alternative: pour Duns Scot,
le prédicat « parfait » peut fonctionner par lui-méme, sans lien intrinséque au
sujet qu’il détermine ; pour 1’Aquinate, en revanche, les prédicats (comme
« parfait ») tirent leur sens du sujet qu’ils déterminent. — C’est en faveur de
la deuxiéme position que l'auteur prend parti en stipulant que, dans la ques-
tion « Qu’'est-ce que x ?», la forme de la réponse varie selon les x, puisque
I’exemplarisme platonicien fut caduc le jour ou enfin Aristote vint et déclara
que «le langage et ses régles sont la clé de la droite connaissance » (p. 195).

ANNE GILLIERON.

Guipo CALOGERO : Philosophie du dialogue. Essar sur Uesprit et la
liberté de conscience. Traduction de P. Van Bever. Bruxelles,
Université de Bruxelles, 1973, 103 p. (Université libre de Bruxelles,
Travaux de la Faculté de philosophie et Lettres, tome LI.)

Avec une virtuosité toute socratique, le professeur Calogero, de I'Université
de Rome, s’attache a prouver la nécessité du dialogue au nom méme de la
Vérité. La volonté de comprendre autrui n’implique pas le relativisme ; mais
la conscience ne peut non plus considérer aucune doctrine comme subversive



BIBLIOGRAPHIE 77

et la réfuter globalement. Un logos seul ne peut prétendre & fonder la moralité,
« parce qu'on n’a jamais pu concevoir une moralité sans dialogue » (p. 100). —
Restent les « doctrines dangereuses » qui profitent du dialogue tout en le récu-
sant. L’auteur n’oublie pas le fascisme. Mais, tout en reconnaissant « I'impossi-
bilité de déduire mécaniquement la politique de 1’éthique » (p. 8s), il croit
fermement que, dans la majorité des cas, il convient de courir le risque de la
liberté d’expression pour qu’elle devienne indispensable. — Si on ne peut
qu’étre convaincu par cette démonstration brillante, tant au plan logique que
moral, la question se pose néanmoins de savoir si un tel débat, typique d’une
pensée rationnelle héritée de la Gréce antique, ne se trouve pas dépassé quand
celle-ci doit affronter d’autres systémes philosophiques, religieux ou politiques
pour qui l'idée méme de dialogue serait déjid un reniement.

FraNgors GRANDCHAMP.

KURT GERHARDT : Aggression und Rassismus — elementare Verhal-
tenswersen ? Munich, Késel, 1973, 77 p. (Reihe Doppelpunkt.)

Cet essai, basé sur les découvertes les plus récentes de la paléontologie
humaine, est issu d'une série de conférences données a I'Université de Fribourg-
en-Brisgau, ol l'auteur est professeur d’anthropologie aux facultés de médecine
et de philosophie. — L’Homme est-il un primate plus développé mentalement
que les singes, ou un étre a part dans la nature, créé par Dieu & son image ?
Entre ces deux positions extrémes, 1’auteur choisit une voie moyenne : '’Homme
est dés le début de son évolution a partir du monde animal un étre spirituel dont
les potentialités et les qualités mentales sont mises en évidence par les décou-
vertes des paléontologues. Cette primauté de l’esprit va marquer son destin
tout au long des nombreux millénaires qui lui ont été nécessaires pour acquérir
son développement actuel. — Sur la base de ces conclusions, l'auteur étudie
le probléme du comportement agressif de '’homme moderne et celui du racisme,
en cherchant a élaborer une thérapeutique de ces maux de notre civilisation. —
Cette étude ne manquera pas d’intéresser tous ceux qui s’interrogent sur
l'origine et la nature de 1’espéce humaine. Rk Bovew,

ANDRE LASSERRE : La classe ouvricre dans la société vaudoise, 1845 d
1974. Lausanne, 1973, 576 p. (Bibliothéque historique vaudoise,
no 48.)

On sort de la lecture de I'important volume que M. Lasserre a consacré a
I’histoire ouvriére vaudoise avec 1'émerveillement de l'alpiniste qui a fait
l'ascension d’une haute montagne. Aprés un lent cheminement sur les contre-
forts, ot chaque détail a été examiné avec minutie, I’ceil découvre le panorama :
chaines de montagnes et massifs de collines apparaissent en groupes organi-
quement définis. Ainsi le foisonnement des syndicats et autres associations
éphémeéres qui se séparent, se regroupent pour réapparaitre sous une forme
nouvelle, les célébrations du Premier Mai, les chamailleries autour de la Maison
du peuple, les mouvements de gréves et de revendications laissent peu & peu
émerger les grands courants et les personnalités les plus marquantes : les
journaux du Griitli et de la Voix du peuple ; les hommes : Fauquez, Baud,
Naine, Golay. Lentement les ouvriers prennent conscience de leur apparte-
nance a une méme classe. — Un livre pour ceux qui se préoccupent de 1'histoire
et de la situation sociale vaudoises. JEAN ANDERFUHREN.



78 BIBLIOGRAPHIE

JEAN LADRIERE : Vie sociale et destinée. Gembloux, Duculot, 1973,
225 p. (Sociologie nouvelle.)

Le savant professeur de 1'Université de Louvain a rassemblé dans ce volume
soixante textes écrits entre 1956 et 1970. Groupés sous dix titres, ils sont pré-
cédés d’'un important avant-propos: « Alors que les textes les plus anciens se
font 1’écho du courant néohégélien et de l'entreprise phénoménologique...
les plus récents tentent de rencontrer le débat ouvert par le structuralisme et
les questions posées a la philosophie par le développement récent des sciences
humaines » (p. 8). C'est bien cela, dans un style précis et passionné qui ne
laisse pas indifférent. L’expérience de la crise posthégélienne de la raison
interrogée par les sciences humaines ouvre le propos : « cela signifie que nous
avons affaire & un élargissement considérable du concept de raison» (p. 29) ;
élargissement confine ici & éclatement. C'est sculement par la rencontre des
choses du monde que nous nous révélons a nous-mémes. Non seulement enracing,
mais projeté dans 1'Histoire, 'homme entreprend « un humble cheminement
dans l'obscurité des signes» (p. 65), heureux lorsque, dans cette ambiguité, il
pergoit, ou croit percevoir, 'appel du Kairos (p. 76 ss.: la réconciliation du
destin et de la destinée). Sur ce fond d’errance et d’épuisement prennent un
sens, peut-étre, la technique (p. 79 ss.), I'ordre économique (p. 105), pourvus
d’'une dangereuse possibilité d’autonomisation, mais également d’une « ouver-
ture sur l'ordre éthique» puis sur l'ordre politique oli «les rapports inter-
humains sont portés de fagon consciente & leur universalité » (p. 113). L’analyse
du structuralisme de Lévi-Strauss et d’Althusser débouche curieusement sur
une interprétation spéculative o1 I'on se demande « si la structure ne comporte
pas des indices qui renvoient au-deld d’elle-méme » (p. 189), par exemple au
concept spéculatif de liberté tel qu'on le trouve chez Kant. Renoncant a se
fonder absolument, chaque discours s’enracine, comme il le peut, dans ses
propres ressources. « Ainsi nous commeng¢ons & entrevoir que nous construisons
sur des bases mal assurées, et peut-étre sur des sables mouvants ; mais en méme
temps, nous percevons de mieux en mieux le statut de plus en plus énigmatique
d’un savoir qui réussit, au moins partiellement, et qui se prétend raisonnable,
sans étre capable d’alléguer ses raisons» (p. 210). Nous avouons étre frappé
par la rigueur lucide, mais non désespérée, de cette pensée: « Et pourtant, un
chemin doit exister » (p. 225). Les meilleurs penseurs catholiques d’aujourd’hui,
tel M. Ladriére, redécouvrent la vertu premiére du doute et de I'humilité intel-

lectuelle, d’oti un dialogue possible avec ’athéisme. Piugie BoNiiED.

RoBERT S. CoHEN and MAarx W. WaRrTOFsKY (Editors) : Methodologi-
cal and Historical Essays in the Natural and Social Sciences.
Dordrecht/Boston, Reidel, 1974, 410 p. (Boston Studies in the
Philosophy of Science, Vol. XI V.)

Ce volume, le numéro 6o de I'excellente collection Synthese Library, contient
— a l'exception des textes de A. Polikarov et de W. Krajewski — les actes du
Colloque sur la Philosophie des Sciences qui a eu lieu & Boston de 1969 a 1972.
Les sujets qui y sont traités touchent & différents domaines : la méthodologie,
I'épistémologie, I'histoire des idées scientifiques, la philosophie de la logique
et la métaphysique. — Le tout étant trés varié et trop volumineux pour qu'il
soit possible d’en donner utilement un résumé, nous nous bornerons i men-



BIBLIOGRAPHIE 79

tionner quelques-uns parmi les textes qui ont particuliérement retenu notre
attention. Nous citerons d’abord la traduction anglaise d’un article peu connu
parce que sortant du cadre de ses préoccupations habituelles que Gottlob Frege
avait publié en 1891 sous le titre Ueber das Trdgheitsgesetz. — La contribution
du vétéran Herbert Feigl est intéressante du fait qu’il tente, assez mollement
d’ailleurs, de justifier certaines vues de la tradition empiriste (Cercle de Vienne)
concernant la philosophie des sciences. Il semble attribuer a une question de
mode le peu d’attention qu’on accorde encore a ce que Quine a appelé les dogmes
de '’empirisme (logique). (Un philosophe anglais célebre I'en a consolé par cette
remarque : « Don’t worry Feigl, if you don’t catch the bus of philosophy the
first time, just wait a while, it’il come’ round again!».) Ernan McMullin, dans
sa réplique Ewmpivicism at Sea, lui fait remarquer que le positivisme logique
n’est pas la seule doctrine qui mérite le titre d’empirisme. Les critiques que des
auteurs tels Quine, Kuhn, Hanson, Lakatos, Feyerabend, Polanyi, etc. ont
énoncées, ont largement contribué a rendre les différentes variantes de I’empi-
risme plus subtiles et plus lucides. McMullin le démontre adroitement en ana-
lysant les attitudes différentes que 1'on peut adopter vis-a-vis des trois theéses
principales qui caractérisent les diverses formes d’empirisme : le logicisme,
le fondationalisme et I'inductivisme. Les remarques qu’il fait sont pertinentes
et nous ne pouvons que souscrire a sa conclusion : « The task that lies ahead
for philosophers of science has got to be a more and more detailed analysis
of the history of science with a view to determining just what sort of rationality
it does exhibit, particularly in its moments of fundamental conceptual change.
Abstract formulations of a normative logic of science prior to any considera-
tion of actual scientific practice has to be considered the last vestige of an older
rationalism (even though it may be found mainly among those who would
call themselves empiricists). What we need, then, is a reformulation of empiricism
in the light of the challenges thrown on it by Feyerabend, . . ., Kuhn, and the rest.
It will have to be considerably more flexible than the older doctrine ; it must
be prepared above all to accept a far richer notion of experience, to be docu-
mented by appeal to historical materials. » (p. 31). — Nous tenons aussi — bien
que ce choix puisse paraitre arbitraire — a rendre attentif & une analyse minu-
tieuse de ce que 'on a nommé la thése de Quine-Duhem 1, c’est-a-dire la theése
qu’'aucune hypothése faisant partie d'une théorie T ne peut étre suffisamment
isolée de sorte qu’elle puisse se trouver séparément falsifiée par nos observa-
tions, qu'une telle hypothése peut étre tenue pour vraie indépendamment de
toute évidence (dans 'acception anglo-saxonne du terme) empirique et qu’elle
peut étre utilisée pour expliquer des observations qui réfutent T en tant que
théorie globale. Comme Duhem n’a pas toujours été bien compris, l'auteur
n’en a que plus de mérite de faire la part des choses avec acuité tout en mesurant
la différence entre la position de Quine et celle de Duhem.

HENRI LAUENER.

1 Cf. Puiip L. QUINN : What Duhem Really Meant, p. 33-57.



	Bibliographie

