Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1975)

Heft: 4

Artikel: Une théorie de la perception dans l'advaita vedanta et quelques
comparaisons avec la philosophie occidentale

Autor: Brunner, Fernand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381066

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381066
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UNE THEORIE DE LA PERCEPTION
DANS L’ADVAITA VEDANTA
ET QUELQUES COMPARAISONS
AVEC LA PHILOSOPHIE OCCIDENTALE

Il y a vingt ans, ici méme, je soulignais I'originalité d’un philosophe
juif médiéval, Ibn Gabirol, défenseur d'une doctrine de la matiere
qu'on ne retrouve guére ailleurs en Occident *. Aujourd’hui, de
nouveau, je vous invite au voyage, mais cette fois en compagnie d'un
philosophe indien, Dharmardja Adhvarin, qui soutient une théorie
de la perception, étonnante pour nous. Je suis demeuré fidele en effet
a la philosophie comparee.

A partir du moment ol I'on écarte I'idée que notre culture est
I'aboutissement de droit des différentes civilisations de la planéte,
ou que la philosophie est pour nous tout entiére et selon sa vérité
dans les formes qu’on lui donne communément de nos jours et en
nos lieux, comme si philosopher consistait a se laisser porter par le
temps la ol l'on est, le champ entier de la pensée humaine s’ouvre
a l'exploration.

Cette enquéte ne vise pas & découvrir nos origines — ce qui serait
toujours subordonner 1'autrefois et 1’ailleurs a l'ici et au maintenant ;
elle ne s’attache pas davantage a la satisfaction de la curiosité, car
ce serait se perdre dans la multiplicité. La recherche historique
élargie a pour fin de situer nos conceptions contingentes, de les mettre
a I'épreuve en acquérant une conscience critique de nous-mémes.
Elle peut aussi apporter sa contribution & une typologie des systémes.

Je voudrais vous faire partager 1’étonnement que j’ai éprouvé en
découvrant des modes nouveaux de pensée 4 la lecture d’'un manuel
indien du XVIIe siecle, la Veddntaparibhishd de Dharmarija, ouvrage
qui demeure estimé de nos jours et qui reléve d'un des rameaux de
I'advaita ou non-dualité 2. L’advarta est une division du veddnta,

1 Cf. La doctrine de la matiéve chez Avicébron, « Revue de théologie et de
philosophie », 1956, n° IV, p. 261-279.

2 DHARMARAJA ADHVARIN : Veddntaparibhdshd, edited with an English
Translation by S. S. Suryanarayana Sastri, Adyar Library, Madras, 1942,
repr. 1971. Sont disponibles aussi une édition et une traduction moins parfaites
par Swami Midhavéinanda, Ramakrishna Mission, Calcutta, 4° éd. 1972.



UNE THEORIE DE LA PERCEPTION DANS L’ADVAITA VEDANTA 253

lequel est I'une des six branches de 1'arbre de la philosophie indienne
orthodoxe, tel qu’il est devenu traditionnel de la décrire . Il faudrait
insister sur la diversité de cette philosophie qui comprend d’autres
branches encore ; il faudrait aussi replacer la philosophie indienne
orthodoxe dans l'ensemble de la pensée indienne. Nous donnerions
ainsi une idée plus exacte de la situation de I’école vivarana a laquelle
notre texte se rattache. Mais nous ne pouvons le faire ici.

Dans le manuel de Dharmaréja, nous retiendrons trois points :
1) la théorie de la perception ; 2) la doctrine de 'erreur perceptive ;
3) la question de la perception de la non-existence.

I

A partir d’une certaine date et pour assurer un fondement aux
joutes intellectuelles, la pensée indienne a développé une épistémologie
ou une théorie des moyens de connaissance valide ou droite (pramdna).

Pour toute la philosophie indienne, la perception est le moyen
fondamental de connaissance valide. Certains s’en contentent ;
d’autres y ajoutent l'inférence ; d’autres encore la parole, et ainsi de
suite. L’advaita, avec une partie de la mimdmsd, reconnait six moyens
de connaissance droite 2.

L’exposé de Dharmarija sur la perception commence par des
considérations qui nous plongent au cceur de sa doctrine et des dis-
cussions qu’elle entraine. Nous ne l'aborderons pas par la: nous
1solerons pour commencer un passage postérieur ol la perception est
décrite d'une maniére frappante et avec un minimum de notions
techniques 3. Seule intervient en effet, dans ce paragraphe, outre les
organes ou résident les cing sens, la notion d’instrument ou d’organe
interne (antahkarana) qui correspond en partie au sens commun
d’Aristote, puisqu’il opére en toute sensation, qu’elle soit visuelle,
olfactive, etc. L'organe interne est de l'ordre du corps subtil. En
retenant ce passage, nous nous limitons par 1a méme a la question
de la perception de l'objet, en laissant de coté d’autres questions
classiques, celle de la perception interne, de la perception de soi, de
la perception de la perception, de la perception de Brahman.

Dharmarija enseigne que, dans la perception visuelle, etc.,
V'organe interne subtil sort, & travers le sens, jusqu’a I'endroit ol est
I'objet pour prendre la forme de cet objet.

! Ces six branches sont : le sdmkhya, le yoga, le vaigeshika, le nydya, la
mimdmsd et le veddnta.

2 Ce sont: pralyaksha (la perception), anwmdna (l'inférence), upamdna
(la comparaison), ¢abda (la parole), arthdpaiti (la postulation), anupalabdhi
(la non-appréhension).

3 I, 18 (Suryanarayana).



254 FERNAND BRUNNER

Un exemple inspiré de I'agriculture indienne vient illustrer cette
théorie : 'eau, mise en réserve pendant la saison des pluies derriére
un barrage, sort par un trou et inonde les champs en prenant leur
forme. C’est I'image des rizieres, familiére a tout voyageur. De méme
donc que l'eau des réservoirs prend la forme des champs, de méme
I'organe interne sort de nous-mémes et prend, hors de nous, la forme
de I'objet 1a méme ou est 1'objet .

L’image de 1'eau qui s’écoule n’est pas la seule dont use notre
auteur dans le paragraphe que nous utilisons : il nous apprend encore
que l'organe interne est de la nature de la lumiére, et nous fait
entendre qu’il est capable, dans ces conditions, de sortir a travers le
sens de la vue, etc., pour atteindre ’'objet. Je ferme les yeux et je ne
vois rien. J'ouvre les yeux : l’organe interne qui a la nature de la
lumiére sort par mes yeux et atteint cette table dont il prend la forme.

La perception implique donc au moins trois choses : ’organe des
sens, ’'organe interne et I'objet. Avant la perception, ’'organe interne
et l'objet sont séparés et se trouvent chacun a son endroit propre.
Avec la perception, l'organe interne qui assume la sensation se
déplace en s’étendant jusqu’a I'objet dont il prend la forme. Organe
interne et objet ont alors la méme forme au méme endroit.

Dans le cas d’'une perception du type: « Ceci est une jarre »,
la jarre et la modification (vr##) de I'organe interne en la forme de
la jarre sont au méme endroit en dehors de nous. La modification de
I'organe interne et l'objet, qui sont pourtant en eux-mémes des
facteurs de différenciation, n’engendrent aucune différence dans ce cas,
parce qu’ils occupent la méme place 2.

Cette description de la perception comme aller vers l'objet n’est
propre ni & Dharmarija ni a 1'advaita. La perception est généralement
conc¢ue en Inde comme une saisie et beaucoup la congoivent comme
un aller-saisir 3.

L’aller-chercher, cependant, ne caractérise pas tous les sens.
Il demeure vrai que, dans les écoles orthodoxes, les cing sens con-

1 L’image se trouve chez d’autres auteurs aussi, par exemple dans le Sid-
dhdntalecasangraha d'Appavyvya DiksHiTA, 5-121, éd. Suryanarayana, t. II,
Madras, 1937, p. 26.

2 Cf. I, 20.

3 Cf. JeaN Fiiriozat, dans L'Inde classique, t. II, Paris, Hanoi, 1953,
§ 1369, p. 7-8 ; Laghu Prabhanddh, Recueil d’articles d'indologie, Leiden, 1974,
p. 164 et le passage suivant de la note 3 : « ... Cette idée de la connaissance allant
au devant de I'objet n’est pas en contradiction aussi flagrante qu’il pourrait
sembler avec ce que nous devons penser de la perception visuelle. Nous ne
percevons pas les objets par la vue a l'intérieur du crine, nous les voyons a leur
distance dans l’espace et notre connaissance a lieu au méme endroit que 1'objet.
En d’autres termes 'image visuelle transportée au cerveau par les nerfs optiques
est renvoyée a son point de départ, projetée ou mieux extériorisée. On est forcé
de I'admettre pour expliquer les erreurs évidentes de localisation visuelle. »



UNE THEORIE DE LA PERCEPTION DANS L’ADVAITA VEDANTA 255

naissent par contact, mais seule la vue et 'ouie — et méme parfois
la vue seule, comme dans le #nydya, — sort a la recherche des choses.
A la fin du chapitre qu’il consacre a la perception, Dharmarija
enseigne que nous entendons le son la ou il se trouve, comme nous
voyons le visible en dehors de nous, car nous disons: « J’entends
le son du tambour ». Il est donc inutile d’admettre, comme le fait
le nydya, que le son se transporte dans l'air et se produit non seulement
dans le tambour, mais encore dans l’oreille 1. Ajoutons que si 'advaita
ne soutient pas la méme thése pour la perception olfactive, c’est que
nous ne localisons pas le parfum comme le visible ou le sonore. Nous
n’allons donc pas le percevoir 1a ol il est ; nous le percevons en nous
comme la saveur et le contact tactile 2.

Cette conception de la perception s’oppose d’une maniére remar-
quable & nos théories occidentales. Le mouvement du psychisme
a travers I'espace vers I'objet, c’est précisément ce que nie Malebranche
quand il écrit, au début de la deuxiéme partie du livre III de la
Recherche de la vérité : « Je crois que tout le monde tombe d’accord
que nous ne percevons point les objets qui sont hors de nous par
eux-mémes. Nous voyons le soleil, les étoiles et une infinité d’objets
hors de nous ; et il n’est pas vraisemblable que I'Ame sorte du corps
et qu’elle aille, pour ainsi dire, se promener dans les cieux pour y
contempler les objets. »

S’il en est ainsi pour Malebranche, c’est que 'ame et le corps sont
incommensurables : ’Ame ne connait le corps que par 'idée du corps,
qui est de méme nature que 'dme. Ainsi, I’Ame malebranchiste ne
peut vivre que dans un monde d’idées, et 1'idée se substitue si bien
a la chose que l'existence de celle-ci fait probléme. Dharmaréja, au
contraire, n’a que faire d’'une théorie de l'idée représentative: la
connaissance, chez lui, est présence a la chose méme 3.

I1 est curieux de noter que l'opposition des deux mouvements en
sens contraire — du sujet a 'objet ou de I'objet au sujet — se trouve
dans une seule et méme doctrine, celle de Platon. Dans le Timée, nous
apprenons que le feu qui sort de I'ceil porteur de lumiére rencontre

1 Cf. I, 124.

2 Cf. SwAMI SATPRAKASHANANDA : Methods of Knowledge..., London, 19635,
P- 53-54-

3 Relevons que, de la doctrine spinoziste de ’ame comme idée du corps
propre, découle une conséquence soulignée récemment par Martial Gueroult :
si I'ame ne pergoit le corps extérieur que par les affections qu'il produit dans
le corps propre, il n'y a pas de différence essentielle entre la perception effective
d'une chose présente et ’hallucination. Comme le voudra Taine, la perception
est une « hallucination vraie ». Rien de plus éloigné de la doctrine advaitine !
Cf. M. GUEROULT : Spinoza, 11, L'dme (Ethique, 11), Paris, Aubier-Montaigne,
I974) P 198 Sqq



256 FERNAND BRUNNER

et choque le feu qui provient des objets r. Chacun fait la moitié du
chemin, comme si les théories que nous venons d’opposer étaient 1'une
et 'autre une demi-vérité. Quelque deux mille ans plus tard, Goethe
se fera une idée analogue de la vision quand il écrira que la lumiére
crée dans l'animal un organe semblable a elle, «1'ceil se formant a la
lumiére pour la lumiére, afin que la lumiére intérieure rencontre la
lumiére extérieure » 2,

En regle générale, la passivité est le premier aspect de la connais-
sance sensible en Occident. On reléve ce trait a partir d’Aristote
jusqu’a Condillac qui ouvre sa statue a l'expérience du monde par
un sens passif s’il en est, I'odorat. Et quand Berkeley au sujet de la
vision a distance ou Schopenhauer & propos de la vision des couleurs
mentionnent l'activité du sujet, il s’agit d’opérations physiologiques
de réaction et non d’'une activité cognitive premiere.

Mais, il faut I’avouer, la doctrine de Dharmaraja comporte aussi
un moment de passivité : au terme de l'aller-chercher, la forme de
I'objet ne laisse pas d’étre reque, comme ’eau qui descend dans la
riziére regoit sa forme de la riziére : l'organe interne, qui est sans
forme, prend celle de la chose 3. Un rapprochement avec les théories
occidentales de la passivité perceptive est donc possible aussi, en
particulier avec 'aristotélisme. L’identité formelle de I'organe interne
et de 'objet, chez Dharmaraja, rappelle I'identité aristotélicienne de
la forme du sentant et de celle du senti. Dans les deux cas, la forme
de 1'objet devient celle du sentant.

Cette identité se vérifie cependant au terme d’un processus
différent : chez Aristote, I’'objet agit sur le sens par I'intermédiaire du
milieu diaphane ou aérien, alors que pour Dharmaréja I'objet se rend
présent 1a ou il est, en une immédiation plus radicale. Le philosophe
indien explique 7pso facto la perception a distance, puisque, pour lui,
I'opération cognitive consiste & parcourir 'espace qul nous sépare
de I'objet.

La doctrine de Dharmarija évite donc le dualisme de 1'ame et du
corps et n’a pas besoin d’expliquer la connaissance des objets par
la substitution des idées aux objets. La conception du voyage du
percevant dans l’extériorité vers l'objet le dispense méme de toute
théorie de la délégation de l'objet vers le sujet, qu’il s’agisse de
simulacres ou de l'action de la forme dans le milieu intermédiaire.
Y a-t-il trop d’anachronisme et de métatopisme a évoquer ici la
phénoménologie ? Sans doute, le réalisme de la théorie de Dharmarija
est-il étranger a la philosophie de Husserl, mais la théorie indienne

1 45¢.
2 Farbenlehve, Werke, Hamburger Ausgabe, t. 13, 2¢ éd., 1958, p 323
3 Cf. Veddntaparibhdshd, 1, 4, début. ,



UNE THEORIE DE LA PERCEPTION DANS L'ADVAITA VEDANTA 257

que nous exposons semble étre la figure de la phénoménologie. La
sortie de l'organe interne correspondrait ainsi a l'intentionnalité.
En effet, la modification de 'organe interne en la forme de l'objet
n’est pas une image en nous de 'objet hors de nous, mais la présence
a I'objet telle que nous la vivons.

Faisons maintenant un pas de plus a l'intérieur du champ limité
que nous nous sommes fixé d’abord. La perception, qui se traduit
dans le jugement : « C’est une jarre » est une opération complexe que
la sortie de I'organe interne avec la sensibilité visuelle ou auditive
ne suffit pas a décrire.

Dans un passage ultérieur concernant !lillusion f, Dharmaraja
indique le role des impressions latentes (samskdra) qui habitent en
nous depuis toujours, c’est-a-dire avant cette vie déja. Nous possé-
dons, des objets de I’'expérience, des notions endormies que le contact
avec les choses réveille et qui contribuent & I’accomplissement de la
perception dans un jugement du type: «C’est une jarre». Mais
Dharmaraja ne développe pas la théorie de cette sorte d’a priori.
Ses indications suffisent cependant & nous faire comprendre qu’il ne
défend nullement la thése lockienne de la « page blanche ».

Ici se profile la question du particulier et de l'universel, qui est
classique en Inde comme en Occident. En effet, dire «ceci est une
jarre », c’est attribuer A ceci la jarréité. Quel est donc le rapport de
ce sujet et de cet attribut ? De l'universel aussi, Dharmarija traite
de fagon incidente 2, mais il y revient dans son chapitre consacré a la
parole, ot1 il se demande si la signification du mot est le particulier
ou l'universel 3. Le philosophe répond que c’est l'universel, car les
particuliers sont en nombre infini, et il souléve le probléme délicat
de savoir comment le mot, dans ces conditions, convient aussi a
'individu 4. Mais cette priorité de 'universel quant 4 la signification
du mot n’entraine pas la thése de l'indépendance de 'universel par
rapport aux individus et celle de son éternité. L’advaita repousse
cette doctrine du nydya pour une raison métaphysique : seul Brahman
est éternel.

1 Cf. I, go et suiv.

2 Cf. I, 34 et suiv.

3 Cf. IV, 16 et suiv. ; D. M. DattA : The six Ways of Knowing..., Calcutta,
2¢ éd. revue, 1960, p. 265 et suiv. ; R. R. DRAVID : The Problem of Universals
in Indian Philosophy, Delhi, Patna, Varanasi, 1972, p. 185 et suiv.

4 Dharmarija présente a ce sujet trois théories : 1) L’universel et le parti-
culier étant toujours associés, la connaissance de 1'universel conduit a celle du
particulier ; 2) Le mot a le pouvoir intrinséque de produire la connaissance des
particuliers ; 3) Le mot signifie le particulier par dénomination indirecte
(lakshand).



258 FERNAND BRUNNER

Ajoutons encore que la question de la perception indéterminée
(nirvikalpaka) et de la perception déterminée (savikalpaka) est un
lieu commun de la philosophie indienne. Chaque école — y compris
le bouddhisme — défend ici ses vues propres. Le nydya récent, par
exemple, admet un stade préjudicatoire de la perception, dans lequel
les éléments du pergu sont saisis a 1’état d’incoordination. Cette
perception indéterminée, qui est 1'objet d’'une déduction et non d'une
expérience, n’est ni valide ni non valide, puisqu’elle ne se formule pas
en un jugement. C'est seulement dans la perception déterminée que
sont rassemblés sujets et prédicats et qu'une véritable connaissance
se forme 1.

Dharmardja cependant, avec l'advaita, retient la notion de
perception indéterminée non pas pour décrire la genése de la per-
ception, mais pour rendre compte de certaines propositions difficiles
de la révélation, dans lesquelles la connaissance ne prend pas la forme
de l'union d’un sujet avec un prédicat 2.

Cela dit, et avant de compléter I'exposé de la théorie de la per-
ception que fournit Dharmaraja, donnons une idée des questions que
le philosophe souléve : elles naissent le plus souvent de cas particuliers
de perception, au sujet desquels les écoles se disputent et que
chacune tente d’expliquer dans la perspective qu’elle a choisie. Nous
nous limiterons a un seul exemple 3.

Quand, de loin, nous voyons un morceau de bois de santal et que
nous disons : « Ce morceau de bois est parfumé », que se passe-t-il ?
Si la vue et l'ouie seules percoivent a distance et si la distance est
trop grande pour que le parfum nous parvienne, comment sentons-nous
un parfum que la distance nous empéche de sentir ? Comment
sentons-nous ce parfum par les yeux ?

Pour le nydya, la perception du bois de santal trop éloigné pour
étre per¢u normalement est un cas de perception extraordinaire ou
non normale (alaukika). La vision, en effet, n’a pas de rapport normal
avec le parfum ; un rapport extraordinaire s’établit donc entre elle
et le parfum en vertu de ’expérience préalable du parfum du santal.
Parce qu’auparavant, on a vu et senti en méme temps le bois de
santal, il suffit maintenant de le voir pour le sentir.

Dharmaréja, champion de 1'advaita, ne veut pas de cette solution
qui revient a nier que l'objet de la perception soit nécessairement

1 Cf. M. HiriyaNNA : Outlines of Indian Philosophy, London, 3¢ éd., 1965,
p. 250-25I. Sur l'ensemble de la question: J. SiNHA : Indian Psychology,
Cognition, Calcutta, 1958, p. 31 et suiv. ; du méme auteur, Indian Epistemology
of Perception, Calcutta, 1969, p. 23 et suiv. et 32 et suiv.

2 Cf. I, 59, et les réflexions de Datta : The Six Ways of Knowing, p. 101.

3 1, 33.



UNE THEORIE DE LA PERCEPTION DANS L'ADVAITA VEDANTA 250

présent dans la perception, que l’organe interne se déplace hors de
nous ou non. Pour lui, la connaissance : « Ce bois de santal que je vois
au loin est parfumé » est double ; sous le rapport du visible, elle est
immédiate et perceptive ; sous le rapport de I'olfactif, elle est médiate
et non perceptive. En effet, la vue voit le visible, I'odorat percoit
le parfumé. Comme le parfum, dans le cas présent, n’entre pas en
contact avec l'odorat, le parfum ne saurait étre l'objet d’une per-
ception. Si ce morceau particulier de bois de santal n’a pas été senti
auparavant, la connaissance de son parfum est une inférence, fondée
sur 'expérience antérieure d’autres morceaux de bois de santal. S'il
a déja été senti, il s’agit d'un souvenir 1.

L’aspect réaliste de la théorie que nous exposons reléve, au plan
de T'histoire, de la volonté de faire piéce au bouddhisme idéaliste :
la perception atteint les objets tels qu’ils sont et non pas tels que nous
les construisons.

L’aspect dynamique de la doctrine comporte, au plan du systéme,
une signification multiple :

1) La problématique européenne classique est annulée de ceux qui
se demandent comment une modification interne de notre 4me peut
avoir la dimension de l'extériorité. Le probléme de Molyneux ne se
pose pas dans une théorie out la vision consiste a parcourir 1'espace
pour atteindre 1’objet.

2) Certaines exigences de la phénoménologie sont satisfaites,
puisque le percu n’est pas le tableau interne et inerte de 1'objet, mais
I'objet méme.

3) La conception de la perception comme activité cognitive
rejoint les philosophies — le stoicisme et le néoplatonisme par
exemple — qui ont reconnu le role actif du psychisme récepteur :
il ne suffit pas de subir I'action de l'objet, il faut encore assumer
activement ce pathos.

4) La phase active de la perception, chez Dharmarija, semble
premiere, comme si la perception était un effort de connaissance, une
recherche, une interrogation. La sortie de 'organe interne vers 1'objet
A travers 'organe du sens parait indiquer l'importance accordée ici
a T'attention. Nous ne percevrions que dans l'attention. Voir, ce
serait d’abord regarder.

I Cf. SATPRAKASHANANDA : Methods of Knowledge, p. 94-96.



260 FERNAND BRUNNER

5) L’aspect dynamique de cette théorie orientale de la perception
a une autre signification encore. L’attitude indienne face au monde
est moins théorique que la notre: la parole, en Inde, se rapporte
souvent a la chose a faire, et la perception, a la chose dont on jouit.
Si la perception est le mouvement vers I'objet, c’est donc aussi qu’elle
exprime le désir qui nous porte vers lui ; si, dans la perception, nous
allons vers les choses, ¢’est qu’elles nous attirent. A cet égard, l'activité
perceptive est la réponse a un appel des choses et I'expression de
notre besoin d’en jouir. En décrivant la perception ordinaire, comme
en décrivant la connaissance métaphysique, la pensée indienne se
situe 4 un point de vue non exclusivement théorique et n’isole pas
la connaissance de ses harmoniques existentielles.

C’est peut-étre pour cette raison que la doctrine advaitine de la
perception et celle des écoles apparentées sont si €loignées des philo-
sophies occidentales qui ont mis 1’accent sur la structure rationnelle
de la connaissance perceptive. Trés tot, la philosophie chez nous a
dégagé l'aspect métasensible de la perception. Au contraire, pour
I'advaita comme pour d’autres écoles indiennes, c’est le méme moyen
de connaissance valide qui nous donne la chose et son idée. Voila
une grande différence par rapport a nous . En s’intéressant davantage
a la dimension rationnelle de la perception, I’'Occident a développé
des théories de la raison pure. L'Inde, en ne s’arrétant pas a 1'ordre
moyen de la rationalité idéale, abstraite, a priors, etc., a instauré des
doctrines de 1’absolu supraconceptuel qui sont souvent plus radicales
que celles que nous professons. '

Réduite a son réalisme et a son dynamisme, la théorie de la
perception selon Dharmarija est incompléte. Ces aspects que nous
avons présentés jusqu’ici sont communs, nous 'avons dit, a plusieurs
écoles indiennes. Le fajte de1’édifice, que nous allons poser maintenant,
est propre a l'advaita et méme, souvent, a une branche particuliére
de celui-ci : I'école vivarana.

Le sens et 1'organe interne, qui sont de nature subtile, c’est-a-dire
pour nous de l'ordre du psychique, ne suffisent pas a expliquer la
perception, car ils ne possédent pas par eux-mémes la lumiére de la
conscience. Dharmaraja précise dés le début de son manuel que la

1 Cf. A. FoucHEr: Le Compendium des Topiques (Tarka-Samgraha)
a’ Annambhatta..., Paris, 1949, p. 111 ; M. BIARDEAU : Théorie de la connaissance
et philosophie de la parole dans le brahmanisme classique, Paris, La Haye, 1964,
p. 76 et p. 444.



UNE THEORIE DE LA PERCEPTION DANS L'ADVAITA VEDANTA 26T

modification de I'organe interne n’est appelée connaissance que d'une
maniere impropre ! ; il s’agit d'une limitation de la connaissance, qui,
en tant que limitation, n’est pas connaissance. L’organe interne est
chose produite ; sa. modification a lieu ou n’a pas lieu. La conscience
n’a pas du tout le méme statut.

Dharmaréja vient de dire que la perception est conscience ; il
¢énonce alors 1'objection suivante : si la conscience est sans commen-
cement, on ne peut comprendre qu’elle commence par le jeu des
organes des sens. La réponse souligne que, dans la connaissance
perceptive, ce n’est pas la conscience comme telle qui a un commen-
cement, mais seulement la conscience qualifiée par la modification
de I'organe interne 2. En d’autres mots, la conscience est indépendante
de l'organe interne, et les modifications de celui-ci ne font que la
révéler.

La conscience est donc ici la condition premiére et sui gemeris
de la perception, d’une autre nature que le corps subtil et que le corps
grossier. Ce dualisme différe de celui de Descartes par les traits
suivants :

1) Le clivage entre le corporel et le non-corporel n’a pas lieu au
sein de I'univers, comme entre le corps et I’Ame, mais entre le relatif
et I’absolu.

2) Le corporel et le non-corporel n’ont pas le méme degré de
réalité : le corporel, subtil ou non, n’est pas absolument réel, tandis
que le non-corporel 1'est.

3) Le non-corporel n’est pas la conscience empirique de soi et de
I'objet, mais la conscience absolue, supérieure a la distinction du moi
et de la chose.

L’4me individuelle (77va), qui est un complexe d’organe interne
et de conscience 3, se distingue donc de la conscience ou du soi
(dtman). Précisons, avec Dharmarija4, que si la qualification
(vigeshana) de la conscience par l'organe interne est considérée
comme une propriété de la conscience, cette conscience qualifiée est
I'ame individuelle elle-méme. Si cette qualification n’est qu’une
adjonction accidentelle (upddhi) de la conscience, il ne s’agit plus
de ’ame individuelle, mais de la conscience dans I’Ame individuelle,

1 Cf I, 4.

2 Cf. I, 2 et 3.

3 Cette conception du jiva n’est pas universellement admise en advaiia.
Voir a ce sujet le ch. VIII, 58 et suiv. de la Veddntaparibhdshd et le Siddhdn-
talecasangraba, éd. Suryanarayana, 5.0 et suiv.

4 Cf. I, 67-69.



262 FERNAND BRUNNER

de la conscience-témoin ou simplement du témoin (sdkshin) . La
conscience-témoin se distingue encore de la conscience comme telle
dans la mesure ou elle est pourvue d'une adjonction accidentelle qui
permet de dire qu’il s’agit de la conscience en quelqu’un.

IL’absolu est donc conscience pure et non conscience qualifiée par
une propriété ou un accident. Il se situe & un niveau transcendant
d’expérience ol il n’y a plus ni objet ni sujet. Au niveau empirique
et pratique, ol travaille I'organe interne, la conscience se limite dans
le sujet connaissant et dans l'objet connu. Tout ce que nous avons
dit jusqu’ici de la perception concerne donc la vie ordinaire. Il faut
ajouter maintenant que I'expérience du sujet et de ’objet n’est qu'un
stade de la connaissance, car, finalement, I’organe interne et la chose,
le sujet et 'objet, sont les fruits de I'ignorance qui a la fois nous cache
Brahman et nous révéle le monde.

Le réalisme extréme de 1’advaita se résorbe alors dans un idéalisme
extréme, cette résorption ne pouvant venir qu’a son heure, quand
sont remplies les conditions intellectuelles et morales qui s'imposent
a qui veut accéder a ce nouveau point de vue.

I’idéalisme est extréme, parce que tout se réduit a la conscience,
la conscience absolue, qui est en méme temps 'étre et la béatitude
absolus, et non pas la conscience empirique pour qui le monde objectif
est une réalité indépendante. Le monde des objets n’est pas le produit
de la conscience limitée par 1’organe interne, mais de 1'ignorance qui
voile Brahman et dont l'organe interne est lui-méme 1'effet au méme
titre que 1’objet z.

Dés le début de son traité, Dharmardja use d’'un langage qui
évoque les deux niveaux de sa doctrine. Aprés avoir considéré la

1 La notion d’adjonction accidentelle n'affectant pas son sujet autrement
qu’en le diminuant en apparence (upddhi) a son équivalent en néoplatonisme ;
Proclus l'a formulée comme suit: mp6oBeoic éAdttwoig (Théologie platoni-
cienne, 11, 2, éd. Saffrey-Westerink, Paris, 1974, p. 23 et la note des pages 89-g90).
Ce qui s’ajoute a I'Un ne peut en effet que le diminuer, puisqu’il le disperse et
en limite l'infinité. Cf. ProTiN : Enn., V, 5, 13 et VI, 5, 12.

En ce sens aussi, Maitre Eckhart parle de la créature comme d’'un accident
de Dieu. D’autre part, la distinction qu’il fait en s’inspirant des Catégories
d’Aristote, 8, entre les qualités passibles et les passions rappelle la distinction
vigeshanalupddhi : les premiéres sont des déterminations stables, les secondes
des états passagers. Maitre Eckhart applique la notion de passion aux qualifica-
tions de la créature, dont la nature véritable est le créateur lui-méme et que
la créature, par conséquent, ne posséde pas vraiment. Dans cette perspective,
I’'accidentel est quelque chose de Dieu qui se dit de la créature, alors qu'il s’agit,
dans l'advaita, de quelque chose du monde que l'on dit de Brahman. Mais les
modes du dire se ressemblent, puisqu’il s’agit toujours de ménager la transcen-
dance, en Inde par une théorie de la surimposition sur I’absolu, et en Occident
par 'analogie d’attribution extrinséque. (Cf. notre chapitre sur I'analogie et le
texte afférant, dans Maitre Eckhart, Paris, 1969, p. 52 et suiv. et p. 146 et suiv.)

2 Cf. O. LAcoMBE : L’absolu selon le véddnta..., réimpr. augmentée de notes,
Paris, 1966, p. 57-58, note.



UNE THEORIE DE LA PERCEPTION DANS L'ADVAITA VEDANTA 203

perception en premier lieu sous le rapport du sujet percevant et non
de l'objet pergu, il formule la définition suivante: « La perception
est la non-différence de la conscience limitée (avacchinna, littérale-
ment : découpée) par la modification ayant la forme d'un objet,
d’avec la conscience limitée par cet objet, quand celui-ci est apte
a étre pergu et qu’il est présent » 1.

En laissant de c6té les conditions finales, qui ne sont pas mysté-
rieuses, on peut commenter cette définition comme suit. Ce que nous
avons appelé ¢organe interne» et «objet» Dharmardja l'appelle
en fait «conscience limitée par l'organe interne» et «conscience
limitée par l'objet », pour indiquer ce que sont en dernier ressort le
sujet et I'objet. Ces deux limitations — l’organe interne et 1’objet —
étant différentes, leurs fondements respectifs semblent 1'étre égale-
ment, et on parlera de deux consciences. Il en sera ainsi tant que
l'organe interne et l'objet demeureront séparés. Au moment ou
I'organe interne prend la forme de 'objet a l'endroit de celui-ci, les
deux consciences, dont les limitations coincident, sont reconnues
comme non différentes 2.

En effet, si le sujet et 1'objet étaient hétérogénes, la perception
immédiate serait impossible. Il faut donc affirmer leur non-différence
ontologique malgré leur différence apparente3. L’immédiation
qu’assure la sortie de I'organe interne jusqu’a ’objet a pour fondement
I'identité du sujet et de 'objet dans la conscience pure et 'étre absolu.

Cette théorie de la non-différence réelle du sujet et de I'objet ne
laisse pas d’étre surprenante, car, dans la perspective aristotélicienne
a laquelle nous sommes accoutumés, la connaissance de la chose ne
signifie pas 1'identité de I'étre de 'dme et de I'étre de la chose :
«L’ame connaissante n’est pas la chose physiquement considérée,
mais la species de la chose 4. » Il est manifeste cependant que Dharma-
rdja n’enseigne pas non plus cette identité physique du sujet et de
I'objet : je suis d’une certaine maniére la jarre que je connais, mais
je ne suis pas une jarre. L'identité cognitive n’est pas l'identité
physique. Elle indique cependant 1'identité métaphysique comme sa
condition ultime. La présence immédiate de I'objet 4 la conscience
empirique exprime le fait que la réalité véritable ou profonde de I'un
et de 'autre est la méme : c’est la méme conscience absolue qui porte
le sujet et I’objet.

L’aristotélisme explique la connaissance de 'objet par la présence
de sa forme sans sa matiére dans un sujet apte a la recevoir. Mais

1 Cf. I, 40.

z Cf. I, 2o0.

3 Cf.I'introduction de Suryanarayana a la Veddntaparibhdshd, p. XV-XVIII.

4 Cf. F. RUELLO : La notion de vérité chez saint Albert le Grand et chez saint
Thomas d’ Aquin de 1243 & 1254, Louvain, Paris, 1969, p. 195.



264 FERNAND BRUNNER

d’olt viennent le sujet et l'objet et leur adaptation réciproque ?
Dharmarija, qui ne connait pas ’hylémorphisme, considére que
I'union de 'organe interne avec 'objet lui-méme présuppose que le
sujet et I'objet, malgré leur différence physique apparente, ont méme
fond métaphysique.

En s’installant dans I'expérience cognitive concréte qui modalise
la conscience, Dharmarija n’a pas a se demander comment telle
disposition physiologique se transforme en connaissance. Il n’a pas
non plus a expliquer comment 1’ame inétendue peut connaitre le corps,
ni comment une image dans la conscience se rapporte a un objet.
L’immédiation de la connaissance perceptive oula communauté du sujet
et del’objet est fondée chez lui dans le principe métaphysique lui-méme,
a savoir la conscience pure, qui est aussi 1’étre et la béatitude pures.

Ainsi, la connaissance perceptive des objets au niveau de l'expé-
rience du monde renvoie a la connaissance absolue et véritablement
immédiate, la connaissance de Brahman, dans laquelle il n'y a plus
ni sujet ni objet. Elle baigne déja en elle.

Dans quelle mesure cette doctrine évoque-t-elle la réduction néo-
platonicienne de la sensation externe a l'intellection autarcique, ou
I'idéalisme absolu des temps modernes, ou un ego transcendantal plus
récent encore ? Je laisse la question ouverte.

2

Voila votre attention sollicitée depuis longtemps et je me trouve
encore devant deux chapitres importants : celui de l'illusion perceptive
et celui de la perception de la non-existence. J'en traiterai plus rapi-
dement en essayant cependant de vous donner une idée de la technicité
de la pensée de Dharmaréja.

J’al usé jusqu’ici d’un procédé d’exposition en isolant la théorie de
I'organe interne de la doctrine de la conscience ; pour les deux questions
qui nous restent, je recourrai encore a un artifice ; je présenterai les
solutions d’autres écoles. Dharmarija ne se livre pas a cet exposé
scolaire, car il suppose connues les différentes théses en présence I.

L’illusion que la philosophie indienne médite avec prédilection
est éclairée en particulier par 1'exemple du coquillage dont la nacre,
dans certaines conditions, nous conduit & une perception illusoire
d’argent ; ou par ’exemple de la corde gisant sur le sol, qui nous fait
croire & la présence d'un serpent. L’apparente réalité de 'argent et

1 Cf. CANKARA : Brahmasitrabhdshya, 1, 1 = Prolégoménes au Veddnta,
trad. L. Renou, Paris, 1951, p. 2 et 3; B. L. ATREYA ;: The Elements of Indian
Logic, Bombay, 1948, 3¢ éd., p. 127 et suiv.; J. SINHA : Indian Psychology,

Cognition, p. 273 et suiv. ; STAPRAKASHANANDA ; Methods of Knowledge, p. 124
et suiv.



UNE THEORIE DE LA PERCEPTION DANS L'ADVAITA VEDANTA 2065

du serpent est bien marquée par le fait que I'un nous attire, alors que
I'autre nous fait fuir. Quelle est la nature de cet objet illusoire ?
Voici quelques réponses indiennes, réduites a I'essentiel. Nous nous
contenterons de les juxtaposer sans mentionner les objections que les
écoles s’adressent les unes aux autres. Il est évident que la solution
advaitine, que nous citons en dernier, n’est pas demeurée sans réplique.

1) L’argent illusoire est du non-réel pur : il n’y a pas d’argent dans
la nacre. Cette théorie est celle du mddhyamika bouddhiste.

2) L’argent illusoire n’a pas de réalité objective, mais il en a une
idéale, puisqu’il est une production du soi. Telle est la doctrine de
I'école bouddhiste yogdcdra.

3) L’argent qu’on percoit dans la nacre est réel, car tout est dans
tout, mais les traits caractéristiques d'une chose donnée sont prépon-
dérants en elle. La nacre est donc prédominante dans le coquillage,
mais le coquillage contient aussi de I’argent en trés petite quantité.
Si la vision est contrariée d’une maniére ou d’une autre, on n’apercoit
dans le coquillage que les particules d’argent. La perception illusoire
est donc vraie, encore que partielle. C'est la thése du vedantin
Raméanuja.

4) L’argent percu dans le coquillage est réel en effet, mais ce n’est
pas dans le coquillage qu’il réside, c’est & la bijouterie. L’illusion
consiste a le voir dans la nacre. Comment est-ce possible ? Comment
pouvons-nous voir de 'argent sans 'opération du sens de la vue ?
Sans doute, la vision imparfaite du coquillage nous rappelle-t-elle
I'argent, mais 1'illusion est une perception et non pas un souvenir.
Il faut expliquer cette perception d’argent, alors qu’il n'y a nulle
connexion sensible entre I'argent et le sens. Le nydya y parvient en
admettant une connexion non normale entre l'argent réel et la vue ;
c’est elle qui porte devant les yeux la réalité absente de 1'argent.

Le nydya nous avait déja fourni un exemple de perception non
normale dans son explication de la perception de I'odeur d'un morceau
eloigné de bois de santal.

5) Voici maintenant la solution des Pribhikara, qui constituent
une partie de la mimdmsd. Le coquillage, dont on distingue mal la
nature pour des raisons extrinseques a la perception, évoque en effet
le souvenir de ’argent, mais ce souvenir ne conduit pas & une per-
ception non normale comme dans le nydya : il est pris pour une
perception. L’illusion est donc le résultat de deux connaissances,
— la perception imparfaite du coquillage et le souvenir de '’argent, —
dont le connaissant ne distingue pas la nature.

6) L’advaita, lui, n’admet pas que l'argent soit 1'objet d'un sou-
venir. L’argent illusoire est pergu ; il est donc réel & sa maniére, étant

18



266 FERNAND BRUNNER

I'objet d’une production, un peu comme dans les réves sont produits
des objets momentanés. Quoique percu ici et maintenant, I'objet
illusoire n’est pas réel absolument, puisqu’il s’évanouit quand on
avance la main pour le saisir ; mais il n’est pas irréel absolument,
puisqu’il est pergu. Ni réel ni irréel, ni a la fois réel et irréel — ce qui
serait contradictoire — I’argent illusoire est de nature indéterminable
(anivarcaniya).

Comme on le voit, la philosophie indienne a été conduite a distin-
guer deux éléments dans 1'illusion : le « ceci » qui brille, qu’on n’appelle
pas par son nom, puisqu’on ne le reconnait pas, et l'interprétation
qu’on lui surimpose, I'illusion ayant la forme : « ceci qui brille est de
I’argent ». La question est alors de savoir quelle est la nature de ce
second élément que I’on découvre mal a propos et quel est son rapport
au premier.

Nous n’avons donné que des échantillons des questions et des
réponses que la philosophie indienne a congues a propos de l'illusion.
L’illusion est-elle réelle, non réelle ou ni I'un ni I'autre ? La perception
fausse met-elle en relation l'irréel avec l'irréel, le réel avec le réel,
le réel avec l'irréel, etc. ? Est-elle une seule connaissance ou deux
connaissances ?

Il semble que la philosophie occidentale ne puisse opposer une
systématisation aussi riche du probléme de I'illusion perceptive. Nos
intellectualistes répétent que les sens nous trompent, mais en méme
temps ils reconnaissent qu’en vérité I’erreur se situe non pas au niveau
des sens, mais a celui du jugement. Cette opinion est trés répandue
en Occident, puisqu’on la trouve chez les auteurs appartenant aux
écoles les plus opposées, chez Epicure et chez Proclus, et qu’elle
traverse le moyen age jusqu’a Suarez. Elle sauve la validité de la
perception sensible, comme I'advaita et les écoles apparentées ont
voulu le faire, mais elle ne s’accompagne guére de discussions sur le
statut de l'erreur. Le grand exemple de Platon dans le Sophiste et
surtout dans le Théététe n’a pas déclenché la prolifération d’'une série
classique de théses originales, comme en Inde.

Quoi qu’il en soit des résultats de l’enquéte comparative qu'il
faudrait mener ici, revenons & Dharmarija qui, selon son habitude,
s’adresse a lui-méme des difficultés inspirées du nydya, de RAménuja,
de Prabhakara ou d’autres écoles encore. Assez arbitrairement, nous
retiendrons deux questions :

I) Quelle est la cause de I'illusion ?

2) Quelle est ]a portée épistémologique du jugement qui dénonce
I'illusion ?



UNE THEORIE DE LA PERCEPTION DANS L’ADVAITA VEDANTA 267

1) La premiére question est inspirée de Ramanuja : s’il n’y a pas
de particules d’argent dans la nacre, qu’est-ce donc qui y produit
I'argent dans la nacre * ?

Dharmarija répond que 'argent illusoire n’est pas dit au jeu des
causes ordinaires, c’est-a-dire les causes de type matériel (upddina)
ou de type efficient (nimitta) que la philosophie indienne découvre
en analysant la production de la jarre ou celle du tissu, comme la
Grece a analysé le travail du sculpteur .

Le texte qui suit est difficile a cause de sa concision, comme souvent
chez Dharmaraja. On peut 'expliciter ainsi. Tout objet de ce monde
est surimposé sur la conscience. Il en est donc ainsi de la nacre qui
est un mode de l'ignorance comme n’importe quelle autre réalité
ici-bas. Lorsque la vision est contrariée pour une cause quelconque,
l'organe interne ne prend pas la forme de la nacre, mais seulement
celle d'un «ceci» qui brille. Dans la perception de cet objet, la
conscience limitée par « ceci », la conscience limitée par la modification
de 'organe interne en la forme de « ceci » et la conscience limitée par
le sujet connaissant deviennent non différentes. Ce premier stade de
l'illusion est celui d'une perception partiellement empéchée.

Au second stade, 1'ignorance dont la nacre est un mode et qui,
du fait de I'empéchement de la vision, ne s’est manifestée jusqu’ici
que dans « ceci » qui brille, se transforme elle-méme en un objet avec
l'aspect de l'argent et en une connaissance apparente d’argent,
a cause du souvenir de l'argent que réveille la similitude entre ce qui
brille et I’argent.

On remarquera, dans cette doctrine, les deux traits suivants.
Dharmarija recourt a4 la cause méme de la nacre pour expliquer
I'argent illusoire. Une différence demeure cependant : I’objet réel est
produit par l'ignorance seule, tandis que l'objet illusoire est dit
a l'ignorance plus un empéchement de la vue 3. L'objet illusoire est
un prolongement subjectif, dirions-nous, de l'illusion objective. C’est
pourquoi il est momentané, contrairement a 1'objet réel.

Deuxiéme trait. L’ignorance produit I’objet illusoire ef la connais-
sance qu'on en prend. Il n’y a sortie et modification de I’'organe interne
qu'au premier stade de l’illusion, au moment de la perception de
«ceci » qui brille. Au second stade, l'illusion est 1’ceuvre de I'ignorance
sous le double rapport de 1'objet et du sujet : le « ceci» qui brille se
transforme en argent non réel, quoique non absolument non réel, et
la perception de «ceci» qui brille devient celle de I’argent illusoire.
La connaissance du «ceci» est elle-méme illusoire, mais elle est

t Cf. I, 83 et suiv.
* Cf. ATREYA : The Elements of Indian Logic, p. 60 et suiv.
3 Cf. 1, 1o01.



268 FERNAND BRUNNER

publique et résulte de la sortie de l'organe interne. La connaissance
de l'argent illusoire est une modification de l'ignorance contenue
dans la connaissance de «ceci». Elle est ignorance au second degré,
modification de l'ignorance premiére et n’est pour cela qu'une con-
naissance apparente ou privée.

Tel semble étre I’enseignement de Dharmarédja. Il va sans dire que
sur des questions aussi delicates — en particulier sur la notion-clé de
I'ignorance — l'advaita, en plus de mille ans, a défendu des vues
multiples.

2) Clest le nydya sans doute, avec sa doctrine des différents types
de non-existence, qui est & l'origine du deuxiéme probléme que je
voudrais retenir. Selon le #ydya, la non-existence d’objets non éternels
est non éternelle aussi. Si donc on admet une existence illusoire tem-
poraire, sa négation sera temporaire aussi. « Ce n’est pas de ’argent »
signifiera : « Maintenant, ce n’est pas de 'argent ». Le jugement ne
sera pas valable en tout temps I.

Pour Dharmaréija, cette thése est inacceptable : quand on reconnait
son illusion, on ne nie pas que, pour le moment, 1’objet soit de I’argent ;
on nie pour les trois temps — passe, présent, futur — que cet argent
illusoire soit réel. Le philosophe s’applique donc a formuler sa négation
de I'argent illusoire de fagon qu’elle exprime le refus d’une contra-
diction. Par 13, elle sera nécessaire et valable universellement.

Il se sert pour cela des analyses et du langage du nydya qui
distingue dans la négation une pluralité d’éléments 2. Il suffit pour
nous de retenir « 'opposé » (pratiyogin) de la négation, c’est-a-dire
la contrepartie positive de la négation, et la propriété qui définit
pour 'opposé le fait d’étre tel. Par exemple, sil'on dit : «il n’y a pas
de jarre a cet endroit », 'opposé est la jarre et la propriété qui définit
I'opposé en tant que tel, c’est la «jarréité ». Prenons maintenant un
autre cas de non-existence : «la jarre n’est pas le vétement ». L’opposé
est de nouveau la jarre, mais la propriété qui définit 'opposé dans
sa nature d’opposé, c’est 1’essence du vétement. Ce qu’on nie en effet,
ce dont on affirme la non-existence, ce n’est pas la jarre en tant que
jarre, mais la jarre en tant que vétement. On est donc en présence
d’un cas oll une non-existence a un opposé défini par une propriété
qui ne lui appartient jamais.

C’est 2 ce cas que Dharmarija rameéne la négation de l’argent
illusoire. Quand nous disons : « ce n’est pas de ’argent », le contenu
de cette connaissance négative n’est pas une non-existence dont
I'opposé serait défini par la nature de I’argent ; ¢’est une non-existence

1 Cf. I, 112 et suiv.
* Cf. S. KurpuswaMI SASTRI : A Primer of Indian Logic..., 3° éd., Madras,
1961, p. 37-45.



UNE THEORIE DE LA PERCEPTION DANS L'ADVAITA VEDANTA 269

dont l'opposé est 1'argent illusoire défini par la réalité empirique.
En termes plus simples que ceux de Dharmarija : 'opposé de cette
négation est caractérisé par une qualité incompatible avec lui. Dans
ces conditions, la négation est valable en tout temps: l'argent
illusoire n’est jamais de 1’argent réel =.

Tel est le genre de questions que Dharmarija aborde dans son
chapitre sur l'illusion comme ailleurs, avec une subtilité, une rigueur
et une érudition en tout point comparables a celles des philosophes
occidentaux. La pensée indienne n’est pas, ou du moins n’est pas
toujours, ce plongeon sans critique dans l'intériorité, qu'on se repré-
sente souvent ou dont on nous a donné l'image. Son élaboration
rationnelle, servie par des siécles ou des millénaires de scolastique,
est aussi poussée qu’on peut le souhaiter.

En régle générale pourtant et en dernier ressort, cette élaboration
rationnelle est au service de l'expérience intérieure. Dharmarija
rappelle que la connaissance illusoire se distingue de la connaissance
droite en ce qu’elle est infirmée pendant le temps de la transmigration.
En rapprochant ce passage de quelques autres, on retrouve la puissante
doctrine de l'advaita dans ses diverses dimensions ontologiques :
Iillusion est contredite par I'expérience du monde empirique, laquelle
a son tour est contredite par l'expérience de la réalité supréme. Le
coquillage est donc lui-méme une illusion, non pas au plan empirique
ou il subsiste indépendamment de la connaissance qu’on en prend,
mais au plan de 'absolu. Ainsi s’étagent trois degrés de la réalité :
l'illusoire (prdtibhdsika), qui est momentané pour chacun de nous,
I'empirique (vydvahdrika), qui disparait a la libération, et 'absolu
(péramdrthika). Si la théorie de l'illusion a été cultivée en Inde plus
que chez nous, c’est qu’elle y a servi plus d'une fois de modéle a la
théorie de la réalité empirique. C’est ainsi que, du monde empirique
comme de l'illusion, I'advaita enseigne finalement qu’il est indétermi-
nable, ni réel ni irréel, ni 4 la fois réel et irréel.

3

Nous ne pouvons pas quitter cet aper¢u sur une doctrine indienne
de la perception sans mentionner une question qui, je crois, est encore
plus originale pour nous, celle de la connaissance du non-existant.
Avec elle, nous abordons, selon 1'advaita du moins, un nouveau moyen
de connaissance valide. Certes, par inférence aussi nous pouvons
affirmer la non-existence : j’infére ainsi le démérite d’un homme du
malheur qu’il ressent. Mais ce n’est pas de cela qu’il s’agit. Quand je
regarde sur le sol et que je dis: «1l n'y a pas de jarre ici », comment
puis-je percevoir cette non-existence ? Le propre de la perception

1 Cf. les notes de MAdhavinanda, dans son édition de la Veddntaparibhdshd,
p. 62-63.



270 FERNAND BRUNNER

n’est-il pas d’entrer en contact avec ce qui existe, au moins ce qui
existe d'une certaine maniére ? Quand l'objet n’est pas 1a, il n'y en
a pas de perception. Mais voici pourtant que nous avons une connais-
sance de son absence. Comment est-ce possible ? Cette connaissance
de la non-existence a le caractére immédiat de la perception, mais
est-elle acquise au moyen de la perception ? Certains répondent oui,
d’autres non 1. Je présenterai deux théories avant celle de 'advaita
et je traiterai de la doctrine de Dharmaridja d'une maniére assez
cavaliére, faute de temps.

1. Solution de Prabhdkara et du sdmkhya. La non-existence n’est
pas une chose qui puisse étre I’objet d’une perception. Elle n’est rien
d’autre que le lieu ol on la constate, la non-existence de la jarre sur
le sol étant 1'existence méme du sol. Une chose est sa propre existence
et la non-existence de toutes les autres. Dans ces conditions, le
jugement de non-existence est bien un jugement de perception ou
plutdt il n’y a pas besoin d’expliquer comment une non-existence peut
étre pergue, puisque, dans le cas de la non-existence de la jarre, c’est
I'existence de son lieu qu’on pergoit.

Cette solution est moins naive qu’on peut penser, car, en somme,
qu’est-ce qui me fait dire qu’il n’y a pas de pomme sur cette table,
sinon la perception méme de la table ? Elle est cependant sujette
a critique aisée : ne pas voir de pomme sur cette table, c’est quelque
chose de plus que de voir la table, sinon comment distinguerions-nous
la non-existence d’une pomme et la non-existence d'une poire au
méme endroit ?

2. Solution du mydya. La non-existence d’un objet en un lieu est
identique non pas a ce lieu, mais & un prédicat (vigeshana) de ce lieu,
connu avec le lieu lui-méme. Quand je dis qu’il n’y a pas de jarre sur
le sol, j’indique un prédicat du sol, je vois le sol qualifié, comme lorsque
je dis qu’il est jaune.

Le nydya reconnait cependant que la vue n’entre pas en contact
avec la non-existence comme avec la couleur. Il admet donc ici
deux types de relation différents : 1'idée, les qualités, les actions, sont,
avec la substance, dans une relation d’inhérence appelée samaviya,
tandis que l'inexistence d'un objet est, avec le lieu ol on la constate,
dans une autre relation, appelée prédicativité (vigeshanatd) *. La non-
existence d'un objet se distingue donc du lieu ou I'on pourrait voir
cet objet, mais la perception de ce lieu conduit 4 la perception de
cette non-existence : I'un et 'autre tombent sous les sens.

1 Cf. D. M. Datta : The Six Ways of Knowing, p. 159 et suiv. ; SATPRA-
KASHANANDA : Methods of Knowledge, p. 163 et suiv.

2 Cf. Bhdshd-pariccheda with Siddhdnta-muktdvali par VigvaNnATHA NvyAva-
PANCANANA, tr. Swimi Midhavinanda, Calcutta, 2¢ éd., 1954, p. 94 et suiv. ;
A. FoucHER : Compendium des Topiques, p. 113-115.



UNE THEORIE DE LA PERCEPTION DANS L’ADVAITA VEDANTA 271

3. Solution des Bhatta et de I’advaita. Alors que Prabhikara et
le sémkhya enseignent qu’une chose est a la fois sa propre existence
et la non-existence de toutes les autres, les Bhatfa (qui forment une
partie de la mimdamsa) et 1’advaita soutiennent que ces deux aspects
de la chose sont irréductibles : la connaissance du sol et celle de la
non-existence de la jarre ne reviennent pas au méme. Il ne suffit pas
non plus de distinguer sujet et prédicat, comme le fait le nydya ;
il faut reconnaitre que la connaissance de la non-existence n’est pas
une perception sensible. La connaissance de la non-existence s’explique
par un moyen spécial de connaissance valide, que 'advaita appelle
la non-connaissance ou la non-appréhension, anupalabdhi, d'un mot
dans lequel, quand on a enlevé les deux préfixes, on reconnait la
racine du grec Aappévw.

En effet, la connaissance de la non-existence de la jarre résulte
non de la perception impossible de cette non-existence, mais de
la non-connaissance de cette jarre. Il y a non-connaissance quand
je puis dire que si 'objet était présent, je le verrais, puisque rien ne
m’en empécherait : il ne fait pas nuit, il n’y a pas d’obstacle devant
mes yeux, etc. Or je ne le vois pas. De cette non-appréhension de
I'objet découle I’affirmation de la non-existence de celui-ci. La
connaissance de la non-existence de quelque chose vient donc de
la non-connaissance de 'opposé de la non-existence en question .

Le sens de cette doctrine apparait assez clairement. Dans la
perception, la chose 4 laquelle nous allons se présente « en personne ».
Dans la connaissance de la non-existence d’un objet, on commence
par ne pas appréhender cet objet, alors que, pour une raison ou pour
une autre, on s’attendait a le voir. L’échec de la perception, c’est-
a-dire la non-appréhension de 1’objet, apparait ainsi comme le moyen
propre de connaissance de la non-existence de cet objet. La connais-
sance de la présence de I'objet et celle de son absence sont assez
profondément différentes, aux yeux des advaitins, pour justifier
'appel & des moyens différents de connaissance valide 2.

La connaissance de la non-existence d'une chose ne résulte pas
de la perception du lieu de cette non-existence ni de celle d'une
propriété de ce lieu, mais de la non-connaissance méme de la chose,
érigée ainsi en moyen de connaissance droite.

Comme il en a l’habitude, Dharmaréja développe sa théorie en
examinant des cas particuliers difficiles, par exemple, dans la confusion
d"un pilier avec un fantdme, le cas de la connaissance rectificatrice qui
consiste en la connaissance de la non-existence du fantéme dans le
pilier. Les données de la question ne sont pas les mémes que pour

r Cf. VI, 6-9.
3 D. M. Datra : The Six Ways of Knowing, p. 189-191I.



272 FERNAND BRUNNER

la jarre, puisque 1'opposé de la non-existence de la jarre — c’est-a-dire
la jarre — est perceptible, tandis que l'opposé de la non-existence du
fantdéme ne 1’est pas . Il discute encore de la connaissance de la non-
existence d'un objet, alors que cet objet existe en réalité 2. Ce sont
la des subtilités fascinantes, qui sont bien dans la maniére indienne,
mais auxquelles nous ne pouvons nous arréter.

Nous nous contenterons de citer pour finir les quatre espéces de
non-existence que la non-connaissance peut atteindre, & cause des
implications métaphysiques de cette doctrine: la non-existence
antérieure a l'existence, la non-existence postérieure a l’existence,
résultant de la destruction, la non-existence pure et simple, et la non-
existence réciproque ou différence : « ceci n’est pas cela » 3. La question
se pose chaque fois de savoir si ces types de non-existence ont un
commencement et s’ils ont une fin. Dharmaraja leur accorde a tous
une fin, car seul Brahman est éternel.

La non-existence originelle a par définition une fin. La non-
existence de destruction réside dans des parties elles-mémes destruc-
tibles. Dans le cas de l'illusion, il ne subsiste pas de non-existence
distincte du substratum lui-méme : ’argent a disparu du coquillage.
Il en va de méme de la destruction de la surimposition du monde
sur Brahman. Quant & l'inexistence absolue et a l'inexistence réci-
proque, elles ont une fin aussi, lorsque sont détruits le substrat de
I'inexistence absolue ou les termes de la relation d’opposition. Et si
le substrat de l'inexistence ou l'un des termes de la distinction est
Brahman, on ne peut parler plus que tout a I'heure d'une non-
existence séparée éternelle.

On voit I'enjeu considérable de ces observations. Le nydya vit
dans un monde ou rien n'empéche l'existence d’entités éternelles ;
il admet donc que les trois derniers types de non-existence n’ont pas
de fin. Les advaitins ne peuvent souscrire a cela : le monde et tout
ce qu’il contient est sujet & tous les types de non-existence ; avant
d’étre, il n’existe pas ; il n’existe pas aprés avoir été ; en Brahman,
il n’existe pas du tout ; il n’est pas Brahman. Le monde commence ;
il finit ; il n’est pas dans la réalité absolue, pas plus que l’air dans la
couleur ; il n’est pas la réalité absolue, quoique sa différence d’avec
Brahman ne soit pas celle de la jarre et du vétement, puisqu’il ne
se distingue de lui qu’en apparence.

1 Cf. VI, 4-8.

2 Cf. ibid., 15 et suiv.

3 Cf. Ibid., 21 et suiv. Les advaitins n'admettent pas tous que la non-
existence ait quatre formes (cf. note 59 de Suryanarayana & notre texte).
I1 y a des vedantins qui n’en admettent aucune : cf. M. I. MaRFATIA : The
Philosophy of Vallabhdcdrya, Delhi, 1967, p. 49 et ailleurs.



UNE THEORIE DE LA PERCEPTION DANS L'ADVAITA VEDANTA 273

I1 est évident qu’entre la doctrine de l'illusion et celle de la non-
existence, il y a une parenté et comme une continuité: dans les
deux cas, quelque chose surgit sur fond de réalité, soit pour se substi-
tuer a celle-ci — c’est 1'illusion — soit pour avouer son inexistence et
se fondre dans la réalité. Et I'illusion surmontée, c’est la destruction
de quelque chose et la reconnaissance de sa non-existence *. Perception
illusoire et connaissance de la non-existence sont solidaires.

Dans la mesure ou la perception illusoire et la connaissance néga-
tive sont le modéle de la connaissance véritable du monde, telle que
I'advaita 1’enseigne d’aprés la parole révélée, nous retrouvons le ren-
versement de perspective que nous signalions tout a 1'’heure : une
doctrine fonciérement réaliste, pour laquelle les choses sont indépen-
dantes de la connaissance qu’on en prend, se transforme en une théorie
idéaliste qui enseigne que les choses sont de par l'ignorance, étant
illusoires et finalement non réelles, quoique, en profondeur, elles
soient réelles, de la réalité de 1’absolu lui-méme.

Cet aspect résolument critique de la philosophie, par lequel
I'advaita s’apparente au bouddhisme, est sans doute beaucoup plus
développé en Inde qu’en Occident. C’est pourquoi on trouve sans
peine une riche contrepartie occidentale a la théorie advaitine de
la perception, mais il est moins aisé de présenter les équivalents
occidentaux des théories indiennes de l'illusion et encore moins des
théories de la connaissance de la non-existence. Au sujet de ces
dernieres, Datta cite cependant Bradley et Bosanquet ; il rapporte
de Bosanquet les propos suivants : « Une affirmation peut étre donnée
comme un fait ; une négation ne peut I’étre, sauf en un sens comple-
tement différent. Elle doit étre faife, et faite en dressant une réalité
idéale contre la réalité réelle et en les trouvant incompatibles. » 2
Depuis le siécle passé, les logiciens s’intéressent a la question de la
connaissance négative. Ils observent qu'il n’y a rien dans la réalité
qui corresponde au signe de la négation et ils retrouvent le probléme
indien lui-méme, sous la forme ou il a été posé depuis des temps
reculés : comment pouvons-nous dire : « Il n’y a pas de jarre ici»3 ?

Sans doute, Platon et Proclus distinguent-ils quatre sortes de
négation. Sans doute, I’application de I'anupalabdhi a la non-existence
du monde en Dieu rappelle-t-elle d'une certaine maniére notre théologie

1 SATPRAKASHANANDA : Methods of Knowledge, p. 170 : « L'école advaita du
veddnta soutient que I'absence de multiplicité est connue directement par non-
appréhension dans l’expérience transcendante ou l'appréhension immédiate de
Brahman non duel. »

* The Six Ways of Knowing, p. 190.

3 Cf. TH. STCHERBATSKY : Buddhist Logic, vol. I, 1932, repr. 1958, p. 363
et suiv. (l'auteur cite Chr. Sigwart). Handbuch philosophischer Grundbegriffe,
Studienausg., t. IV, Miinchen, 1973, p. 580 et suiv.



274 FERNAND BRUNNER

négative et aussi notre doctrine du néant du monde avant sa création.
Mais il est malaisé de trouver dans notre tradition classique I'étude
de la connaissance de la non-existence d’une chose toute simple 1a
devant nous. En tout cas, nous n’en avons pas fait en Occident
comme en Inde une question d’école.

Quoi qu’il en soi, il v a peu de sujets qui, autant que celui de la
perception, nous permette de mettre au jour les propriétés et les
différences des deux cultures, si tant est qu’on puisse monter, a propos
de nos considérations partielles, & des généralisations aussi élevées.
L’une de ces cultures, fascinée par I'expérience sensible, la dépasse
finalement en un élan irrépressible pour ériger des doctrines de 1’absolu
transcendant ; 'autre, vite méfiante a4 1’égard du sensible et de
I'expérience transcendante, se complait dans la considération de I'idée,
de l'abstraction, de la raison pure et, finalement, dans 1'union du
rationnel et de 'empirique qui a engendré la science moderne, quitte
a compenser — inefficacement du reste — cette limitation par des
philosophies de l'existence finie ou de I'histoire humaine. Du point
de vue de la philosophie générale, du bonheur des hommes et de
I’avenir du monde, je ne crois pas que, de I'une de ces cultures a ’autre,
il y ait progres. Il y a différence ; c’est tout. ‘

FERNAND BRUNNER.

DISCUSSION

A. VoeELKE : L'exposé de M. Brunner nous suggére de nombreuses compa-
raisons entre une théorie indienne et diverses théories occidentales. Citons & cet
égard la théorie stoicienne de la vision, selon laquelle le sujet percevant émet
un preuma en direction de I'objet. N'est-ce pas 1a un « aller vers ’objet » com-
parable a celui que congoit la théorie indienne ? Mais dans la théorie stoicienne
I'objet de son c6té marque de son empreinte l'air qui vient frapper la pupille,
et c’est du concours de ces deux mouvements opposés que résulte la vision
(cf. Aétius, IV, 15, 3 ; Diog. Laérce, VII, 157). Trouve-t-on aussi dans la théorie
indienne 'idée d’une activité de 1’objet, ou le role de ce dernier est-il purement
passif ?

F. BRuNNER: L’exemple de synergie sujet-objet que vous citez rappelle
celui du Timée. Chez Dharmarija, l'activité, semble-t-il, ne réside que dans
le sujet. La forme de l’objet, certes, se communique & l'organe interne venu
jusqu’a lui, mais ce processus n’est pas décrit comme un mouvement de 1’objet.

G. CoTTIER : Ma premiére question porte sur I’étre de connaissance. Y a-t-il,
dans la conception de la connaissance que vous avez présentée, 1’équivalent de
I'intentionnalité ? Ma seconde question concerne le statut de la métaphysique.
Si la perspective est d’abord sotériologique, ce qui est dit ici de la connaissance
porte-t-il directement sur la quiddité du connaitre ?



UNE THEORIE DE LA PERCEPTION DANS L’ADVAITA VEDANTA 275

F. BrRUNNER: On trouve bien chez Dharmarija un étre de connaissance
ou un étre intentionnel, puisque la modification de 1’organe interne est un mode
du connaitre ou une idée. Mais la forme de l'organe interne et celle de 1'objet
étant non différentes dans la perception immédiate, la connaissance est aussi
la présence physique de 1'objet au sujet.

La doctrine de Dharmaraja comporte un moment positif, une réflexion sur
les moyens de connaissance dans ce monde ol nous vivons ordinairement.
La perception, qui est le premier de ces moyens, est alors congue trés concre-
tement comme un contact et elle pose une série de problémes tout rationnels.
Et méme si, ensuite, la théorie de la perception s’ouvre sur une doctrine du salut,
c’est dans la ligne d’un probléme rationnel, celui du fondement de 1'union du
sujet et de 'objet, de sorte que savoir et salut se confondent.

D. CuristoFF : Cette théorie de la perception nous a été exposée de maniére si
compléte qu’elle dirige notre attention vers d’autres théories de la méme doctrine :
1) Qu’est-ce qui provoque l'organe interne & se déplacer vers l’objet ? 2) La
perception comme mouvement vers I’objet, pour prendre sa forme 14 ou il est,
cette conception n'implique-t-elle pas une théorie de ’espace ?

F. BRUNNER : La premiére question que vous soulevez a longtemps constitué
pour moi une difficulté, car, par lui-méme, 1'organe interne est non spirituel
et inerte. 11 faut donc admettre, semble-t-il, que c’est la Conscience pure, par
quoi il y a connaissance en nous, qui meut ’'organe interne vers 1'objet. On peut
dire aussi que ce mouvement est provoqué par 'objet dans la mesure ot celui-ci
est aimable et source de jouissance, mais cette amabilité de 1’'objet appartient
aussi, en dernier ressort, & I’absolu Iui-méme.

Quant 4 l'espace, Dharmardja n’en fournit pas de théorie particuliére.
Il accepte certainement la thése advaitine selon laquelle l’espace n’est pas
€ternel, pas plus que les objets localisés en lui. L'espace est surimposé sur
I’absolu ; il est donc subjectif ou idéal. Mais il est aussi bien une réalité empi-
rique. Dharmarija fait allusion quelques fois a 1'éther (dkdga) ou premier
€lément subtil, qui correspond en partie & ce que nous appelons ’espace. L’éther
est le premier composant du corps subtil cosmique et individuel (donc de
l'organe interne lui-méme), des mondes supérieurs et inférieurs et des diverses
sortes de corps grossiers (cf. Veddnfaparibhdshd, ch. VIII, §§ 21 et suiv.).
11 est donc aussi le fondement des distances, des dimensions, des directions,
etc., mais, encore une fois, Dharmarija ne s’étend pas sur ces questions.

J.-CraupE PicuUrT : Mon intervention se compose d’'une question technique
et d'une remarque générale.

Voici la question : Quel rapport, spécifié par une logique indienne adéquate,
existe-t-il entre le prédicat et 1'objet dans la perception ?

Et voici ma remarque générale : L’exposé de F. Brunner a trois valeurs :
il informe objectivement selon les exigences d'une méthode comparative
strictement conduite; la subtilité apparemment désincarnée d'une sorte
d’exercice scolastique oblige chacun  reposer, dans une perspective nouvelle,
des problémes connus ; enfin, et c’est pour moi la valeur la plus importante,
I'Inde nous livre un modéle actualisable aujourd’hui.

Certains aspects en effet de la perception esthétique (musicale en particulier),
irréductibles aux théories occidentales traditionnelles, s'éclairent & la lumiére
de la théorie indienne. C’est le cas des rapports entre la conscience auditive
(extravertie) des sonorités et la musique qui transparait dans ces sonorités ;



276 FERNAND BRUNNER

c’est aussi le cas des rapports entre la conscience d'une musique particuliere
et la conscience transcendante de la musique méme. De méme la perception
musicale des silences actualiserait le modéle indien de la « non-connaissance du
non-existant ».

Je ne veux pas dire que la perception des objets en Inde ait été « esthétique »
en notre sens: mais l'objet apparemment détaché qu’ils percevaient (par
exemple une jarre) était en réalité percu dans une totalité a la fagon dont la
perception musicale ne percoit jamais le son isolé (comme objet), mais la forme
globale de la mélodie et de ’harmonie.

F. BRUNNER : Le probléme est classique en Inde de savoir comment on
pergoit la qualité d’une substance. Pour le nydya, par exemple, cette perception
a lieu en vertu de la relation d’inhérence (samavdya) de la qualité damns le sujet,
c’est-a-dire en vertu d’une union inséparable de la qualité avec lui. Le veddnta,
Iui, repousse la relation d’inhérence et admet I'identité (tdddimya) de la qualité
avec l'objet percu. Les deux notions sont proches, puisqu’elles s’opposent
ensemble a la conjonction (samyoga) ou relation séparable qui unit 1'objet au
sujet, mais les advaitins trouvent dans la notion de samavdya des difficultés
qu’il n'y a pas, selon eux, dans celle de {dddtmya.

Les trois « valeurs » que Jean-Claude Piguet voit dans mon exposé sont
exactement celles que j’ai voulu y mettre et je suis heureux qu'il trouve des
applications pour nous a la théorie de la perception que j’ai exposée.

G. WIDMER : 1. Pour Dharmarija Adhvarin, les moyens de la «connais-
sance valide » posent un probléme central, semble-t-il. Quels sont les criféres
de validité de cette connaissance ? Différent-ils selon que la connaissance résulte
de la perception ou de la parole ? Comment sont-ils élaborés et mis en ceuvre ?

2. En ce qui concerne la perception de la non-existence d’un objet, doit-on
seulement constater qu’elle requiert la pensée en tant qu’elle est une activité
de juger, d’établir des relations ou bien cette perception mobilise-t-elle 1'ima-
gination en tant qu’elle est une activité de faire varier des représentations pour
aboutir a une sorte d’intuition du « vide » ?

3. Peut-on dire que cette théorie critique de la perception tend a justifier
une pratique de la vie « bienheureuse » ? Si oui, se soucie-t-elle davantage des
résullals auxquels conduit cette conception de la perception que des opérations
qui la constituent ? Si oui, nous aurions A faire plus & une conception spéculative
que positive de la perception ; présente-t-elle alors des analogies avec certains
courants de la scolastique médiévale ?

F. BrunnNer: La premiére question est fort débattue dans les écoles
indiennes. Avant de traiter de la perception, 'ouvrage de Dharmarija s’ouvre
sur le probléme de savoir ce qu’est la connaissance valide. Comprend-elle le
souvenir ou l'exclut-elle ? Se définit-elle par le succés qui la couronne (notre
pragmatisme) ou par son accord avec l’objet (notre théorie de l'adéquation),
etc. Dharmardja admet que la connaissance valide a pour caractéres la non-
connaissance antérieure — il écarte donc le souvenir — et la non-infirmation
(nous dirions la non-falsification) — il repousse ainsi le pragmatisme et la théorie
de I’adéquation du sujet et de I'objet. Pour lui, ces critéres sont communs & tous
les moyens de connaissance valide. La source de connaissance qu’est la parole
a cependant sa problématique propre : le chapitre IV est consacré aux caractéres
du discours doué d’autorité et a la théorie de la révélation.



UNE THEORIE DE LA PERCEPTION DANS L’ADVAITA VEDANTA 277

La non-appréhension, qui est le moyen de connaissance de la non-existence
se traduit par la formule : si la chose existait, je la verrais ; or, je ne la vois pas.
Cette formule implique certainement un travail de l'imagination, sinon comment
I’hypothése pourrait-elle se former ? Mais la connaissance de la non-existence
d'un objet n’est pas l'intuition d'un vide, car justement l'advaifa rejette la
perception de 'absence. Cette connaissance résulte de l'impossibilité, correcte-
ment définie, de percevoir la chose ; 'hypothése ne se vérifie pas.

Le rapport entre les deux aspects que j’ai distingués dans la théorie de
Dharmarija est difficile & préciser. Je ne crois pas cependant que la doctrine
de la perception soit gauchie ici par les fins religieuses qu'’il s’agit d’atteindre.
Certes, le philosophe indien s’attache peu a 1'étude des opérations psycho-
physiques qui accompagnent la perception ; sa théorie est largement spéculative
et ressemble en effet, & cet égard, 4 maintes doctrines occidentales relatives
a la perception. Mais, dans sa description de ’expérience de la perception, elle
n'en garde pas moins un aspect positif, comme nos doctrines médiévales
d’ailleurs.

Cn. GagNEBIN : Dans son exposé subtil et pénétrant, F. Brunner a fait allusion
a «la collaboration du souvenir et de la perception » et son analyse a insisté
sur les différents aspects de la perception beaucoup plus que sur le souvenir.
Tout en reconnaissant le role considérable de la mémoire dans la connaissance
perceptive (sinon elle ne serait que ponctuelle), allons dans le sens indiqué par
Dharmarija pour demander 4 F. Brunner si ce penseur indien a examiné un
probléme débattu par certains philosophes occidentaux : le monde naturel que
nous appelons extérieur est-il appréhendé progressivement par la perception qui,
de proche en proche, passe de tel objet a tel autre pour envisager enfin le monde
dans son ensemble comme le résultat d’'un passage a la limite (empirisme) ?
Ou bien y a-t-il une intuition perceptive initiale et globale, de sorte que la
perception d’une réalité semsible quelconque s’articule dés [abord sur cet
ensemble ? Alors, comme le dit Jean-Paul Sartre dans L’éfre et le néant (p. 538),
la perception s’effectue sur fond de monde.

F. BRUNNER : Comme la mimdmsd, I’advaita refuse de considérer le souvenir
comme une connaissance valide, parce qu’il n’est pas une perception proprement
dite. Ce n’est pas l'acte conscient de remémoration qui intervient dans la
perception : ce sont les structures acquises inconscientes. La philosophie indienne
accorde une attention particuliére au type de perception qu’est la reconnais-
sance et au phénoméne de la perception prolongée d’'un méme objet, mais je
n’en ai pas parlé.

Quant 4 1'idée que le monde est un passage a la limite, elle me parait étrangére
4 Dharmarija. Le monde est pour lui un ensemble donné, qui est pensé par
Dieu avec ses noms et ses formes. Par conséquent, tout objet est I'élément d’un
ensemble, encore que 'attention 1’éclaire seul. Il resterait 4 examiner comment
la position de Dharmarija face au monde et celle de Sartre différent.

J.-P. LevvrAz: Vous avez marqué le contraste entre I’Occident et les pensées
indiennes, dont vous nous avez fait voir A la fois la diversité et I'unité. Je pense
4 un exemple de parenté possible.

Berkeley — on ne le sait pas toujours — professe une théorie non représen-
tative des idées. Cette théorie, une fois admise, lui permet d’affirmer que la seule
fagon:dont «les arbres sont réellement dans le parc» a l'endroit ol la per-
ception va les chercher, c’est de dire que les idées sont dans notre esprit (mind).



278 FERNAND BRUNNER

Les idées ne sont pas alors dans l'esprit comme des concepts-relais vers les
choses ; elles sont les choses mémes comme signes naturellement passifs d'une
activité, la nétre ou celle de Dieu, lui aussi un esprit (mind). Y a-t-il 13 une
parenté avec les penseurs dont vous parlez ?

F. BrRUNNER : On peut penser en effet que les doctrines de Berkeley et de
Dharmarija se ressemblent, puisque, dans I'une comme dans 1’autre, les idées
ne sont pas les intermédiaires entre les choses et nous (elles ne nous les re-
présentent pas), mais nous donnent les choses mémes (elles nous les présentent).
Une différence demeure : pour Dharmarija, il existe en dehors de nous des
choses qui ont leur réalité propre et que nous ne produisons pas. Nous en avons
cependant une connaissance immédiate quand leur forme 14 ol elle est et
la forme de notre organe de connaissance n’en font plus qu'une. Mais ces choses
extérieures, en fin de compte, se raménent a4 la Conscience pure par le biais
de la surimposition ou de l’ignorance.

Pr. MuLLeER: Vous me permettrez de sortir un instant de ma neutralité de
président, et de poser 4 mon tour une question dans la discussion. J'ai été trés
frappé par les formules que M. Brunner a tirées de son auteur indien. Faire de
la perception une forme de la conscience, et y voir 'action du JE sur soi-méme
rappelle irrésistiblement les formules fichtéennes, adoptées par 1'idéalisme
allemand, et que ’on retrouve presque sous la méme forme chez Schelling et
méme dans le premier systéme de Hegel. Mais ce rapprochement suscite aussitot
la question de ce qui a conduit & ces formules. Dans l'idéalisme allemand, c’est
la conviction, acquise en fonction de la réflexion sur le kantisme, que tout
empirisme postulant Vexistence préalable d’un monde extérieur est auto-
contradictoire, et qu’il n’est pas possible, sous aucune forme, de soutenir une
théorie représentative de la perception. Mais, derechef, cette conviction se
détache sur l'arriere-fond du défi empiriste et sceptique, incarné par Hume.
La question que je poserais est de savoir s’il ¥ a une démonstration philoso-
phigque (et non une simple conviction a base religieuse ou éthique) de 1'impossi-
bilité de connaitre un monde extérieur congu comme étranger a notre esprit,
et qui sous-tende les affirmations du mafitre hindou.

F. BRUNNER : L'advaita s’appuie sur une tradition scripturaire considérée
comme divine, mais cette tradition est assumée par la raison. La part de cet
effort de rationalité ne saurait étre exagérée: l'advaifa fait un choix parmi
les textes sacrés, les interpréte a sa fagon, formule des problémes, ordonne un
systéme, etc. C’est le travail habituel du théologien de la tradition occidentale
du credo ut intelligam. L'idéalisme allemand n’est pas étranger a cette perspective,
puisque la philosophie hégélienne veut étre I'intelligence de la religion chrétienne.

Comme l'idéalisme allemand s’est édifié en discutant le kantisme et la
doctrine de Hume, 1’advaita s’est élaboré en fonction du bouddhisme, du
sdmkhya, du nydya et de la mimdmsd. Opposé a I'idéalisme bouddhique et
a la doctrine du vide, ’advaita admet cependant qu’il n’y a pas d’autre existence
et pas d’autre conscience que I’Existence et la Conscience absolues, en vertu
de la nature méme de I'absolu qui, pour lui, est nécessairement, c’est-a-dire
philosophiquement, sans second. Alors que le nydya et la mimdmsd sont réalistes,
il soutient que nécessairement, donc philosophiquement, la chose et le moi ne
pourraient pas s'unir dans la perception si, en vérité, ils n’étaient pas non-
différents.



UNE THEORIE DE LA PERCEPTION DANS L'ADVAITA VEDANTA 27Q

G. CorTIER : On pourrait suggérer un paralléle avec Schelling et sa réflexion
sur le fini. Il n’y a d’étre que 1’étre absolu. Le fini n’est pas. La seule connaissance
est Uintuition du Selbst et elle porte sur I'identité. Par rapport a elle, le fini
se définit comme limite, de 'ordre du néant. Cela rappelle le théme conscience/
ignorance.

F. BruUNNER: Ces rapprochements, indiquent une direction d’enquéte
féconde. En advaifa comme chez Schelling, en effet, le probléme n’est pas celui
de I’étre infini, mais celui du fini. Comment le fini est-il apparu ? A quelles
conditions la connaissance vraie le fera-t-elle disparaitre ?

PH. SECRETAN : Je reviens sur 'opposition réalisme/idéalisme. Pour percevoir
I'unité du sujet et de I'objet, faut-il passer par la perception de la non-existence ?

F. BRUNNER : Oui. La connaissance de la non-existence de la jarre est un
probléme qui se situe au niveau de I’expérience réaliste du monde. Mais quand
le monde est congu comme surimposé sur 'absolu, la connaissance de sa non-
existence fait partie intégrante de l’expérience. On pergoit ce qui est quand
on peut reconnaitre ce qui n’est pas. Pour invoquer une observation écrite de
R. Schaerer, la connaissance de la non-existence des choses, loin d’étre une
erreur, est la face négative d'une acuité spéciale de la perception. Elle est
I'extinction de 1'illusion. Cependant la doctrine ne se termine pas & ce moment
négatif comme en bouddhisme, mais 4 la connaissance absolue qui ne fait qu'un
avec l'étre absolu.



	Une théorie de la perception dans l'advaita vedânta et quelques comparaisons avec la philosophie occidentale

