
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1975)

Heft: 4

Artikel: Une théorie de la perception dans l'advaita vedânta et quelques
comparaisons avec la philosophie occidentale

Autor: Brunner, Fernand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381066

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381066
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UNE THÉORIE DE LA PERCEPTION
DANS UADVAITA VEDÂNTA

ET QUELQUES COMPARAISONS
AVEC LA PHILOSOPHIE OCCIDENTALE

Il y a vingt ans, ici même, je soulignais l'originalité d'un philosophe
juif médiéval, Ibn Gabirol, défenseur d'une doctrine de la matière
qu'on ne retrouve guère ailleurs en Occident '. Aujourd'hui, de

nouveau, je vous invite au voyage, mais cette fois en compagnie d'un
philosophe indien, Dharmarâja Adhvarin, qui soutient une théorie
de la perception, étonnante pour nous. Je suis demeuré fidèle en effet
à la philosophie comparée.

A partir du moment où l'on écarte l'idée que notre culture est
l'aboutissement de droit des différentes civilisations de la planète,
ou que la phUosophie est pour nous tout entière et selon sa vérité
dans les formes qu'on lui donne communément de nos jours et en
nos lieux, comme si philosopher consistait à se laisser porter par le

temps là où l'on est, le champ entier de la pensée humaine s'ouvre
à l'exploration.

Cette enquête ne vise pas à découvrir nos origines —• ce qui serait
toujours subordonner l'autrefois et Tailleurs à l'ici et au maintenant ;

elle ne s'attache pas davantage à la satisfaction de la curiosité, car
ce serait se perdre dans la multiplicité. La recherche historique
élargie a pour fin de situer nos conceptions contingentes, de les mettre
à l'épreuve en acquérant une conscience critique de nous-mêmes.
Elle peut aussi apporter sa contribution à une typologie des systèmes.

Je voudrais vous faire partager l'étonnement que j'ai éprouvé en
découvrant des modes nouveaux de pensée à la lecture d'un manuel
indien du XVIIe siècle, la Vedântaparibhâshâ de Dharmarâja, ouvrage
qui demeure estimé de nos jours et qui relève d'un des rameaux de
Yadvaita ou non-dualité2. L'advaita est une division du vedânta,

1 Cf. La doctrine de la matière chez Avicébron, « Revue de théologie et de
philosophie », 1956, n° IV, p. 261-279.

2 Dharmarâja Adhvarin : Vedântaparibhâshâ, edited with an English
Translation by S. S. Suryanarayana Sastri, Adyar Library, Madras, 1942,
repr. 1971. Sont disponibles aussi une édition et une traduction moins parfaites
par Swâmi Mâdhavânanda, Ramakrishna Mission, Calcutta, 4e éd. 1972.



UNE THEORIE DE LA PERCEPTION DANS L ADVAITA VEDANTA 253

lequel est l'une des six branches de l'arbre de la philosophie indienne
orthodoxe, tel qu'il est devenu traditionnel de la décrire I. Il faudrait
insister sur la diversité de cette philosophie qui comprend d'autres
branches encore ; il faudrait aussi replacer la philosophie indienne
orthodoxe dans l'ensemble de la pensée indienne. Nous donnerions
ainsi une idée plus exacte de la situation de l'école vivarana à laquelle
notre texte se rattache. Mais nous ne pouvons le faire ici.

Dans le manuel de Dharmarâja, nous retiendrons trois points :

1) la théorie de la perception ; 2) la doctrine de l'erreur perceptive ;

3) la question de la perception de la non-existence.

A partir d'une certaine date et pour assurer un fondement aux
joutes intellectuelles, la pensée indienne a développé une epistemologie
ou une théorie des moyens de connaissance valide ou droite (pramâna).

Pour toute la philosophie indienne, la perception est le moyen
fondamental de connaissance valide. Certains s'en contentent ;

d'autres y ajoutent l'inférence ; d'autres encore la parole, et ainsi de
suite. L'advaita, avec une partie de la mîmâmsâ, reconnaît six moyens
de connaissance droite ».

L'exposé de Dharmarâja sur la perception commence par des
considérations qui nous plongent au cœur de sa doctrine et des
discussions qu'elle entraîne. Nous ne l'aborderons pas par là : nous
isolerons pour commencer un passage postérieur où la perception est
décrite d'une manière frappante et avec un minimum de notions
techniques 3. Seule intervient en effet, dans ce paragraphe, outre les

organes où résident les cinq sens, la notion d'instrument ou d'organe
interne (antahkarana) qui correspond en partie au sens commun
d'Aristote, puisqu'il opère en toute sensation, qu'elle soit visuelle,
olfactive, etc. L'organe interne est de l'ordre du corps subtil. En
retenant ce passage, nous nous limitons par là même à la question
de la perception de l'objet, en laissant de côté d'autres questions
classiques, ceUe de la perception interne, de la perception de soi, de
la perception de la perception, de la perception de Brahman.

Dharmarâja enseigne que, dans la perception visuelle, etc.,
l'organe interne subtil sort, à travers le sens, jusqu'à l'endroit où est
l'objet pour prendre la forme de cet objet.

1 Ces six branches sont : le samkhya, le yoga, le vaiçeshika, le nyâya, la
mîmâmsâ et le vedânta.

2 Ce sont : pratyaksha (la perception), anumâna (l'inférence), upamâna
(la comparaison), çabda (la parole), arthâpatti (la postulation), anupalabdhi
(la non-appréhension).

3 I, 18 (Suryanarayana).



254 FERNAND BRUNNER

Un exemple inspiré de l'agriculture indienne vient illustrer cette
théorie : l'eau, mise en réserve pendant la saison des pluies derrière
un barrage, sort par un trou et inonde les champs en prenant leur
forme. C'est l'image des rizières, famiuère à tout voyageur. De même
donc que l'eau des réservoirs prend la forme des champs, de même
l'organe interne sort de nous-mêmes et prend, hors de nous, la forme
de l'objet là même où est l'objet L

L'image de l'eau qui s'écoule n'est pas la seule dont use notre
auteur dans le paragraphe que nous utilisons : il nous apprend encore

que l'organe interne est de la nature de la lumière, et nous fait
entendre qu'il est capable, dans ces conditions, de sortir à travers le

sens de la vue, etc., pour atteindre l'objet. Je ferme les yeux et je ne
vois rien. J'ouvre les yeux : l'organe interne qui a la nature de la
lumière sort par mes yeux et atteint cette table dont il prend la forme.

La perception impUque donc au moins trois choses : l'organe des

sens, l'organe interne et l'objet. Avant la perception, l'organe interne
et l'objet sont séparés et se trouvent chacun à son endroit propre.
Avec la perception, l'organe interne qui assume la sensation se

déplace en s'étendant jusqu'à l'objet dont il prend la forme. Organe
interne et objet ont alors la même forme au même endroit.

Dans le cas d'une perception du type : « Ceci est une jarre »,

la jarre et la modification (yrtti) de l'organe interne en la forme de
la jarre sont au même endroit en dehors de nous. La modification de

l'organe interne et l'objet, qui sont pourtant en eux-mêmes des
facteurs de différenciation, n'engendrent aucune différence dans ce cas,

parce qu'ils occupent la même place 2.

Cette description de la perception comme aller vers l'objet n'est
propre ni à Dharmarâja ni à Y advaita. La perception est généralement
conçue en Inde comme une saisie et beaucoup la conçoivent comme
un aUer-saisir 3.

L'aller-chercher, cependant, ne caractérise pas tous les sens.
Il demeure vrai que, dans les écoles orthodoxes, les cinq sens con-

1 L'image se trouve chez d'autres auteurs aussi, par exemple dans le Sid-
dhântaleçasangraha d'AppAYYA Dîkshita, 5-121, éd. Suryanarayana, t. II,
Madras, 1937, p. 26.

2 Cf. I, 20.
3 Cf. Jean Filliozat, dans L'Inde classique, t. II, Paris, Hanoi, 1953,

§ 1369, p. 7-8 ; Laghu Prabhandâh, Recueil d'articles d'indologie, Leiden, 1974,
p. 164 et le passage suivant de la note 3 : « Cette idée de la connaissance allant
au devant de l'objet n'est pas en contradiction aussi flagrante qu'il pourrait
sembler avec ce que nous devons penser de la perception visuelle. Nous ne
percevons pas les objets par la vue à l'intérieur du crâne, nous les voyons à leur
distance dans l'espace et notre connaissance a lieu au même endroit que l'objet.
En d'autres termes l'image visuelle transportée au cerveau par les nerfs optiques
est renvoyée à son point de départ, projetée ou mieux extériorisée. On est forcé
de l'admettre pour expliquer les erreurs évidentes de localisation visuelle. »



UNE THÉORIE DE LA PERCEPTION DANS l!'ADVAITA VEDÂNTA 255

naissent par contact, mais seule la vue et l'ouïe —• et même parfois
la vue seule, comme dans le nyâya, — sort à la recherche des choses.
A la fin du chapitre qu'il consacre à la perception, Dharmarâja
enseigne que nous entendons le son là où U se trouve, comme nous
voyons le visible en dehors de nous, car nous disons : « J'entends
le son du tambour ». Il est donc inutile d'admettre, comme le fait
le nyâya, que le son se transporte dans l'air et se produit non seulement
dans le tambour, mais encore dans l'oreille L Ajoutons que si Yadvaita
ne soutient pas la même thèse pour la perception olfactive, c'est que
nous ne localisons pas le parfum comme le visible ou le sonore. Nous
n'allons donc pas le percevoir là où il est ; nous le percevons en nous
comme la saveur et le contact tactile 2.

Cette conception de la perception s'oppose d'une manière remarquable

à nos théories occidentales. Le mouvement du psychisme
à travers l'espace vers l'objet, c'est précisément ce que nie Malebranche
quand il écrit, au début de la deuxième partie du livre III de la
Recherche de la vérité : « Je crois que tout le monde tombe d'accord
que nous ne percevons point les objets qui sont hors de nous par
eux-mêmes. Nous voyons le soleil, les étoiles et une infinité d'objets
hors de nous ; et il n'est pas vraisemblable que l'âme sorte du corps
et qu'elle aille, pour ainsi dire, se promener dans les cieux pour y
contempler les objets. »

S'il en est ainsi pour Malebranche, c'est que l'âme et le corps sont
incommensurables : l'âme ne connaît le corps que par l'idée du corps,
qui est de même nature que l'âme. Ainsi, l'âme malebranchiste ne
peut vivre que dans un monde d'idées, et l'idée se substitue si bien
à la chose que l'existence de celle-ci fait problème. Dharmarâja, au
contraire, n'a que faire d'une théorie de l'idée représentative : la
connaissance, chez lui, est présence à la chose même 3.

Il est curieux de noter que l'opposition des deux mouvements en
sens contraire —¦ du sujet à l'objet ou de l'objet au sujet —- se trouve
dans une seule et même doctrine, celle de Platon. Dans le Timée, nous
apprenons que le feu qui sort de l'œil porteur de lumière rencontre

» Cf. i, 124.
2 Cf. Swâmî Satprakâshânanda : Methods of Knowledge..., London, 1965,

P- 53-54-
3 Relevons que, de la doctrine spinoziste de l'âme comme idée du corps

propre, découle une conséquence soulignée récemment par Martial Guéroult :

si l'âme ne perçoit le corps extérieur que par les affections qu'il produit dans
le corps propre, il n'y a pas de différence essentielle entre la perception effective
d'une chose présente et l'hallucination. Comme le voudra Taine, la perception
est une « hallucination vraie ». Rien de plus éloigné de la doctrine advaïtine
Cf. M. Guéroult : Spinoza, II, L'âme (Ethique, II), Paris, Aubier-Montaigne,
1974. P- 198 sqq.



256 FERNAND BRUNNER

et choque le feu qui provient des objets '. Chacun fait la moitié du
chemin, comme si les théories que nous venons d'opposer étaient l'une
et l'autre une demi-vérité. Quelque deux mille ans plus tard, Goethe
se fera une idée analogue de la vision quand il écrira que la lumière
crée dans l'animal un organe semblable à elle, « l'œil se formant à la
lumière pour la lumière, afin que la lumière intérieure rencontre la
lumière extérieure »2.

En règle générale, la passivité est le premier aspect de la connaissance

sensible en Occident. On relève ce trait à partir d'Aristote
jusqu'à Condillac qui ouvre sa statue à l'expérience du monde par
un sens passif s'il en est, l'odorat. Et quand Berkeley au sujet de la
vision à distance ou Schopenhauer à propos de la vision des couleurs
mentionnent l'activité du sujet, il s'agit d'opérations physiologiques
de réaction et non d'une activité cognitive première.

Mais, il faut l'avouer, la doctrine de Dharmarâja comporte aussi

un moment de passivité : au terme de l'aller-chercher, la forme de

l'objet ne laisse pas d'être reçue, comme l'eau qui descend dans la
rizière reçoit sa forme de la rizière : l'organe interne, qui est sans
forme, prend celle de la chose 3. Un rapprochement avec les théories
occidentales de la passivité perceptive est donc possible aussi, en
particulier avec l'aristotélisme. L'identité formelle de l'organe interne
et de l'objet, chez Dharmarâja, rappelle l'identité aristotéUcienne de
la forme du sentant et de ceUe du senti. Dans les deux cas, la forme
de l'objet devient celle du sentant.

Cette identité se vérifie cependant au terme d'un processus
différent : chez Aristote, l'objet agit sur le sens par l'intermédiaire du
milieu diaphane ou aérien, alors que pour Dharmarâja l'objet se rend
présent là où il est, en une immédiation plus radicale. Le philosophe
indien explique ipso facto la perception à distance, puisque, pour lui,
l'opération cognitive consiste à parcourir l'espace qui nous sépare
de l'objet.

La doctrine de Dharmarâja évite donc le dualisme de l'âme et du

corps et n'a pas besoin d'expliquer la connaissance des objets par
la substitution des idées aux objets. La conception du voyage du
percevant dans l'extériorité vers l'objet le dispense même de toute
théorie de la délégation de l'objet vers le sujet, qu'il s'agisse de
simulacres ou de l'action de la forme dans le milieu intermédiaire.
Y a-t-il trop d'anachronisme et de métatopisme à évoquer ici la
phénoménologie Sans doute, le réalisme de la théorie de Dharmarâja
est-il étranger à la philosophie de Husserl, mais la théorie indienne

1 45 c
2 Farbenlehre, Werke, Hamburger Ausgabe, t. 13, 2e éd., 1958, p. 323.
3 Cf. Vedântaparibhâshâ, I, 4, début.



UNE THEORIE DE LA PERCEPTION DANS CADVAITA VEDÂNTA 257

que nous exposons semble être la figure de la phénoménologie. La
sortie de l'organe interne correspondrait ainsi à l'intentionnalité.
En effet, la modification de l'organe interne en la forme de l'objet
n'est pas une image en nous de l'objet hors de nous, mais la présence
à l'objet telle que nous la vivons.

Faisons maintenant un pas de plus à l'intérieur du champ limité
que nous nous sommes fixé d'abord. La perception, qui se traduit
dans le jugement : « C'est une jarre » est une opération complexe que
la sortie de l'organe interne avec la sensibilité visuelle ou auditive
ne suffit pas à décrire.

Dans un passage ultérieur concernant l'illusion ', Dharmarâja
indique le rôle des impressions latentes (samskâra) qui habitent en
nous depuis toujours, c'est-à-dire avant cette vie déjà. Nous possédons,

des objets de l'expérience, des notions endormies que le contact
avec les choses réveille et qui contribuent à l'accomplissement de la
perception dans un jugement du type : « C'est une jarre ». Mais
Dharmarâja ne développe pas la théorie de cette sorte d'à priori.
Ses indications suffisent cependant à nous faire comprendre qu'il ne
défend nullement la thèse lockienne de la « page blanche ».

Ici se profile la question du particulier et de l'universel, qui est
classique en Inde comme en Occident. En effet, dire « ceci est une
jarre », c'est attribuer à ceci la jarréité. Quel est donc le rapport de
ce sujet et de cet attribut De l'universel aussi, Dharmarâja traite
de façon incidente 2, mais il y revient dans son chapitre consacré à la
parole, où il se demande si la signification du mot est le particulier
ou l'universel 3. Le philosophe répond que c'est l'universel, car les

particuliers sont en nombre infini, et il soulève le problème délicat
de savoir comment le mot, dans ces conditions, convient aussi à
l'individu 4. Mais cette priorité de l'universel quant à la signification
du mot n'entraîne pas la thèse de l'indépendance de l'universel par
rapport aux individus et celle de son éternité. L'advaita repousse
cette doctrine du nyâya pour une raison métaphysique : seul Brahman
est éternel.

1 Cf. I, 90 et suiv.
2 Cf. I, 34 et suiv.
3 Cf. IV, 16 et suiv. ; D. M. Datta : The six Ways of Knowing..., Calcutta,

2e éd. revue, i960, p. 265 et suiv. ; R. R. Dravid : The Problem of Universals
in Indian Philosophy, Delhi, Patna, Varanasi, 1972, p. 185 et suiv.

4 Dharmarâja présente à ce sujet trois théories : 1) L'universel et le particulier

étant toujours associés, la connaissance de l'universel conduit à celle du
particulier ; 2) Le mot a le pouvoir intrinsèque de produire la connaissance des
particuliers ; 3) Le mot signifie le particulier par dénomination indirecte
(lakshanâ).



258 FERNAND BRUNNER

Ajoutons encore que la question de la perception indéterminée
(nirvikalpaka) et de la perception déterminée (savikalpaka) est un
lieu commun de la philosophie indienne. Chaque école —¦ y compris
le bouddhisme — défend ici ses vues propres. Le nyâya récent, par
exemple, admet un stade préjudicatoire de la perception, dans lequel
les éléments du perçu sont saisis à l'état d'incoordination. Cette
perception indéterminée, qui est l'objet d'une déduction et non d'une
expérience, n'est ni valide ni non valide, puisqu'elle ne se formule pas
en un jugement. C'est seulement dans la perception déterminée que
sont rassemblés sujets et prédicats et qu'une véritable connaissance
se forme '.

Dharmarâja cependant, avec Yadvaita, retient la notion de

perception indéterminée non pas pour décrire la genèse de la
perception, mais pour rendre compte de certaines propositions difficiles
de la révélation, dans lesquelles la connaissance ne prend pas la forme
de l'union d'un sujet avec un prédicat2.

Cela dit, et avant de compléter l'exposé de la théorie de la
perception que fournit Dharmarâja, donnons une idée des questions que
le philosophe soulève : elles naissent le plus souvent de cas particuüers
de perception, au sujet desquels les écoles se disputent et que
chacune tente d'expliquer dans la perspective qu'elle a choisie. Nous
nous limiterons à un seul exemple 3.

Quand, de loin, nous voyons un morceau de bois de santal et que
nous disons : « Ce morceau de bois est parfumé », que se passe-t-il
Si la vue et l'ouïe seules perçoivent à distance et si la distance est

trop grande pour que le parfum nous parvienne, comment sentons-nous
un parfum que la distance nous empêche de sentir Comment
sentons-nous ce parfum par les yeux

Pour le nyâya, la perception du bois de santal trop éloigné pour
être perçu normalement est un cas de perception extraordinaire ou
non normale (alaukika). La vision, en effet, n'a pas de rapport normal
avec le parfum ; un rapport extraordinaire s'établit donc entre eUe

et le parfum en vertu de l'expérience préalable du parfum du santal.
Parce qu'auparavant, on a vu et senti en même temps le bois de

santal, il suffit maintenant de le voir pour le sentir.
Dharmarâja, champion de Yadvaita, ne veut pas de cette solution

qui revient à nier que l'objet de la perception soit nécessairement

1 Cf. M. HiRiYANNA : Outlines of Indian Philosophy, London, 3e éd., 1965,
p. 250-251. Sur l'ensemble de la question : J. Sinha : Indian Psychology,
Cognition, Calcutta, 1958, p. 31 et suiv. ; du même auteur, Indian Epistemology
of Perception, Calcutta, 1969, p. 23 et suiv. et 32 et suiv.

2 Cf. I, 59, et les réflexions de Datta : The Six Ways of Knowing, p. loi.
3 I, 33-



UNE THÉORIE DE LA PERCEPTION DANS CADVAITA VEDÂNTA 259

présent dans la perception, que l'organe interne se déplace hors de
nous ou non. Pour lui, la connaissance : « Ce bois de santal que je vois
au loin est parfumé » est double ; sous le rapport du visible, elle est
immédiate et perceptive ; sous le rapport de l'olfactif, elle est médiate
et non perceptive. En effet, la vue voit le visible, l'odorat perçoit
le parfumé. Comme le parfum, dans le cas présent, n'entre pas en
contact avec l'odorat, le parfum ne saurait être l'objet d'une
perception. Si ce morceau particulier de bois de santal n'a pas été senti
auparavant, la connaissance de son parfum est une inference, fondée
sur l'expérience antérieure d'autres morceaux de bois de santal. S'il
a déjà été senti, il s'agit d'un souvenir I.

L'aspect réaliste de la théorie que nous exposons relève, au plan
de l'histoire, de la volonté de faire pièce au bouddhisme idéaliste :

la perception atteint les objets tels qu'ils sont et non pas tels que nous
les construisons.

L'aspect dynamique de la doctrine comporte, au plan du système,
une signification multiple :

1) La problématique européenne classique est annulée de ceux qui
se demandent comment une modification interne de notre âme peut
avoir la dimension de l'extériorité. Le problème de Molyneux ne se

pose pas dans une théorie où la vision consiste à parcourir l'espace
pour atteindre l'objet.

2) Certaines exigences de la phénoménologie sont satisfaites,
puisque le perçu n'est pas le tableau interne et inerte de l'objet, mais
l'objet même.

3) La conception de la perception comme activité cognitive
rejoint les philosophies — le stoïcisme et le néoplatonisme par
exemple — qui ont reconnu le rôle actif du psychisme récepteur :

il ne suffit pas de subir l'action de l'objet, il faut encore assumer
activement ce pathos.

4) La phase active de la perception, chez Dharmarâja, semble
première, comme si la perception était un effort de connaissance, une
recherche, une interrogation. La sortie de l'organe interne vers l'objet
à travers l'organe du sens paraît indiquer l'importance accordée ici
à l'attention. Nous ne percevrions que dans l'attention. Voir, ce
serait d'abord regarder.

1 Cf. Satprakâshânanda : Methods of Knowledge, p. 94-96.



2Ö0 FERNAND BRUNNER

5) L'aspect dynamique de cette théorie orientale de la perception
a une autre signification encore. L'attitude indienne face au monde
est moins théorique que la nôtre : la parole, en Inde, se rapporte
souvent à la chose à faire, et la perception, à la chose dont on jouit.
Si la perception est le mouvement vers l'objet, c'est donc aussi qu'elle
exprime le désir qui nous porte vers lui ; si, dans la perception, nous
aUons vers les choses, c'est qu'elles nous attirent. A cet égard, l'activité
perceptive est la réponse à un appel des choses et l'expression de
notre besoin d'en jouir. En décrivant la perception ordinaire, comme
en décrivant la connaissance métaphysique, la pensée indienne se

situe à un point de vue non exclusivement théorique et n'isole pas
la connaissance de ses harmoniques existentielles.

C'est peut-être pour cette raison que la doctrine advaïtine de la
perception et celle des écoles apparentées sont si éloignées des
philosophies occidentales qui ont mis l'accent sur la structure rationnelle
de la connaissance perceptive. Très tôt, la philosophie chez nous a

dégagé l'aspect metasensible de la perception. Au contraire, pour
Yadvaita comme pour d'autres écoles indiennes, c'est le même moyen
de connaissance valide qui nous donne la chose et son idée. Voilà
une grande différence par rapport à nous ». En s'intéressant davantage
à la dimension rationnelle de la perception, l'Occident a développé
des théories de la raison pure. L'Inde, en ne s'arrêtant pas à Tordre
moyen de la rationalité idéale, abstraite, a priori, etc., a instauré des

doctrines de l'absolu supraconceptuel qui sont souvent plus radicales

que ceUes que nous professons.

Réduite à son réalisme et à son dynamisme, la théorie de la
perception selon Dharmarâja est incomplète. Ces aspects que nous
avons présentés jusqu'ici sont communs, nous l'avons dit, à plusieurs
écoles indiennes. Le faîte de l'édifice, que nous aUons poser maintenant,
est propre à Yadvaita et même, souvent, à une branche particulière
de celui-ci : l'école vivarana.

Le sens et l'organe interne, qui sont de nature subtile, c'est-à-dire
pour nous de l'ordre du psychique, ne suffisent pas à expliquer la
perception, car ils ne possèdent pas par eux-mêmes la lumière de la
conscience. Dharmarâja précise dès le début de son manuel cjue la

1 Cf. A. Foucher : Le Compendium des Topiques (Tarka-Samgraka)
d'Annambhatta..., Paris, 1949, p. ni ; M. Biardeau : Théorie de la connaissance
et philosophie de la parole dans le brahmanisme classique, Paris, La Haye, 1964,
p. 76 et p. 444.



UNE THÉORIE DE LA PERCEPTION DANS C'ADVAITA VEDÂNTA 2ÓI

modification de l'organe interne n'est appelée connaissance que d'une
manière impropre I ; il s'agit d'une limitation de la connaissance, qui,
en tant que limitation, n'est pas connaissance. L'organe interne est
chose produite ; sa modification a lieu ou n'a pas lieu. La conscience
n'a pas du tout le même statut.

Dharmarâja vient de dire que la perception est conscience ; il
énonce alors l'objection suivante : si la conscience est sans commencement,

on ne peut comprendre qu'elle commence par le jeu des

organes des sens. La réponse souügne que, dans la connaissance
perceptive, ce n'est pas la conscience comme teUe qui a un commencement,

mais seulement la conscience qualifiée par la modification
de l'organe interne 3. En d'autres mots, la conscience est indépendante
de l'organe interne, et les modifications de celui-ci ne font que la
révéler.

La conscience est donc ici la condition première et sui generis
de la perception, d'une autre nature que le corps subtil et que le corps
grossier. Ce duaUsme diffère de celui de Descartes par les traits
suivants :

i) Le clivage entre le corporel et le non-corporel n'a pas lieu au
sein de l'univers, comme entre le corps et l'âme, mais entre le relatif
et l'absolu.

2) Le corporel et le non-corporel n'ont pas le même degré de
réalité : le corporel, subtil ou non, n'est pas absolument réel, tandis
que le non-corporel l'est.

3) Le non-corporel n'est pas la conscience empirique de soi et de
l'objet, mais la conscience absolue, supérieure à la distinction du moi
et de la chose.

L'âme individueUe (jîva), qui est un complexe d'organe interne
et de conscience 3, se distingue donc de la conscience ou du soi
(âtman). Précisons, avec Dharmarâja 4, que si la qualification
(viçeshana) de la conscience par l'organe interne est considérée
comme une propriété de la conscience, cette conscience qualifiée est
l'âme individuelle elle-même. Si cette qualification n'est qu'une
adjonction accidentelle (upâdhi) de la conscience, ü ne s'agit plus
de l'âme individuelle, mais de la conscience dans l'âme individuelle,

» Cf. I, 4.
2 Cf. I, 2 et 3.
3 Cette conception du jîva n'est pas universellement admise en advaita.

Voir à ce sujet le ch. VIII, 58 et suiv. de la Vedântaparibhâshâ et le Siddhân-
taleçasangraba, éd. Suryanarayana, 5.0 et suiv.

4 Cf. I, 67-69.



2Ó2 FERNAND BRUNNER

de la conscience-témoin ou simplement du témoin (sâkshin) I. La
conscience-témoin se distingue encore de la conscience comme telle
dans la mesure où elle est pourvue d'une adjonction accidenteUe qui
permet de dire qu'il s'agit de la conscience en quelqu'un.

L'absolu est donc conscience pure et non conscience quaUfiée par
une propriété ou un accident. Il se situe à un niveau transcendant
d'expérience où il n'y a plus ni objet ni sujet. Au niveau empirique
et pratique, où travaille l'organe interne, la conscience se Umite dans
le sujet connaissant et dans l'objet connu. Tout ce que nous avons
dit jusqu'ici de la perception concerne donc la vie ordinaire. Il faut
ajouter maintenant que l'expérience du sujet et de l'objet n'est qu'un
stade de la connaissance, car, finalement, l'organe interne et la chose,
le sujet et l'objet, sont les fruits de l'ignorance qui à la fois nous cache
Brahman et nous révèle le monde.

Le réalisme extrême de Yadvaita se résorbe alors dans un idéaUsme

extrême, cette résorption ne pouvant venir qu'à son heure, quand
sont remplies les conditions intellectuelles et morales qui s'imposent
à qui veut accéder à ce nouveau point de vue.

L'idéalisme est extrême, parce que tout se réduit à la conscience,
la conscience absolue, qui est en même temps l'être et la béatitude
absolus, et non pas la conscience empirique pour qui le monde objectif
est une réalité indépendante. Le monde des objets n'est pas le produit
de la conscience limitée par l'organe interne, mais de l'ignorance qui
voile Brahman et dont l'organe interne est lui-même l'effet au même
titre que l'objet2.

Dès le début de son traité, Dharmarâja use d'un langage qui
évoque les deux niveaux de sa doctrine. Après avoir considéré la

1 La notion d'adjonction accidentelle n'affectant pas son sujet autrement
qu'en le diminuant en apparence (upâdhi) a son équivalent en néoplatonisme ;

Proclus l'a formulée comme suit : irpoaoemç. èaottuucUç (Théologie platonicienne,

II, 2, éd. Saffrey-Westerink, Paris, 1974, p. 23 et la note des pages 89-90).
Ce qui s'ajoute à l'Un ne peut en effet que le diminuer, puisqu'il le disperse et
en limite l'infinité. Cf. Plotin : Enn., V, 5, 13 et VI, 5, 12.

En ce sens aussi, Maître Eckhart parle de la créature comme d'un accident
de Dieu. D'autre part, la distinction qu'il fait en s'inspirant des Catégories
d'Aristote, 8, entre les qualités passibles et les passions rappelle la distinction
viçeshana/upâdhi : les premières sont des déterminations stables, les secondes
des états passagers. Maître Eckhart applique la notion de passion aux qualifications

de la créature, dont la nature véritable est le créateur lui-même et que
la créature, par conséquent, ne possède pas vraiment. Dans cette perspective,
l'accidentel est quelque chose de Dieu qui se dit de la créature, alors qu'il s'agit,
dans Yadvaita, de quelque chose du monde que l'on dit de Brahman. Mais les
modes du dire se ressemblent, puisqu'il s'agit toujours de ménager la transcendance,

en Inde par une théorie de la surimposition sur l'absolu, et en Occident
par l'analogie d'attribution extrinsèque. (Cf. notre chapitre sur l'analogie et le
texte afférant, dans Maître Eckhart, Paris, 1969, p. 52 et suiv. et p. 146 et suiv.)

2 Cf. O. Lacombe : L'absolu selon le vedânta..., réimpr. augmentée de notes,
Paris, 1966, p. 57-58, note.



UNE THÉORIE DE LA PERCEPTION DANS CADVAITA VEDÂNTA 263

perception en premier lieu sous le rapport du sujet percevant et non
de l'objet perçu, il formule la définition suivante : « La perception
est la non-différence de la conscience limitée (avacchinna, littéralement

: découpée) par la modification ayant la forme d'un objet,
d'avec la conscience limitée par cet objet, quand celui-ci est apte
à être perçu et qu'il est présent » ».

En laissant de côté les conditions finales, qui ne sont pas
mystérieuses, on peut commenter cette définition comme suit. Ce que nous
avons appelé «organe interne» et «objet», Dharmarâja l'appeUe
en fait « conscience limitée par l'organe interne » et « conscience
limitée par l'objet », pour indiquer ce que sont en dernier ressort le
sujet et l'objet. Ces deux limitations—¦ l'organe interne et l'objet —
étant différentes, leurs fondements respectifs semblent l'être
également, et on parlera de deux consciences. Il en sera ainsi tant que
l'organe interne et l'objet demeureront séparés. Au moment où
l'organe interne prend la forme de l'objet à l'endroit de celui-ci, les
deux consciences, dont les limitations coïncident, sont reconnues
comme non différentes 2.

En effet, si le sujet et l'objet étaient hétérogènes, la perception
immédiate serait impossible. Il faut donc affirmer leur non-différence
ontologique malgré leur différence apparente 3. L'immédiation
qu'assure la sortie de l'organe interne jusqu'à l'objet a pour fondement
l'identité du sujet et de l'objet dans la conscience pure et l'être absolu.

Cette théorie de la non-différence réelle du sujet et de l'objet ne
laisse pas d'être surprenante, car, dans la perspective aristotélicienne
à laquelle nous sommes accoutumés, la connaissance de la chose ne
signifie pas l'identité de l'être de l'âme et de l'être de la chose :

« L'âme connaissante n'est pas la chose physiquement considérée,
mais la species de la chose 4. » Il est manifeste cependant que Dharmarâja

n'enseigne pas non plus cette identité physique du sujet et de

l'objet : je suis d'une certaine manière la jarre que je connais, mais
je ne suis pas une jarre. L'identité cognitive n'est pas l'identité
physique. Elle indique cependant l'identité métaphysique comme sa
condition ultime. La présence immédiate de l'objet à la conscience
empirique exprime le fait que la réalité véritable ou profonde de l'un
et de l'autre est la même : c'est la même conscience absolue qui porte
le sujet et l'objet.

L'aristotélisme explique la connaissance de l'objet par la présence
de sa forme sans sa matière dans un sujet apte à la recevoir. Mais

1 Cf. I, 4o.
* Cf. 1, 20.
3 Cf. l'introduction de Suryanarayana à la Vedântaparibhâshâ, p. XV-XVIII.
4 Cf. F. Ruello : La notion de vérité chez saint A Ibert le Grand et chez saint

Thomas d'Aquin de 1243 à I2$4, Louvain, Paris, 1969, p. 195.



264 FERNAND BRUNNER

d'où viennent le sujet et l'objet et leur adaptation réciproque
Dharmarâja, qui ne connaît pas l'hylémorphisme, considère que
l'union de l'organe interne avec l'objet lui-même présuppose que le

sujet et l'objet, malgré leur différence physique apparente, ont même
fond métaphysique.

En s'installant dans l'expérience cognitive concrète qui modalise
la conscience, Dharmarâja n'a pas à se demander comment telle
disposition physiologique se transforme en connaissance. Il n'a pas
non plus à exphquer comment l'âme inétendue peut connaître le corps,
ni comment une image dans la conscience se rapporte à un objet.
L'immédiation de la connaissance perceptive ou la communauté du suj et
et de l'objet est fondée chez lui dans le principe métaphysique lui-même,
à savoir la conscience pure, qui est aussi l'être et la béatitude pures.

Ainsi, la connaissance perceptive des objets au niveau de l'expérience

du monde renvoie à la connaissance absolue et véritablement
immédiate, la connaissance de Brahman, dans laquelle il n'y a plus
ni sujet ni objet. Elle baigne déjà en elle.

Dans quelle mesure cette doctrine évoque-t-elle la réduction
néoplatonicienne de la sensation externe à l'intellection autarcique, ou
l'idéalisme absolu des temps modernes, ou un ego transcendantal plus
récent encore Je laisse la question ouverte.

Voilà votre attention sollicitée depuis longtemps et je me trouve
encore devant deux chapitres importants : celui de l'illusion perceptive
et celui de la perception de la non-existence. J'en traiterai plus
rapidement en essayant cependant de vous donner une idée de la technicité
de la pensée de Dharmarâja.

J'ai usé jusqu'ici d'un procédé d'exposition en isolant la théorie de

l'organe interne de la doctrine de la conscience ; pour les deux questions
qui nous restent, je recourrai encore à un artifice ; je présenterai les
solutions d'autres écoles. Dharmarâja ne se livre pas à cet exposé
scolaire, car il suppose connues les différentes thèses en présence z.

L'illusion que la philosophie indienne médite avec prédilection
est éclairée en particulier par l'exemple du coquillage dont la nacre,
dans certaines conditions, nous conduit à une perception illusoire
d'argent ; ou par l'exemple de la corde gisant sur le sol, qui nous fait
croire à la présence d'un serpent. L'apparente réalité de l'argent et

1 Cf. Çankara : Brahmasûtrabhâshya, I, i Prolégomènes au Vedânta,
trad. L. Renou, Paris, 1951, p. 2 et 3 ; B. L. Atreya : The Elements of Indian
Logic, Bombay, 1948, 3» éd., p. 127 et suiv. ; J. Sinha : Indian Psychology,
Cognition, p. 273 et suiv. ; Staprakâshânanda ; Methods of Knowledge, p. 124
et suiv.



UNE THÉORIE DE LA PERCEPTION DANS CADVAITA VEDÂNTA 265

du serpent est bien marquée par le fait que l'un nous attire, alors que
l'autre nous fait fuir. Quelle est la nature de cet objet illusoire

Voici quelques réponses indiennes, réduites à l'essentiel. Nous nous
contenterons de les juxtaposer sans mentionner les objections que les
écoles s'adressent les unes aux autres. Il est évident que la solution
advaïtine, que nous citons en dernier, n'est pas demeurée sans réplique.

1) L'argent illusoire est du non-réel pur : il n'y a pas d'argent dans
la nacre. Cette théorie est celle du mâdhyamika bouddhiste.

2) L'argent illusoire n'a pas de réalité objective, mais il en a une
idéale, puisqu'il est une production du soi. Telle est la doctrine de
l'école bouddhiste yogâcâra.

3) L'argent qu'on perçoit dans la nacre est réel, car tout est dans
tout, mais les traits caractéristiques d'une chose donnée sont prépondérants

en elle. La nacre est donc prédominante dans le coquillage,
mais le coquillage contient aussi de l'argent en très petite quantité.
Si la vision est contrariée d'une manière ou d'une autre, on n'aperçoit
dans le coquillage que les particules d'argent. La perception illusoire
est donc vraie, encore que partieUe. C'est la thèse du vedântin
Râmânuja.

4) L'argent perçu dans le coquillage est réel en effet, mais ce n'est
pas dans le coquillage qu'il réside, c'est à la bijouterie. L'Ulusion
consiste à le voir dans la nacre. Comment est-ce possible Comment
pouvons-nous voir de l'argent sans l'opération du sens de la vue
Sans doute, la vision imparfaite du coquillage nous rappelle-t-eUe
l'argent, mais l'illusion est une perception et non pas un souvenir.
Il faut expliquer cette perception d'argent, alors qu'U n'y a nuUe
connexion sensible entre l'argent et le sens. Le nyâya y parvient en
admettant une connexion non normale entre l'argent réel et la vue ;

c'est elle qui porte devant les yeux la réalité absente de l'argent.
Le nyâya nous avait déjà fourni un exemple de perception non

normale dans son explication de la perception de l'odeur d'un morceau
éloigné de bois de santal.

5) Voici maintenant la solution des Prâbhâkara, qui constituent
une partie de la mîmâmsâ. Le coquillage, dont on distingue mal la
nature pour des raisons extrinsèques à la perception, évoque en effet
le souvenir de l'argent, mais ce souvenir ne conduit pas à une
perception non normale comme dans le nyâya : il est pris pour une
perception. L'illusion est donc le résultat de deux connaissances,
—¦ la perception imparfaite du coquiUage et le souvenir de l'argent, —•
dont le connaissant ne distingue pas la nature.

6) L'advaita, lui, n'admet pas que l'argent soit l'objet d'un
souvenir. L'argent illusoire est perçu ; il est donc réel à sa manière, étant



266 FERNAND BRUNNER

l'objet d'une production, un peu comme dans les rêves sont produits
des objets momentanés. Quoique perçu ici et maintenant, l'objet
iUusoire n'est pas réel absolument, puisqu'il s'évanouit quand on
avance la main pour le saisir ; mais il n'est pas irréel absolument,
puisqu'il est perçu. Ni réel ni irréel, ni à la fois réel et irréel — ce qui
serait contradictoire ¦— l'argent illusoire est de nature indéterminable
(anivarcanîya).

Comme on le voit, la philosophie indienne a été conduite à distinguer

deux éléments dans l'illusion : le « ceci » qui brille, qu'on n'appelle
pas par son nom, puisqu'on ne le reconnaît pas, et l'interprétation
qu'on lui surimpose, l'illusion ayant la forme : « ceci qui brille est de

l'argent ». La question est alors de savoir quelle est la nature de ce
second élément que l'on découvre mal à propos et quel est son rapport
au premier.

Nous n'avons donné que des échantillons des questions et des

réponses que la phUosophie indienne a conçues à propos de l'iUusion.
L'iUusion est-eUe réeUe, non réeUe ou ni l'un ni l'autre La perception
fausse met-elle en relation l'irréel avec l'irréel, le réel avec le réel,
le réel avec l'irréel, etc. Est-elle une seule connaissance ou deux
connaissances

Il semble que la philosophie occidentale ne puisse opposer une
systématisation aussi riche du problème de l'iUusion perceptive. Nos
inteUectualistes répètent que les sens nous trompent, mais en même

temps ils reconnaissent qu'en vérité l'erreur se situe non pas au niveau
des sens, mais à celui du jugement. Cette opinion est très répandue
en Occident, puisqu'on la trouve chez les auteurs appartenant aux
écoles les plus opposées, chez Epicure et chez Proclus, et qu'eUe
traverse le moyen âge jusqu'à Suarez. Elle sauve la validité de la
perception sensible, comme Yadvaita et les écoles apparentées ont
voulu le faire, mais elle ne s'accompagne guère de discussions sur le
statut de l'erreur. Le grand exemple de Platon dans le Sophiste et
surtout dans le Théétète n'a pas déclenché la prolifération d'une série
classique de thèses originales, comme en Inde.

Quoi qu'il en soit des résultats de l'enquête comparative qu'il
faudrait mener ici, revenons à Dharmarâja qui, selon son habitude,
s'adresse à lui-même des difficultés inspirées du nyâya, de Râmânuja,
de Prabhâkara ou d'autres écoles encore. Assez arbitrairement, nous
retiendrons deux questions :

i) QueUe est la cause de l'illusion

2) Quelle est la portée épistémologique du jugement qui dénonce
l'Ulusion



UNE THÉORIE DE LA PERCEPTION DANS h'ADVAITA VEDÂNTA 267

1) La première question est inspirée de Râmânuja : s'il n'y a pas
de particules d'argent dans la nacre, qu'est-ce donc qui y produit
l'argent dans la nacre J

Dharmarâja répond que l'argent illusoire n'est pas dû au jeu des

causes ordinaires, c'est-à-dire les causes de type matériel (upâdâna)
ou de type efficient (nimitta) que la philosophie indienne découvre
en analysant la production de la jarre ou celle du tissu, comme la
Grèce a analysé le travail du sculpteur 2.

Le texte qui suit est difficile à cause de sa concision, comme souvent
chez Dharmarâja. On peut l'expliciter ainsi. Tout objet de ce monde
est surimposé sur la conscience. Il en est donc ainsi de la nacre qui
est un mode de l'ignorance comme n'importe quelle autre réalité
ici-bas. Lorsque la vision est contrariée pour une cause quelconque,
l'organe interne ne prend pas la forme de la nacre, mais seulement
celle d'un « ceci » qui brille. Dans la perception de cet objet, la
conscience limitée par « ceci », la conscience Umitée par la modification
de l'organe interne en la forme de « ceci » et la conscience limitée palle

sujet connaissant deviennent non différentes. Ce premier stade de
l'iUusion est celui d'une perception partieUement empêchée.

Au second stade, l'ignorance dont la nacre est un mode et qui,
du fait de l'empêchement de la vision, ne s'est manifestée jusqu'ici
que dans « ceci » qui briUe, se transforme elle-même en un objet avec
l'aspect de l'argent et en une connaissance apparente d'argent,
à cause du souvenir de l'argent que réveille la similitude entre ce qui
brille et l'argent.

On remarquera, dans cette doctrine, les deux traits suivants.
Dharmarâja recourt à la cause même de la nacre pour expliquer
l'argent illusoire. Une différence demeure cependant : l'objet réel est
produit par l'ignorance seule, tandis que l'objet illusoire est dû
à l'ignorance plus un empêchement de la vue 3. L'objet iUusoire est
un prolongement subjectif, dirions-nous, de l'illusion objective. C'est
pourquoi il est momentané, contrairement à l'objet réel.

Deuxième trait. L'ignorance produit l'objet illusoire et la connaissance

qu'on en prend. Il n'y a sortie et modification de l'organe interne
qu'au premier stade de l'iUusion, au moment de la perception de
« ceci » qui brûle. Au second stade, l'Ulusion est l'œuvre de l'ignorance
sous le double rapport de l'objet et du sujet : le « ceci » qui brille se
transforme en argent non réel, quoique non absolument non réel, et
la perception de « ceci » qui brille devient ceUe de l'argent Ulusoire.
La connaissance du « ceci » est elle-même iUusoire, mais elle est

1 Cf. I, 83 et suiv.
2 Cf. Atreya : The Elements of Indian Logic, p. 60 et suiv.
3 Cf. I, loi.



268 FERNAND BRUNNER

publique et résulte de la sortie de l'organe interne. La connaissance
de l'argent iUusoire est une modification de l'ignorance contenue
dans la connaissance de « ceci ». Elle est ignorance au second degré,
modification de l'ignorance première et n'est pour cela qu'une
connaissance apparente ou privée.

Tel semble être l'enseignement de Dharmarâja. Il va sans dire que
sur des questions aussi délicates —¦ en particuUer sur la notion-clé de

l'ignorance —¦ Yadvaita, en plus de mille ans, a défendu des vues
multiples.

2) C'est le nyâya sans doute, avec sa doctrine des différents types
de non-existence, qui est à l'origine du deuxième problème que je
voudrais retenir. Selon le nyâya, la non-existence d'objets non éternels
est non éternelle aussi. Si donc on admet une existence illusoire
temporaire, sa négation sera temporaire aussi. « Ce n'est pas de l'argent »

signifiera : « Maintenant, ce n'est pas de l'argent ». Le jugement ne
sera pas valable en tout temps '.

Pour Dharmarâja, cette thèse est inacceptable : quand on reconnaît
son Ulusion, on ne nie pas que, pour le moment, l'objet soit de l'argent ;

on nie pour les trois temps —¦ passé, présent, futur —¦ que cet argent
illusoire soit réel. Le philosophe s'applique donc à formuler sa négation
de l'argent illusoire de façon qu'eUe exprime le refus d'une
contradiction. Par là, elle sera nécessaire et valable universellement.

Il se sert pour cela des analyses et du langage du nyâya qui
distingue dans la négation une pluralité d'éléments 2. Il suffit pour
nous de retenir « l'opposé » (pratiyogin) de la négation, c'est-à-dire
la contrepartie positive de la négation, et la propriété qui définit
pour l'opposé le fait d'être tel. Par exemple, si l'on dit : « il n'y a pas
de jarre à cet endroit », l'opposé est la jarre et la propriété qui définit
l'opposé en tant que tel, c'est la « jarréité ». Prenons maintenant un
autre cas de non-existence : « la jarre n'est pas le vêtement ». L'opposé
est de nouveau la jarre, mais la propriété qui définit l'opposé dans
sa nature d'opposé, c'est l'essence du vêtement. Ce qu'on nie en effet,
ce dont on affirme la non-existence, ce n'est pas la jarre en tant que
jarre, mais la jarre en tant que vêtement. On est donc en présence
d'un cas où une non-existence a un opposé défini par une propriété
qui ne lui appartient jamais.

C'est à ce cas que Dharmarâja ramène la négation de l'argent
illusoire. Quand nous disons : « ce n'est pas de l'argent », le contenu
de cette connaissance négative n'est pas une non-existence dont
l'opposé serait défini par la nature de l'argent ; c'est une non-existence

1 Cf. I, 112 et suiv.
2 Cf. S. Kuppuswami Sastri : A Primer of Indian Logic..., 3e éd., Madras,

1961, p. 37-45.



UNE THÉORIE DE LA PERCEPTION DANS CADVAITA VEDÂNTA 269

dont l'opposé est l'argent illusoire défini par la réalité empirique.
En termes plus simples que ceux de Dharmarâja : l'opposé de cette
négation est caractérisé par une qualité incompatible avec lui. Dans
ces conditions, la négation est valable en tout temps : l'argent
illusoire n'est jamais de l'argent réel L

Tel est le genre de questions que Dharmarâja aborde dans son
chapitre sur l'illusion comme ailleurs, avec une subtilité, une rigueur
et une érudition en tout point comparables à celles des philosophes
occidentaux. La pensée indienne n'est pas, ou du moins n'est pas
toujours, ce plongeon sans critique dans l'intériorité, qu'on se représente

souvent ou dont on nous a donné l'image. Son élaboration
rationneUe, servie par des siècles ou des millénaires de scolastique,
est aussi poussée qu'on peut le souhaiter.

En règle générale pourtant et en dernier ressort, cette élaboration
rationnelle est au service de l'expérience intérieure. Dharmarâja
rappelle que la connaissance illusoire se distingue de la connaissance
droite en ce qu'elle est infirmée pendant le temps de la transmigration.
En rapprochant ce passage de quelques autres, on retrouve la puissante
doctrine de Yadvaita dans ses diverses dimensions ontologiques :

l'illusion est contredite par l'expérience du monde empirique, laquelle
à son tour est contredite par l'expérience de la réalité suprême. Le
coquillage est donc lui-même une illusion, non pas au plan empirique
où il subsiste indépendamment de la connaissance qu'on en prend,
mais au plan de l'absolu. Ainsi s'étagent trois degrés de la réalité :

l'illusoire (prâtibhâsika), qui est momentané pour chacun de nous,
l'empirique (vyâvahârika), qui disparaît à la libération, et l'absolu
(pâramârthika). Si la théorie de l'illusion a été cultivée en Inde plus
que chez nous, c'est qu'elle y a servi plus d'une fois de modèle à la
théorie de la réalité empirique. C'est ainsi que, du monde empirique
comme de l'illusion, Yadvaita enseigne finalement qu'il est indéterminable,

ni réel ni irréel, ni à la fois réel et irréel.

3

Nous ne pouvons pas quitter cet aperçu sur une doctrine indienne
de la perception sans mentionner une question qui, je crois, est encore
plus originale pour nous, celle de la connaissance du non-existant.
Avec elle, nous abordons, selon Yadvaita du moins, un nouveau moyen
de connaissance valide. Certes, par inference aussi nous pouvons
affirmer la non-existence : j'infère ainsi le démérite d'un homme du
malheur qu'il ressent. Mais ce n'est pas de cela qu'il s'agit. Quand je
regarde sur le sol et que je dis : « il n'y a pas de jarre ici », comment
puis-je percevoir cette non-existence Le propre de la perception

1 Cf. les notes de Mâdhavânanda, dans son édition de la Vedântaparibhâshâ,
p- 62-63.



270 FERNAND BRUNNER

n'est-ü pas d'entrer en contact avec ce qui existe, au moins ce qui
existe d'une certaine manière Quand l'objet n'est pas là, il n'y en
a pas de perception. Mais voici pourtant que nous avons une connaissance

de son absence. Comment est-ce possible Cette connaissance
de la non-existence a le caractère immédiat de la perception, mais
est-elle acquise au moyen de la perception Certains répondent oui,
d'autres non L Je présenterai deux théories avant celle de Yadvaita
et je traiterai de la doctrine de Dharmarâja d'une manière assez
cavalière, faute de temps.

i. Solution de Prabhâkara et du samkhya. La non-existence n'est
pas une chose qui puisse être l'objet d'une perception. EUe n'est rien
d'autre que le lieu où on la constate, la non-existence de la jarre sur
le sol étant l'existence même du sol. Une chose est sa propre existence
et la non-existence de toutes les autres. Dans ces conditions, le
jugement de non-existence est bien un jugement de perception ou
plutôt il n'y a pas besoin d'expliquer comment une non-existence peut
être perçue, puisque, dans le cas de la non-existence de la jarre, c'est
l'existence de son lieu qu'on perçoit.

Cette solution est moins naïve qu'on peut penser, car, en somme,
qu'est-ce qui me fait dke qu'il n'y a pas de pomme sur cette table,
sinon la perception même de la table Elle est cependant sujette
à critique aisée : ne pas voir de pomme sur cette table, c'est quelque
chose de plus que de voir la table, sinon comment distinguerions-nous
la non-existence d'une pomme et la non-existence d'une poire au
même endroit

2. Solution du nyâya. La non-existence d'un objet en un lieu est
identique non pas à ce lieu, mais à un prédicat (viçeshana) de ce lieu,
connu avec le lieu lui-même. Quand je dis qu'il n'y a pas de jarre sur
le sol, j'indique un prédicat du sol, je vois le sol quaUfié, comme lorsque
je dis qu'il est jaune.

Le nyâya reconnaît cependant que la vue n'entre pas en contact
avec la non-existence comme avec la couleur. Il admet donc ici
deux types de relation différents : l'idée, les qualités, les actions, sont,
avec la substance, dans une relation d'inhérence appelée samavâya,
tandis que l'inexistence d'un objet est, avec le lieu où on la constate,
dans une autre relation, appelée prédicativité (viçeshanatâ) 2. La non-
existence d'un objet se distingue donc du lieu où l'on pourrait voir
cet objet, mais la perception de ce lieu conduit à la perception de
cette non-existence : l'un et l'autre tombent sous les sens.

1 Cf. D. M. Datta : The Six Ways of Knowing, p. 159 et suiv. ; Satpra-
kâshânanda : Methods of Knowledge, p. 163 et suiv.

2 Cf. Bhâshâ-pariccheda with Siddhânta-muktâvalî par Viçvanâtha Nyâya-
Pancânana, tr. Swâmî Mâdhavânanda, Calcutta, 2e éd., 1954, p. 94 et suiv. ;
A. Foucher : Compendium des Topiques, p. 113-115.



UNE THEORIE DE LA PERCEPTION DANS L ADVAITA VEDÂNTA 27I

3. Solution des Bhatta et de l'advaita. Alors que Prabhâkara et
le samkhya enseignent qu'une chose est à la fois sa propre existence
et la non-existence de toutes les autres, les Bhatta (qui forment une
partie de la mîmâmsâ) et l'advaita soutiennent que ces deux aspects
de la chose sont irréductibles : la connaissance du sol et celle de la
non-existence de la jarre ne reviennent pas au même. Il ne suffit pas
non plus de distinguer sujet et prédicat, comme le fait le nyâya ;

il faut reconnaître que la connaissance de la non-existence n'est pas
une perception sensible. La connaissance de la non-existence s'expUque
par un moyen spécial de connaissance valide, que Yadvaita appelle
la non-connaissance ou la non-appréhension, anupalabdhi, d'un mot
dans lequel, quand on a enlevé les deux préfixes, on reconnaît la
racine du grec Xaußdvw.

En effet, la connaissance de la non-existence de la jarre résulte
non de la perception impossible de cette non-existence, mais de
la non-connaissance de cette jarre. Il y a non-connaissance quand
je puis dire que si l'objet était présent, je le verrais, puisque rien ne
m'en empêcherait : il ne fait pas nuit, il n'y a pas d'obstacle devant
mes yeux, etc. Or je ne le vois pas. De cette non-appréhension de

l'objet découle l'affirmation de la non-existence de celui-ci. La
connaissance de la non-existence de quelque chose vient donc de
la non-connaissance de l'opposé de la non-existence en question '.

Le sens de cette doctrine apparaît assez clairement. Dans la
perception, la chose à laquelle nous allons se présente « en personne ».

Dans la connaissance de la non-existence d'un objet, on commence
par ne pas appréhender cet objet, alors que, pour une raison ou pour
une autre, on s'attendait à le voir. L'échec de la perception, c'est-
à-dire la non-appréhension de l'objet, apparaît ainsi comme le moyen
propre de connaissance de la non-existence de cet objet. La connaissance

de la présence de l'objet et celle de son absence sont assez
profondément différentes, aux yeux des advaïtins, pour justifier
l'appel à des moyens différents de connaissance valide 2.

La connaissance de la non-existence d'une chose ne résulte pas
de la perception du lieu de cette non-existence ni de celle d'une
propriété de ce lieu, mais de la non-connaissance même de la chose,
érigée ainsi en moyen de connaissance droite.

Comme il en a l'habitude, Dharmarâja développe sa théorie en
examinant des cas particuliers difficiles, par exemple, dans la confusion
d'un pilier avec un fantôme, le cas de la connaissance rectificatrice qui
consiste en la connaissance de la non-existence du fantôme dans le

pilier. Les données de la question ne sont pas les mêmes que pour

1 Cf. VI, 6-9.
2 D. M. Datta : The Six Ways of Knowing, p. 189-191.



272 FERNAND BRUNNER

la jarre, puisque l'opposé de la non-existence de la jarre —- c'est-à-dire
la jarre — est perceptible, tandis que l'opposé de la non-existence du
fantôme ne l'est pas ». Il discute encore de la connaissance de la non-
existence d'un objet, alors que cet objet existe en réalité 2. Ce sont
là des subtilités fascinantes, qui sont bien dans la manière indienne,
mais auxquelles nous ne pouvons nous arrêter.

Nous nous contenterons de citer pour finir les quatre espèces de
non-existence que la non-connaissance peut atteindre, à cause des

implications métaphysiques de cette doctrine : la non-existence
antérieure à l'existence, la non-existence postérieure à l'existence,
résultant de la destruction, la non-existence pure et simple, et la non-
existence réciproque ou différence : « ceci n'est pas cela » 3. La question
se pose chaque fois de savoir si ces types de non-existence ont un
commencement et s'ils ont une fin. Dharmarâja leur accorde à tous
une fin, car seul Brahman est éternel.

La non-existence originelle a par définition une fin. La non-
existence de destruction réside dans des parties elles-mêmes destructibles.

Dans le cas de l'illusion, il ne subsiste pas de non-existence
distincte du substratum lui-même : l'argent a disparu du coquillage.
Il en va de même de la destruction de la surimposition du monde
sur Brahman. Quant à l'inexistence absolue et à l'inexistence
réciproque, eUes ont une fin aussi, lorsque sont détruits le substrat de
l'inexistence absolue ou les termes de la relation d'opposition. Et si
le substrat de l'inexistence ou l'un des termes de la distinction est
Brahman, on ne peut parler plus que tout à l'heure d'une non-
existence séparée éternelle.

On voit l'enjeu considérable de ces observations. Le nyâya vit
dans un monde où rien n'empêche l'existence d'entités éternelles ;

il admet donc que les trois derniers types de non-existence n'ont pas
de fin. Les advaïtins ne peuvent souscrire à cela : le monde et tout
ce qu'il contient est sujet à tous les types de non-existence ; avant
d'être, il n'existe pas ; il n'existe pas après avoir été ; en Brahman,
il n'existe pas du tout ; il n'est pas Brahman. Le monde commence ;

il finit ; il n'est pas dans la réalité absolue, pas plus que l'air dans la
couleur ; il n'est pas la réalité absolue, quoique sa différence d'avec
Brahman ne soit pas celle de la jarre et du vêtement, puisqu'il ne
se distingue de lui qu'en apparence.

2 Cf. VI, 4-8.
2 Cf. ibid., 15 et suiv.
3 Cf. Ibid., 21 et suiv. Les advaïtins n'admettent pas tous que la non-

existence ait quatre formes (cf. note 59 de Suryanarayana à notre texte).
Il y a des vedântins qui n'en admettent aucune : cf. M. I. Marfatia : The
Philosophy of Vallabhâcârya, Delhi, 1967, p. 49 et ailleurs.



UNE THEORIE DE LA PERCEPTION DANS L ADVAITA VEDÂNTA 273

Il est évident qu'entre la doctrine de l'illusion et celle de la non-
existence, il y a une parenté et comme une continuité : dans les
deux cas, quelque chose surgit sur fond de réalité, soit pour se substituer

à celle-ci — c'est l'illusion —¦ soit pour avouer son inexistence et
se fondre dans la réalité. Et l'illusion surmontée, c'est la destruction
de quelque chose et la reconnaissance de sa non-existence *. Perception
illusoire et connaissance de la non-existence sont solidaires.

Dans la mesure ou la perception illusoire et la connaissance négative

sont le modèle de la connaissance véritable du monde, telle que
Yadvaita l'enseigne d'après la parole révélée, nous retrouvons le
renversement de perspective que nous signalions tout à l'heure : une
doctrine foncièrement réahste, pour laquelle les choses sont indépendantes

de la connaissance qu'on en prend, se transforme en une théorie
idéaliste qui enseigne que les choses sont de par l'ignorance, étant
illusoires et finalement non réelles, quoique, en profondeur, elles
soient réeUes, de la réalité de l'absolu lui-même.

Cet aspect résolument critique de la philosophie, par lequel
l'advaita s'apparente au bouddhisme, est sans doute beaucoup plus
développé en Inde qu'en Occident. C'est pourquoi on trouve sans
peine une riche contrepartie occidentale à la théorie advaïtine de
la perception, mais il est moins aisé de présenter les équivalents
occidentaux des théories indiennes de l'illusion et encore moins des
théories de la connaissance de la non-existence. Au sujet de ces
dernières, Datta cite cependant Bradley et Bosanquet ; il rapporte
de Bosanquet les propos suivants : « Une affirmation peut être donnée

comme un fait ; une négation ne peut l'être, sauf en un sens complètement

différent. EUe doit être faite, et faite en dressant une réalité
idéale contre la réalité réelle et en les trouvant incompatibles. »2

Depuis le siècle passé, les logiciens s'intéressent à la question de la
connaissance négative. Ils observent qu'il n'y a rien dans la réalité
qui corresponde au signe de la négation et ils retrouvent le problème
indien lui-même, sous la forme où il a été posé depuis des temps
reculés : comment pouvons-nous dire : « Il n'y a pas de jarre ici » 3

Sans doute, Platon et Proclus distinguent-ils quatre sortes de
négation. Sans doute, l'application de Yanupalabdhi à la non-existence
du monde en Dieu rappeUe-t-elle d'une certaine manière notre théologie

1 Satprakâshânanda : Methods of Knowledge, p. 170 : « L'école advaita du
vedânta soutient que l'absence de multiplicité est connue directement par non-
appréhension dans l'expérience transcendante ou l'appréhension immédiate de
Brahman non duel. »

2 The Six Ways of Knowing, p. 190.
3 Cf. Th. Stcherbatsky : Buddhist Logic, vol. I, 1932, repr. 1958, p. 363

et suiv. (l'auteur cite Chr. Sigwart). Handbuch philosophischer Grundbegriffe,
Studienausg., t. IV, München, 1973, p. 580 et suiv.



274 FERNAND BRUNNER

négative et aussi notre doctrine du néant du monde avant sa création.
Mais il est malaisé de trouver dans notre tradition classique l'étude
de la connaissance de la non-existence d'une chose toute simple là
devant nous. En tout cas, nous n'en avons pas fait en Occident
comme en Inde une question d'école.

Quoi qu'il en soi, U y a peu de sujets qui, autant que celui de la

perception, nous permette de mettre au jour les propriétés et les

différences des deux cultures, si tant est qu'on puisse monter, à propos
de nos considérations partielles, à des généralisations aussi élevées.

L'une de ces cultures, fascinée par l'expérience sensible, la dépasse
finalement en un élan irrépressible pour ériger des doctrines de l'absolu
transcendant ; l'autre, vite méfiante à l'égard du sensible et de

l'expérience transcendante, se complaît dans la considération de l'idée,
de l'abstraction, de la raison pure et, finalement, dans l'union du
rationnel et de l'empirique qui a engendré la science moderne, quitte
à compenser — inefficacement du reste — cette limitation par des

philosophies de l'existence finie ou de l'histoire humaine. Du point
de vue de la philosophie générale, du bonheur des hommes et de
l'avenir du monde, je ne crois pas que, de l'une de ces cultures à l'autre,
il y ait progrès. Il y a différence ; c'est tout.

Fernand Brunner.

discussion

A. Voelke : L'exposé de M. Brunner nous suggère de nombreuses comparaisons

entre une théorie indienne et diverses théories occidentales. Citons à cet
égard la théorie stoïcienne de la vision, selon laquelle le sujet percevant émet
un pneuma en direction de l'objet. N'est-ce pas là un « aller vers l'objet »

comparable à celui que conçoit la théorie indienne Mais dans la théorie stoïcienne
l'objet de son côté marque de son empreinte l'air qui vient frapper la pupille,
et c'est du concours de ces deux mouvements opposés que résulte la vision
(cf. Aétius, IV, 15, 3 ; Diog. Laërce, VII, 157). Trouve-t-on aussi dans la théorie
indienne l'idée d'une activité de l'objet, ou le rôle de ce dernier est-il purement
passif

F. Brunner : L'exemple de synergie sujet-objet que vous citez rappelle
celui du Timée. Chez Dharmarâja, l'activité, semble-t-il, ne réside que dans
le sujet. La forme de l'objet, certes, se communique à l'organe interne venu
jusqu'à lui, mais ce processus n'est pas décrit comme un mouvement de l'objet.

G. Cottier : Ma première question porte sur l'être de connaissance. Y a-t-il,
dans la conception de la connaissance que vous avez présentée, l'équivalent de
l'intentionnalité Ma seconde question concerne le statut de la métaphysique.
Si la perspective est d'abord sotériologique, ce qui est dit ici de la connaissance
porte-t-il directement sur la quiddité du connaître



UNE THÉORIE DE LA PERCEPTION DANS CADVAITA VEDÂNTA 275

F. Brunner : On trouve bien chez Dharmarâja un être de connaissance
ou un être intentionnel, puisque la modification de l'organe interne est un mode
du connaître ou une idée. Mais la forme de l'organe interne et celle de l'objet
étant non différentes dans la perception immédiate, la connaissance est aussi
la présence physique de l'objet au sujet.

La doctrine de Dharmarâja comporte un moment positif, une réflexion sur
les moyens de connaissance dans ce monde où nous vivons ordinairement.
La perception, qui est le premier de ces moyens, est alors conçue très concrètement

comme un contact et elle pose une série de problèmes tout rationnels.
Et même si, ensuite, la théorie de la perception s'ouvre sur une doctrine du salut,
c'est dans la ligne d'un problème rationnel, celui du fondement de l'union du
sujet et de l'objet, de sorte que savoir et salut se confondent.

D. Christoff : Cette théorie de la perception nous a été exposée de manière si
complète qu'elle dirige notre attention vers d'autres théories de la même doctrine :

1) Qu'est-ce qui provoque l'organe interne à se déplacer vers l'objet 2) La
perception comme mouvement vers l'objet, pour prendre sa forme là où il est,
cette conception n'implique-t-elle pas une théorie de l'espace

F. Brunner : La première question que vous soulevez a longtemps constitué
pour moi une difficulté, car, par lui-même, l'organe interne est non spirituel
et inerte. Il faut donc admettre, semble-t-il, que c'est la Conscience pure, par
quoi il y a connaissance en nous, qui meut l'organe interne vers l'objet. On peut
dire aussi que ce mouvement est provoqué par l'objet dans la mesure où celui-ci
est aimable et source de jouissance, mais cette amabilité de l'objet appartient
aussi, en dernier ressort, à l'absolu lui-même.

Quant à l'espace, Dharmarâja n'en fournit pas de théorie particulière.
Il accepte certainement la thèse advaïtine selon laquelle l'espace n'est pas
éternel, pas plus que les objets localisés en lui. L'espace est surimposé sur
l'absolu ; il est donc subjectif ou idéal. Mais il est aussi bien une réalité
empirique. Dharmarâja fait allusion quelques fois à l'éther (âkâça) ou premier
élément subtil, qui correspond en partie à ce que nous appelons l'espace. L'éther
est le premier composant du corps subtil cosmique et individuel (donc de
l'organe interne lui-même), des mondes supérieurs et inférieurs et des diverses
sortes de corps grossiers (cf. Vedântaparibhâshâ, ch. VIII, §§ 21 et suiv.).
Il est donc aussi le fondement des distances, des dimensions, des directions,
etc., mais, encore une fois, Dharmarâja ne s'étend pas sur ces questions.

J.-Claude Piguet : Mon intervention se compose d'une question technique
et d'une remarque générale.

Voici la question : Quel rapport, spécifié par une logique indienne adéquate,
existe-t-il entre le prédicat et l'objet dans la perception

Et voici ma remarque générale : L'exposé de F. Brunner a trois valeurs :

il informe objectivement selon les exigences d'une méthode comparative
strictement conduite ; la subtilité apparemment désincarnée d'une sorte
d'exercice scolastique oblige chacun à reposer, dans une perspective nouvelle,
des problèmes connus ; enfin, et c'est pour moi la valeur la plus importante,
l'Inde nous livre un modèle actualisable aujourd'hui.

Certains aspects en effet de la perception esthétique (musicale en particulier),
irréductibles aux théories occidentales traditionnelles, s'éclairent à la lumière
de la théorie indienne. C'est le cas des rapports entre la conscience auditive
(extravertie) des sonorités et la musique qui transparaît dans ces sonorités ;



276 FERNAND BRUNNER

c'est aussi le cas des rapports entre la conscience d'une musique particulière
et la conscience transcendante de la musique même. De même la perception
musicale des silences actualiserait le modèle indien de la « non-connaissance du
non-existant ».

Je ne veux pas dire que la perception des objets en Inde ait été « esthétique »

en notre sens : mais l'objet apparemment détaché qu'ils percevaient (par
exemple une jarre) était en réalité perçu dans une totalité à la façon dont la
perception musicale ne perçoit jamais le son isolé (comme objet), mais la forme
globale de la mélodie et de l'harmonie.

F. Brunner : Le problème est classique en Inde de savoir comment on
perçoit la qualité d'une substance. Pour le nyâya, par exemple, cette perception
a lieu en vertu de la relation d'inhérence (samavâya) de la qualité dans le sujet,
c'est-à-dire en vertu d'une union inséparable de la qualité avec lui. Le vedânta,
lui, repousse la relation d'inhérence et admet l'identité (tâdâtmya) de la qualité
avec l'objet perçu. Les deux notions sont proches, puisqu'elles s'opposent
ensemble à la conjonction (samyoga) ou relation separable qui unit l'objet au
sujet, mais les advaïtins trouvent dans la notion de samavâya des difficultés
qu'il n'y a pas, selon eux, dans celle de tâdâtmya.

Les trois « valeurs » que Jean-Claude Piguet voit dans mon exposé sont
exactement celles que j'ai voulu y mettre et je suis heureux qu'il trouve des

applications pour nous à la théorie de la perception que j'ai exposée.

G. Widmer: i. Pour Dharmarâja Adhvarin, les moyens de la «connaissance

valide » posent un problème central, semble-t-il. Quels sont les critères
de validité de cette connaissance Diffèrent-ils selon que la connaissance résulte
de la perception ou de la parole Comment sont-ils élaborés et mis en œuvre

2. En ce qui concerne la perception de la non-existence d'un objet, doit-on
seulement constater qu'elle requiert la pensée en tant qu'elle est une activité
de juger, d'établir des relations ou bien cette perception mobilise-t-elle
l'imagination en tant qu'elle est une activité de faire varier des représentations pour
aboutir à une sorte d'intuition du « vide »

3. Peut-on dire que cette théorie critique de la perception tend à justifier
une pratique de la vie « bienheureuse » Si oui, se soucie-t-elle davantage des
résultats auxquels conduit cette conception de la perception que des opérations
qui la constituent Si oui, nous aurions à faire plus à une conception spéculative
que positive de la perception ; présente-t-elle alors des analogies avec certains
courants de la scolastique médiévale

F. Brunner : La première question est fort débattue dans les écoles
indiennes. Avant de traiter de la perception, l'ouvrage de Dharmarâja s'ouvre
sur le problème de savoir ce qu'est la connaissance valide. Comprend-elle le
souvenir ou l'exclut-elle Se définit-elle par le succès qui la couronne (notre
pragmatisme) ou par son accord avec l'objet (notre théorie de l'adéquation),
etc. Dharmarâja admet que la connaissance valide a pour caractères la non-
connaissance antérieure — il écarte donc le souvenir — et la non-infirmation
(nous dirions la non-falsification) — il repousse ainsi le pragmatisme et la théorie
de l'adéquation du sujet et de l'objet. Pour lui, ces critères sont communs à tous
les moyens de connaissance valide. La source de connaissance qu'est la parole
a cependant sa problématique propre : le chapitre IV est consacré aux caractères
du discours doué d'autorité et à la théorie de la révélation.



UNE THÉORIE DE LA PERCEPTION DANS L'ADVAITA VEDÂNTA 277

La non-appréhension, qui est le moyen de connaissance de la non-existence
se traduit par la formule : si la chose existait, je la verrais ; or, je ne la vois pas.
Cette formule implique certainement un travail de l'imagination, sinon comment
l'hypothèse pourrait-elle se former Mais la connaissance de la non-existence
d'un objet n'est pas l'intuition d'un vide, car justement l'advaita rejette la
perception de l'absence. Cette connaissance résulte de l'impossibilité, correctement

définie, de percevoir la chose ; l'hypothèse ne se vérifie pas.
Le rapport entre les deux aspects que j'ai distingués dans la théorie de

Dharmarâja est difficile à préciser. Je ne crois pas cependant que la doctrine
de la perception soit gauchie ici par les fins religieuses qu'il s'agit d'atteindre.
Certes, le philosophe indien s'attache peu à l'étude des opérations
psychophysiques qui accompagnent la perception ; sa théorie est largement spéculative
et ressemble en effet, à cet égard, à maintes doctrines occidentales relatives
à la perception. Mais, dans sa description de l'expérience de la perception, elle
n'en garde pas moins un aspect positif, comme nos doctrines médiévales
d'ailleurs.

Ch. Gagnebin : Dans son exposé subtil et pénétrant, F. Brunner a fait allusion
à « la collaboration du souvenir et de la perception » et son analyse a insisté
sur les différents aspects de la perception beaucoup plus que sur le souvenir.
Tout en reconnaissant le rôle considérable de la mémoire dans la connaissance
perceptive (sinon elle ne serait que ponctuelle), allons dans le sens indiqué par
Dharmarâja pour demander à F. Brunner si ce penseur indien a examiné un
problème débattu par certains philosophes occidentaux : le monde naturel que
nous appelons extérieur est-il appréhendé progressivement par la perception qui,
de proche en proche, passe de tel objet à tel autre pour envisager enfin le monde
dans son ensemble comme le résultat d'un passage à la limite (empirisme)
Ou bien y a-t-il une intuition perceptive initiale et globale, de sorte que la
perception d'une réalité sensible quelconque s'articule dès l'abord sur cet
ensemble Alors, comme le dit Jean-Paul Sartre dans L'être et le néant (p. 538),
la perception s'effectue sur fond de monde.

F. Brunner : Comme la mîmâmsâ, l'advaita refuse de considérer le souvenir
comme une connaissance valide, parce qu'il n'est pas une perception proprement
dite. Ce n'est pas l'acte conscient de remémoration qui intervient dans la
perception : ce sont les structures acquises inconscientes. La philosophie indienne
accorde une attention particulière au type de perception qu'est la reconnaissance

et au phénomène de la perception prolongée d'un même objet, mais je
n'en ai pas parlé.

Quant à l'idée que le monde est un passage à la limite, elle me paraît étrangère
à Dharmarâja. Le monde est pour lui un ensemble donné, qui est pensé par
Dieu avec ses noms et ses formes. Par conséquent, tout objet est l'élément d'un
ensemble, encore que l'attention l'éclairé seul. Il resterait à examiner comment
la position de Dharmarâja face au monde et celle de Sartre diffèrent.

J.-P. Leyvraz : Vous avez marqué le contraste entre l'Occident et les pensées
indiennes, dont vous nous avez fait voir à la fois la diversité et l'unité. Je pense
à un exemple de parenté possible.

Berkeley — on ne le sait pas toujours — professe une théorie non représentative

des idées. Cette théorie, une fois admise, lui permet d'affirmer que la seule
façon dont « les arbres sont réellement dans le parc », à l'endroit où la
perception va les chercher, c'est de dire que les idées sont dans notre esprit (mind).



278 FERNAND BRUNNER

Les idées ne sont pas alors dans l'esprit comme des concepts-relais vers les
choses ; elles sont les choses mêmes comme signes naturellement passifs d'une
activité, la nôtre ou celle de Dieu, lui aussi un esprit (mind). Y a-t-il là une
parenté avec les penseurs dont vous parlez

F. Brunner : On peut penser en effet que les doctrines de Berkeley et de
Dharmarâja se ressemblent, puisque, dans l'une comme dans l'autre, les idées
ne sont pas les intermédiaires entre les choses et nous (elles ne nous les
représentent pas), mais nous donnent les choses mêmes (elles nous les présentent).
Une différence demeure : pour Dharmarâja, il existe en dehors de nous des
choses qui ont leur réalité propre et que nous ne produisons pas. Nous en avons
cependant une connaissance immédiate quand leur forme là où elle est et
la forme de notre organe de connaissance n'en font plus qu'une. Mais ces choses
extérieures, en fin de compte, se ramènent à la Conscience pure par le biais
de la surimposition ou de l'ignorance.

Ph. Müller : Vous me permettrez de sortir un instant de ma neutralité de

président, et de poser à mon tour une question dans la discussion. J'ai été très
frappé par les formules que M. Brunner a tirées de son auteur indien. Faire de
la perception une forme de la conscience, et y voir l'action du JE sur soi-même
rappelle irrésistiblement les formules fichtéennes, adoptées par l'idéalisme
allemand, et que l'on retrouve presque sous la même forme chez Schelling et
même dans le premier système de Hegel. Mais ce rapprochement suscite aussitôt
la question de ce qui a conduit à ces formules. Dans l'idéalisme allemand, c'est
la conviction, acquise en fonction de la réflexion sur le kantisme, que tout
empirisme postulant l'existence préalable d'un monde extérieur est
autocontradictoire, et qu'il n'est pas possible, sous aucune forme, de soutenir une
théorie représentative de la perception. Mais, derechef, cette conviction se
détache sur l'arrière-fond du défi empiriste et sceptique, incarné par Hume.
La question que je poserais est de savoir s'il y a une démonstration philosophique

(et non une simple conviction à base religieuse ou éthique) de l'impossibilité

de connaître un monde extérieur conçu comme étranger à notre esprit,
et qui sous-tende les affirmations du maître hindou.

F. Brunner : E'advaita s'appuie sur une tradition scripturaire considérée
comme divine, mais cette tradition est assumée par la raison. La part de cet
effort de rationalité ne saurait être exagérée : Yadvaita fait un choix parmi
les textes sacrés, les interprète à sa façon, formule des problèmes, ordonne un
système, etc. C'est le travail habituel du théologien de la tradition occidentale
du credo ut inlelligam. L'idéalisme allemand n'est pas étranger à cette perspective,
puisque la philosophie hégélienne veut être l'intelligence de la religion chrétienne.

Comme l'idéalisme allemand s'est édifié en discutant le kantisme et la
doctrine de Hume, l'advaita s'est élaboré en fonction du bouddhisme, du
samkhya, du nyâya et de la mîmâmsâ. Opposé à l'idéalisme bouddhique et
à la doctrine du vide, l'advaita admet cependant qu'il n'y a pas d'autre existence
et pas d'autre conscience que l'Existence et la Conscience absolues, en vertu
de la nature même de l'absolu qui, pour lui, est nécessairement, c'est-à-dire
philosophiquement, sans second. Alors que le nyâya et la mîmâmsâ sont réalistes,
il soutient que nécessairement, donc philosophiquement, la chose et le moi ne
pourraient pas s'unir dans la perception si, en vérité, ils n'étaient pas non-
différents.



UNE THÉORIE DE LA PERCEPTION DANS L'ADVAITA VEDÂNTA 279

G. Cottier : On pourrait suggérer un parallèle avec Schelling et sa réflexion
sur le fini. Il n'y a d'être que l'être absolu. Le fini n'est pas. La seule connaissance
est l'intuition du Selbst et elle porte sur l'identité. Par rapport à elle, le fini
se définit comme limite, de l'ordre du néant. Cela rappelle le thème conscience/
ignorance.

F. Brunner : Ces rapprochements, indiquent une direction d'enquête
féconde. En advaita comme chez Schelling, en effet, le problème n'est pas celui
de l'être infini, mais celui du fini. Comment le fini est-il apparu A quelles
conditions la connaissance vraie le fera-t-elle disparaître

Ph. Secrétan : Je reviens sur l'opposition réalisme/idéalisme. Pour percevoir
l'unité du sujet et de l'objet, faut-il passer par la perception de la non-existence

F. Brunner : Oui. La connaissance de la non-existence de la jarre est un
problème qui se situe au niveau de l'expérience réaliste du monde. Mais quand
le monde est conçu comme surimposé sur l'absolu, la connaissance de sa non-
existence fait partie intégrante de l'expérience. On perçoit ce qui est quand
on peut reconnaître ce qui n'est pas. Pour invoquer une observation écrite de
R. Schaerer, la connaissance de la non-existence des choses, loin d'être une
erreur, est la face négative d'une acuité spéciale de la perception. Elle est
l'extinction de l'illusion. Cependant la doctrine ne se termine pas à ce moment
négatif comme en bouddhisme, mais à la connaissance absolue qui ne fait qu'un
avec l'être absolu.


	Une théorie de la perception dans l'advaita vedânta et quelques comparaisons avec la philosophie occidentale

