
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1975)

Heft: 3

Artikel: Pierre Thévenaz et la problème de la culture

Autor: Bridel, Yves

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381061

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381061
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PIERRE THÉVENAZ
ET LE PROBLÈME DE LA CULTURE

Le rayonnement de Pierre Thévenaz et le respect dont ses
étudiants l'entouraient provenaient en partie de l'évidente culture de
cet homme, de la vie en lui et par lui, non seulement des philosophies
du passé, mais de la philosophie elle-même, pour ne rien dire d'autres
domaines culturels. Il n'est pas surprenant de constater que Thévenaz
n'a cessé de réfléchir aux problèmes posés par la culture ; ses recherches

sur ce plan affleuraient souvent dans ses cours ou dans ses
conversations et elles ont abouti, dès 1948 au moins, à quelques
textes où il explicite ses réflexions sur l'humanisme, sur la culture et
sur l'enseignement L

La crise moderne de la culture est abordée par Pierre Thévenaz
dans le cadre de la question des rapports entre le gymnase et
l'université pour lesquels « le problème majeur est celui de l'articulation
des exigences de la science et de la culture (Bildung) »2. Comment
articuler les sciences, qui tendent à l'autarcie à mesure qu'eUes se

spécialisent, et le souci d'unité de l'homme qui refuse de s'enfermer
dans sa spécialité Ainsi la crise de la culture est-elle caractérisée
par l'atomisation et par la brisure de la culture. Après avoir fait
l'historique du problème, c'est-à-dire des diverses manières dont
l'unité s'est réalisée, et surtout dont le problème du rapport des
sciences à la culture s'est posé, Thévenaz cerne la crise contemporaine,

1 Nous nous référons dans cette brève esquisse à Présence du passé, paru
en 1948, à Langage et conscience, paru en 1954 et à La Philosophie et l'unité de
la culture, qui date de 1955, comme à des textes plus brefs datant de la même
époque. Les trois premiers articles ont été publiés dans L'Homme et sa raison,
vol. 2, Neuchâtel, La Baconnière, 1956, p. 23-96. (Toutes nos références
renvoient à cette édition.) Ces textes sont les numéros 27, 17 et 45 de la
Bibliographie des écrits de Pierre Thévenaz qui figure dans le même volume. Pour
les autres textes, voir les numéros 63, 65 et 136-138 de cette bibliographie.

2 In La Philosophie et l'unité de la culture, texte auquel nous nous référons
d'abord. Nous n'en retenons que ce qui intéresse notre propos, écartant en
particulier ce qui concerne les rapports Gymnase-Université ou la place de
l'enseignement de la philosophie au gymnase.



I90 YVES BRIDEL

issue du développement des sciences, qui rend impossibles toute unité
du savoir ainsi que tout encyclopédisme. Cette brisure est ressentie
comme scandaleuse et intolérable, et on cherche à l'effacer pour
reconstituer l'unité et redonner un sens au savoir et à l'homme.
C'est à ce point que Thévenaz opère un renversement de la
problématique culturelle, encore dominée par les perspectives de la pensée
du XIXe siècle, en utilisant les acquis de la philosophie du début du
XXe siècle L L'unité doit être cherchée dans l'homme et non dans
son savoir. Le morcellement de ce dernier doit être assumé, car il est
insurmontable au niveau de la connaissance. Notre culture est brisée

par rapport à son sens et à sa fin et le spécialiste ne doit pas avoir
honte de sa spécialisation, mais il doit l'assumer en toute conscience.
C'est là qu'il retrouvera son unité, qui « est cherchée dans le rapport
du savoir à ces soubassements existentiels, ontologiques ou
transcendantaux, sur lesquels désormais portent précisément la recherche
et l'analyse du philosophe. En un mot elle est cherchée dans le rapport

du savoir à l'homme tout entier ou même plus exactement dans
le rapport de la conscience humaine à son savoir »2. « Le savant peut
se donner sans réticence à sa spécialisation : une spécialisation
consciente ne deviendra plus autarcique. On ne lui demande pas autre
chose que de faire bien son « boulot » de savant, qu'il le fasse avec
conscience de spécialiste, oui, mais qu'il le fasse aussi avec
conscience, c'est-à-dire de façon humaniste, en homme cultivé ; on ne
lui demande pas, à côté de sa spécialité, de tout savoir, et l'on ne
demande pas au philosophe non plus de savoir tout et de tout superviser.

On leur demande de savoir autrement : de savoir avec, c'est-
à-dire de savoir avec conscience (de soi). Et c'est cela la vraie culture.
Un homme cultivé est un homme conscient : dans cette dimension et
cette distance sont contenues toutes les valeurs intellectuelles et
morales qui nous tiennent à cœur. » 3

Ailleurs Thévenaz insiste sur deux points essentiels à ses yeux.
Dans un article, intitulé Langage et conscience, qui date de 1954 4,

il montre que la langue maternelle est le seul langage naturel de
l'homme, celui où il prend possession et conscience du monde : « La
langue étrangère est et reste toujours plus ou moins instrumentale
pour nous. Seule la langue maternelle est le langage naturel de
l'homme : j'entends celui où pour nous le mot fait corps avec la

1 II en note essentiellement deux : l'impossibilité du système et l'attention
portée à la conscience, au sujet existant face à une philosophie des sciences
et du système et à une attention au sujet connaissant. Cf. p. 80-82. Nous
saisissons ici un des thèmes majeurs de la pensée de Pierre Thévenaz.

2 p. 82.
3 p. 86.
4 p. 49-72.



PIERRE THEVENAZ ET LE PROBLEME DE LA CULTURE 191

chose [...] La langue maternelle nous colle aux choses et nous colle
à nous-mêmes. En elle le monde naît à notre conscience. Jusqu'où va
notre pouvoir de nommer, de dire — jusqu'où va notre richesse
d'expression, jusque-là va la conscience que nous avons du monde.
Notre langage est notre conscience, notre conscience du monde ou
notre monde conscient ; il peut l'être parce qu'il n'est pas instrument,
parce qu'il n'est pas simplement monde de signes. »J Par la suite
Thévenaz nuance ces affirmations de base en notant, en particulier,
l'ambiguïté du langage, qui possède une certaine indépendance par
rapport aux choses 2. Ce caractère du langage introduit une distance
entre le monde et le sujet et permet à ce dernier de prendre
conscience de lui-même : « J'accède à la conscience de moi-même dans la
mesure où, cessant de vivre ingénument le langage, d'être le langage,
je le prends en mains, j'assume activement la responsabilité de lui
imprimer ma marque personnelle, de canaliser et de fixer son sens
équivoque selon les intentions d'un je conscient [...] La prise de
conscience marque la libération de la conscience, l'affranchissement
de l'homme ; ou inversement la distance prise par rapport aux choses
et aux mots permet à l'homme de prendre conscience et pas seulement
d'avoir la conscience de son monde. Et s'il y a prise de conscience,
c'est qu'il y a conscience de soi. C'est ainsi que l'homme passe, grâce
au langage, du monde comme Umwelt au monde de la culture, c'est-
à-dire à un tout nouveau commerce avec les choses, les mots, et
naturellement aussi avec les hommes et avec lui-même. » 3 Ainsi la
culture étant conscience (de moi, de mon rapport au monde ou au
savoir, etc.) et cette conscience passant nécessairement par la langue
maternelle, il n'y a pas de culture qui ne soit langue maternelle. « Ne
nous imaginons pas qu'après la conscience conquise par et dans la
langue maternelle, nous conquérions successivement d'autres
consciences dans les autres langages ou les autres langues. Non, la langue
maternelle est et restera le style originel, foncier, unique de notre
conscience, parce que nous n'avons qu'une conscience. Tout ce qui
est autre ne deviendra nôtre que s'il peut s'incarner et s'exprimer
dans ce qu'on pourrait appeler cette conscience maternelle. La culture
ne sera pas l'addition de plusieurs consciences pour faire sauter la
limitation de notre conscience maternelle, mais ce sera ce que nous
avons pu faire nôtre, assimiler, c'est-à-dire réussi à exprimer dans
notre langue maternelle unique, dans notre conscience maternelle
unique. » 4 Ainsi l'unité de la culture est-elle sauvegardée : « Il n'y a

1 p. 51 et 52.
2 Cf. p. 56.
3 p. 60-61.
4 P- 53-54-



I92 YVES BRIDEL

qu'une culture parce qu'il n'y a qu'une langue maternelle et parce
que la conscience est une. »* Aussi ne doit-on pas parler, dans les
réformes scolaires réalisées en Suisse romande et ailleurs dans l'immédiat

après-guerre, de différents types de cultures (classique, moderne,
scientifique, etc.) offerts aux élèves, mais de divers types d'études,

puisque toute culture est Uée à la langue maternelle et qu'elle est
d'abord rapport à, conscience de son savoir 2. Il est également évident,
dans ces conditions, que la culture n'est pas un savoir : « La culture
ne se transmet pas, elle se recrée sans cesse. La culture est conscience
de soi parce qu'elle dépend entièrement du langage (équivoque) et

qu'elle est toujours réinstitution de sens. » 3 Dans cette perspective
enfin, la culture est humanisme dans la mesure où le langage est
humain 4.

Le deuxième point sur lequel Thévenaz ne cesse d'insister est
celui de l'histoire ou plus précisément du passé 5. Pour lui, il n'y a

pas d'humanisme ni de culture sans une présence du passé, sans une
conscience du passé qui vit en nous. « Le passé est la réalité, la subs-

tantifique moelle de notre présent conscient, son épaisseur. »6 II est
donc une composante essentielle de notre culture dans la mesure,
considérable, où celle-ci est conscience conditionnée par notre passé.
Cette condition historique de notre conscience est contingente certes,
mais aussi nécessaire : nous ne pouvons rien au fait que nous soyons
des Occidentaux nourris par l'antiquité gréco-latine qui est notre
passé. Il n'y a là aucune absolutisation du passé ou de l'Antiquité,
mais reconnaissance et prise de conscience de ce que nous sommes :

« Nous ne pouvons choisir que notre passé, lui seul peut nous être

1 p. 66.
2 Dans un texte publié en 1954 dans les Voix universitaires, Lausanne.

N° 65 de la Bibliographie citée plus haut.
3 p. 63.
4 II faudrait examiner attentivement ce que Thévenaz dit, aux pages 69-71,

sur ce thème. Il rejette la conception du langage qu'il décèle chez Jaspers ou
Heidegger, où apparaît « l'idée d'un arrière-fond transcendant du langage »,

d'un langage que nous ne parlerions pas, mais que nous écouterions, où nous
percevrions des voix divines.

5 Ce thème est au centre du texte publié en 1948 et intitulé Présence du
passé. Valeur de l'humanisme et des humanités, qui aborde le problème de
l'humanisme et de la place des humanités dans l'enseignement. Il faut noter
ici que, dans la pensée de Thévenaz, culture et humanisme sont deux notions
si étroitement liées qu'elles ne diffèrent guère : que l'on compare par exemple
les manières dont il pose le problème d'un nouvel humanisme (p. 31) et celui
de la culture contemporaine (p. 73-74) dans un paragraphe qu'il intitule
précisément Les Sciences et l'humanisme. Cf. aussi la note 1, p. 25.

6 p. 39. C'est cela même que Thévenaz dit de la culture (et non plus de
l'humanisme) dans Langage et conscience, à propos des textes à travers lesquels
le passé nous est donné et que nous devons faire « conscience vivante et
présente » de ce passé. On peut rappeler ici la phrase citée plus haut : « la culture
ne se transmet pas, elle se recrée sans cesse ». Cf. p. 62-63.



PIERRE THEVENAZ ET LE PROBLEME DE LA CULTURE I93

présent. L'arbre ne peut choisir que ses propres racines et le sol où
il est enraciné. Une transplantation le ferait dépérir. Ce n'est que
dans l'approfondissement de notre passé propre que nous prendrons
conscience de nous-mêmes. »l Notre passé est une dimension
indispensable à la culture de notre être au inonde, qui peut alors seulement

s'ouvrir à l'universel et aux autres cultures. « Ne faudrait-il
pas [...] définir l'humanisme comme une conscience de l'homme,
comme la conscience actuelle qu'il prend aujourd'hui de son passé
Il s'agit bien moins, dans l'attitude humaniste, d'être ouvert ou de
s'élargir indéfiniment, ou d'intégrer du nouveau, que de prendre
conscience de ce qu'on est, de ce qu'on a été ou, plutôt, de devenir
ce qu'on est. » L'humanisme « n'est pas une doctrine de l'homme »2.
Cela amène Pierre Thévenaz à écrire : « Dans une pédagogie humaniste,

on ne sait pas ce qu'est l'homme ; on ne vise pas un certain type
humain avec un certain contenu. L'homme est là avec tout son mystère,

irréductible à tout schéma ou modèle préalable. « Connais-toi
toi-même » : ne cherche pas à acquérir la science de ce que tu es,
mais plutôt, c'est plus essentiel, ne perds pas la conscience de ce
que tu as été. Former l'homme, c'est ici l'intégrer non à l'avenir
mais à son passé, ou lui intégrer son passé [...] Cela ne signifie pas
qu'il faille renoncer à changer l'homme et à l'améliorer. Mais le vrai
«progrès» consiste à prendre conscience de [...] son propre fonds et à

savoir vivre sur son propre fonds. Il s'agit non pas tant de
transformer l'homme, de le former ou de le conformer à un type idéal, que
de l'empêcher de se déformer, de le préserver du danger de s'écarter
de son propre fonds et par là de son passé. » 3

C'est par une réflexion sur l'humanisme, sur la culture, sur le
passé ou sur le langage maternel et la conscience de soi que Pierre
Thévenaz pose la question générale de la crise de la culture occidentale

et en définitive de l'éducation et de l'enseignement. C'est à une
problématique que nous avons affaire et non pas à un système ; et si

nous voulons bien comprendre Thévenaz il faut insister sur ce point,
caractéristique de toute sa démarche philosophique, qui informait

1 P- 47-48.
2 Dans une intervention aux Rencontres internationales de Genève de 1949,

in Pour un nouvel humanisme, Neuchâtel, La Baconnière, 1949, p. 240 et 389.
3 p. 46. Notons que c'est en plein accord avec ces vues fondamentales que

Pierre Thévenaz prend parti, en 1954, dans le débat qui s'instaure autour de la
réforme de l'enseignement secondaire vaudois, mise en place à cette époque.
Il s'oppose au report du début de l'étude du latin de 10 à 12 ans et plus encore
à l'introduction de l'enseignement de l'allemand dès 10 ans pour tous les élèves
du secondaire. Il le fait au nom de l'importance qu'U donne au français, langue
maternelle issue du latin, d'une structure très différente de celle de l'allemand
et dont la pleine maîtrise est essentielle à l'acquisition d'une profonde et authentique

culture par des Suisses romands.



194 YVES BRIDEL

non seulement sa réflexion, mais aussi son enseignement et qui fut
ce qu'il a appris de plus important à ses étudiants. Dans un texte
essentiel qui date de 1952, La Philosophie face à son histoire1, Thévenaz

montre que l'histoire de la philosophie a presque toujours été
l'histoire des systèmes, une doxographie « selon laquelle il s'agit de

reconstituer, de comprendre et d'exposer les systèmes et leur
enchaînement, autrement dit où l'on s'attache essentiellement aux solutions
et aux réponses proposées par les différents philosophes »2. Une telle
manière de considérer l'histoire de la philosophie ne peut amener
qu'au scepticisme, car elle est avant tout l'histoire des erreurs de la
philosophie, non de sa progression. Or pour Thévenaz la philosophie
progresse si l'on fait l'histoire des problèmes et non celle des systèmes :

« Si l'on se transporte ainsi du pôle des systèmes au pôle des
problèmes, on s'attache alors non pas à l'opinion du philosophe, mais à

l'acuité de son regard, non pas à la seule réponse, mais au problème
qu'il a su mieux poser, à la question qu'il a été à même de préciser
et d'approfondir [...] Même s'il conteste la solution de son prédécesseur,

le philosophe tente de faire percer une nouvelle position du
problème et, en serrant la réalité de toujours plus près, nous fait
progresser vers la vérité [...] Au lieu de l'histoire des sophies
contradictoires, nous avons l'unité de la philosophie au sein des phUosophies,

unité d'une recherche que nous n'inaugurons pas, mais que
nous continuons et reprenons, et que l'humanité poursuit à travers
les siècles. » 3 Ainsi Thévenaz déplace l'objet de l'histoire de la
philosophie du produit de la philosophie à sa production, ou des solutions,
toujours contingentes et insuffisantes, à la recherche elle-même, à

l'acte ou à l'impulsion qui pousse un homme à philosopher, c'est-
à-dire non seulement à élaborer une réponse, fondée en raison, à une
question, mais d'abord et surtout à élaborer cette question. Un tel
transfert revivifie la philosophie, car il permet de s'attacher non plus
à ce qui meurt, à ce qui est rejeté dans un passé figé et pour nous à la
fois dérisoire et inutile, mais à ce qui vit, ce qui se modifie, progresse
et informe nos vies : les questions toujours renouvelées, l'interrogation

constante de l'homme face à lui-même et à son action.
La problématique de la culture et par conséquent de l'enseignement

que développe Thévenaz et que nous avons très (trop) brièvement

rapportée est semblable à la problématique qu'il indique à

propos de la philosophie et de son histoire. Comme l'histoire de la
philosophie ne doit pas être transmission ou histoire d'un savoir
philosophique représenté par les divers systèmes, la culture ne peut
pas être un savoir : elle est rapport à ce savoir, conscience de ce

1 p. 13-22. Cf. Bibliographie, N° 38.
2 p. 16.
3 Passim p. 18-21.



PIERRE THÉVENAZ ET LE PROBLEME DE LA CULTURE I95

rapport et perpétuelle création de ce rapport et de valeurs comme
l'histoire de la philosophie est prise de conscience, perpétuellement à

reprendre, des grands problèmes de l'homme. De même qu'une teUe

vue de l'histoire de la philosophie sauve et restaure l'unité de la
philosophie, de même l'unité de la culture est sauvegardée ou rétablie
dans sa problématique thévenazienne. Celle-ci ne signifie pas du tout
que la culture puisse s'édifier sur rien, ou qu'elle n'est rien : il n'y a

pas de culture sans savoir, eUe n'est pas une « vaguerie », elle n'est
pas au-delà ou en deçà du savoir, mais savoir assumé, con-science
(science avec), comme l'histoire de la philosophie, telle qu'elle est

conçue par Thévenaz, est problématique assumée, con-science des

problèmes. En un mot la manière dont Thévenaz conçoit la
philosophie et son histoire peut être considérée comme une application,
à une branche de l'enseignement, de sa conception de la culture. Le
problème qui se pose alors est de savoir si cette conception a encore
cours aujourd'hui au moment où les théoriciens font appel à l'analyse
sociologique et politique, à la psychologie et à l'économie pour poser
les problèmes pédagogiques et culturels et non plus aux lumières de
la philosophie sinon aux affirmations dogmatiques des idéologies.

A première vue il semble que l'approche philosophique de Thévenaz

soit insuffisante, dans la mesure où elle est privée des analyses
nouvelles qui donnent au phénomène culturel des dimensions
nouvelles. Mais, sans même nous arrêter au fait que ces nouvelles dimensions

ne sont pas ignorées de Thévenaz, qui tient grand compte de
données sociologiques par exemple, tel le fait que le problème de
l'humanisme se pose, dès le XIXe siècle, dans une « société désaristo-
cratisée, dans le cadre des masses »I, son approche essentiellement
philosophique a le grand mérite de revenir aux éléments fondamentaux

d'un problème de plus en plus obscurci par les dogmatismes
idéologiques de ceux qui s'en sont emparés, qu'ils soient d'origine
politique, scientifique ou technologique. A cause d'eux la tension
entre le savoir et son utilisation d'une part, et la culture d'autre part,
est devenue une opposition presque irréductible, dans la mesure, en
particulier, où notre société ne reconnaît aucune valeur universelle
et fondamentale. L'école est devenue le champ clos où s'affrontent
divers projets culturels ou politiques, divers projets de société2. La
position de Thévenaz surmonte ces oppositions et recrée une certaine
unité de la culture en rappelant que celle-ci n'est pas un savoir, mais
la conscience que nous prenons de nous-mêmes, du monde et du savoir.
La problématique de Thévenaz trouve toute son actualité lorsqu'elle

1 Cf. p. 33 sqq. Notre exposé schématique de la pensée de Thévenaz a dû
écarter les nuances et les détails.

2 Est-il besoin de dire ici que les positions réelles sont en fait plus floues
et les oppositions moins tranchées



I96 YVES BRIDEL

montre la nécessité où nous sommes de retrouver ce que nous avons
appelé ailleur l'esprit de culture *, qui est le contraire de l'esprit de
doctrine devenu la plaie de notre temps parce qu'il empêche de voir
la réalité et en particulier notre condition d'homme 2, parce qu'il
vise l'homme qui devrait être, plus que l'homme qui est, le futur,
plus que le présent. Or ce qui importe en définitive dans la perspective

thévenazienne de la culture, c'est l'épanouissement qu'eUe
implique ou, si l'on préfère, la maîtrise de soi et de son savoir.
L'homme cultivé est un être capable de vivre en accord avec ce qu'il
est et avec ce qu'il fait et connaît. Cela implique, comme Thévenaz le
souligne, la conscience de soi et de son savoir, l'intégration de notre
passé et sa vie en nous, qui ne sont possibles que par et dans notre
langue maternelle. De là on peut tirer des programmes scolaires et
toute une pédagogie qui tendra à libérer l'enfant par la prise de
conscience, à le rendre maître de son expression et de lui-même à

travers l'acquisition de connaissances.
Certains aspects de la problématique de Thévenaz paraissent

cependant dépassés. Les discussions sur l'humanisme font partie
d'une problématique encore vivante il y a vingt ans, mais qui n'est
guère encore en discussion. Nous avons cependant montré au passage
que sous ce terme Thévenaz parlait en fait de culture et ici c'est le
mot plus que le problème qui paraît dépassé. Par contre lorsqu'il
évoque les humanités et leur importance, on peut se demander s'il
est encore possible de poser le problème tel qu'il le faisait. N'y a-t-il
pas dans cette exigence de l'étude du passé et en particulier des

langues et cultures antiques quelque chose de définitivement caduc
C'est-à-dire, pour se replacer dans la problématique de Thévenaz,
peut-on, en 1975, prendre une pleine conscience de soi, de son savoir
et de son passé sans connaître l'Antiquité, peut-on avoir une pleine
maîtrise de sa langue maternelle française sans connaître le latin
Si l'on peut différer d'avis quant à la réponse à donner à cette question
et estimer que les exigences de Thévenaz sont dépassées (ce dont
personnellement nous doutons), personne ne mettra en doute la
légitimité aujourd'hui de la prise de conscience ou de la maîtrise de
la langue maternelle. Une fois encore on doit remarquer que les fondements

de la position problématique de Thévenaz restent entièrement
valables, si ici ou là certaines affirmations peuvent être remises en
question. La culture comme prise de conscience reste l'authentique
culture, non pas seulement pour une élite, mais pour tous, car elle
peut être plus ou moins profonde, se situer à divers niveaux : ce qui
compte c'est qu'elle soit la création de celui qui la possède. Elle

1 Pour une culture vivante, in Les Cahiers protestants, Lausanne, 1969/N0 5,
P' 59"79- Cf. surtout p. 70 sqq.

2 P- 35-



PIERRE THEVENAZ ET LE PROBLEME DE LA CULTURE I97

seule peut-être, par l'enracinement qu'elle confère, par la maîtrise
qu'elle donne, peut assurer à l'individu une vie heureuse et surtout la
capacité d'affronter les profonds changements de notre époque ; seul un
être fortement structuré, c'est-à-dire cultivé, peut résister sans
dommage aux profondes mutations de notre société, s'y adapter et les
dominer.

Il n'en reste pas moins que la problématique culturelle est aujourd'hui

beaucoup plus vaste qu'il y a vingt ans. En particulier elle
dépasse le cadre un peu étroitement scolaire dans lequel Thévenaz
l'aborde en général dans les textes que nous avons évoqués. Les
problèmes de l'éducation permanente, ceux de la culture abâtardie
suscitée par les mass media par exemple ne sont pas évoqués, pas plus
que ceux posés par la mobilité professionnelle ou géographique.
Cependant ces problèmes peuvent tous être repris dans la perspective
de Thévenaz d'une manière fructueuse. Le vrai problème nous paraît
résider ailleurs.

La question est traitée par Thévenaz sur le seul plan de l'individu.
La problématique se réfère à l'individu, non pas isolé, certes, mais
seul responsable de sa culture, la créant lui-même et créant par là
même ses propres valeurs. Si une telle position est possible dans le
cadre d'une société stable, fondée sur des valeurs généralement admises

et autorisant par conséquent sans danger pour elle des cultures
individuelles fort diverses, on doit se demander si la problématique
individualiste de Thévenaz est encore suffisante, même si l'on se borne
à étudier la culture comme Bildung, c'est-à-dire comme formation de
l'individu. Face à la prodigieuse lutte idéologique de notre temps,
la revendication de liberté, de prise de conscience par chacun de son
être est absolument essentielle à la condition qu'eUe aboutisse, comme
Thévenaz le dit bien haut », à fonder des valeurs, à les choisir, à

s'engager pour elles. Mais est-elle de nature à empêcher le dogmatisme
de s'installer en maître au sein de notre société Cette dernière pourra-
t-elle vivre longtemps encore privée d'un corps cohérent et généralement

reconnu de valeurs Le problème de l'unité de la culture
n'est plus seulement celui de l'unité réahsée par un seul, mais celui
de l'unité nécessaire pour un ensemble. Cette unité peut-elle se fonder

uniquement sur l'esprit de culture Nous n'en sommes pas
certain, même si nous sommes sûr qu'eUe ne peut s'en passer. Il nous
semble que les positions de Thévenaz devraient être reprises, mais dans
un cadre plus large et qu'eUes montreraient alors leur validité et leur
fécondité actuelles, en particuUer dans la mesure où elles sont
indispensables pour nous sauver du dogmatisme inhumain et stérilisant qui
nous menace de toutes parts. Yves Bridel.

1 P- 33-36.


	Pierre Thévenaz et la problème de la culture

