
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1975)

Heft: 3

Artikel: Pierre Thévenaz et la condition humaine de la raison

Autor: Jervolino, Domenico

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381059

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381059
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PIERRE THEVENAZ
ET LA CONDITION HUMAINE DE LA RAISON

Vingt ans après la disparition de Pierre Thévenaz, son œuvre
inachevée, mais dotée d'une physionomie bien à elle, continue à

apparaître digne d'être méditée et interrogée. La rencontre avec cette
pensée austère et exigeante dans sa lumineuse simplicité peut devenir
pour nous, si eUe trouve un écho de notre côté, une de ces rencontres
qui nous rendent autres, qui nous contraignent à nous définir de

façon nouvelle et qui constituent, comme Thévenaz lui-même nous
l'enseigne, le point de départ d'un authentique itinéraire philosophique

ï. Cette rencontre ne se produit pas tellement entre nos questions

et les réponses contenues dans son œuvre, mais plus profondément

entre question et question : c'est la rencontre avec une
interrogation lucide et rigoureuse, que le destin même d'une mort
tragique et prématurée a contribué à laisser ouverte, comme une
provocation et un appel à nos interrogations et à nos réponses.

Le style philosophique auquel Thévenaz reste constamment fidèle
est celui de la philosophie reflexive, qu'il emprunte à la tradition
française, en lui conférant un accent original de radicalité, qui se

précise toujours mieux au fur et à mesure qu'on passe des écrits les

plus anciens aux plus récents. Le cogito n'est pas pour lui le point
de départ d'une philosophie rationaliste qui appauvrirait dans la
rigueur géométrique de sa démarche les données concrètes de la
condition humaine, mais bien une conscience intensifiée de la mise
en situation de la raison. Le thème cartésien, si cher à Thévenaz, du
malin génie qui, par la menace d'une perte totale de sens, met en
crise les évidences rationnelles sans les annuler, souligne le déplacement

de l'interrogation philosophique du niveau d'une critique
épistémologique à la question du statut métaphysique de l'homme et de
sa raison. C'est dans la même direction que va la stimulante inter-

1 Sur le thème de la « rencontre philosophique », voir le bel essai « Socrate
et Alcibiade, ou la rencontre philosophique », Rencontre, I (1950), N° 3, p. 18-24,
republié in Les cahiers protestants, 1965, n. B, p. 58-65.



PIERRE THEVENAZ ET LA CONDITION HUMAINE DE LA RAISON 177

prétation de Kant par Thévenaz, qui discerne à la base de l'attitude
critique non pas le comportement orgueilleux d'une raison souveraine,
soustraite elle-même à toute contestation, mais la conscience aiguë
d'une « crise de la raison », qui ouvre la possibilité d'une phUosophie
de la condition humaine de la raison, d'une « métaphysique de la
métaphysique » L Et c'est de même que Thévenaz reproche au
transcendantahsme husserlien de souligner la crise des sciences plutôt

que la crise de la raison, et il lui oppose le radicaUsme d'une
réflexion qui ne vise pas tant à révéler la teleologie latente dans le
vécu préréflexif qu'à faire émerger l'irréductibilité du « point de

départ radical » de la réflexion philosophique, l'acte existentiel de la
« conscience de soi immédiatement réfléchie » comme « pouvoir
constituant originel », lequel ne peut être saisi dans son épaisseur que
par le mouvement centripète de l'attention reflexive, qui fonde et
soutient la structure intentionnelle elle-même — mouvement centrifuge

de la «conscience de...», dirigée vers l'objet, mise en lumière
par l'analyse phénoménologique ».

Alphonse De Waelhens discerne avec une grande acuité l'horizon
historico-théorique dans lequel s'insère l'itinéraire philosophique de
notre auteur ; il écrit : « La philosophie vers laquelle Thévenaz conduit
sa réflexion tend à une synthèse et à une réconcihation dont la pensée
d'aujourd'hui sent, obscurément peut-être mais cruellement, le besoin.
Elle ne peut plus être simplement rationaliste et s'attacher à une
conception de l'homme qui identifie, en tout optimisme, notre humanité

à la raison entendue en l'un de ses sens classiques. Mais elle ne
peut pas davantage se détourner absolument de toute pensée reflexive
et nier dans la condition et la situation charnelles de l'homme toute
forme d'accès à un certain soi-même et à une certaine universalité.
Justement Thévenaz, que sa conscience aiguë des exigences du
protestantisme et sa volonté rigoureuse de leur être fidèle rendaient
particulièrement sensible à ces problèmes, à cette antinomie, cherche à

montrer que la pensée reflexive, si on lit le sens immanent à son
histoire, tend vers une conception de la réflexivité qui, sans nier la
condition, en nous, charnelle de la raison, nous autorise pourtant et
même nous enjoint de maintenir, en la comprenant autrement que
certains de nos prédécesseurs, la vocation universaliste de cette raison. » 3

1 Cf. « Crise de la raison et critique de la raison », in L'Homme et sa Raison,
Neuchâtel, 1956, vol. I, p. 167-186 et les trois leçons sur Kant, «La critique
comme métaphysique de la métaphysique », publiées à titre posthume dans la
Revue de théologie et de philosophie, VI (1956), p. 217-248.

2 Cf. « Réflexion et conscience de soi » et « La question du point de départ
radical chez Descartes et Husserl » in L'Homme et sa Raison, cit., I, p. 103-121
et 147-165.

3 A. de Waelhens : « Pierre Thévenaz historien de la philosophie et
philosophe », Revue de théologie et de philosophie, VI (1956), p. 185-186.



176 DOMENICO JERVOLINO

Pierre Thévenaz est pleinement solidaire de la révolution
philosophique de notre siècle, qu'il caractérise par le fait qu'une idée

simple, l'idée de l'histoire, a pris corps s. L'homme et sa raison sont
essentiellement historiques. L'histoire de la philosophie n'est pas une
succession de systèmes qui répondent à des questions éternelles,
formulées une fois pour toutes : il y a une vie des problèmes, une
nouveauté de l'interrogation dans la continuité des développements
philosophiques. La philosophie ne se place pas en face de son histoire,
mais elle coïncide avec elle 2. Et ce n'est que dans ce processus que
nous nous rapprochons de la vérité. Il ne s'agit pas d'un pur jeu
d'idées : l'émergence d'un sens nouveau n'est possible que dans le
choc de la raison contre l'expérience. Le fil du temps linéaire se noue
dans l'événement du sens 3.

L'événement central, dont jaillit cette interrogation qui anime
constamment la recherche de Thévenaz, est la rencontre de la raison
philosophique, qui veut rester fidèle à elle-même, avec l'expérience
chrétienne, avec la folie de la croix. En affrontant la thématique des

rapports entre philosophie et foi chrétienne, il est conscient de se

rattacher à une tradition vivante en Suisse romande.
« Depuis longtemps — écrit-il dans un article de 1942 —¦ la Suisse

romande ne sépare pas théologie et philosophie... Ce n'est pas une
tradition purement locale que nous devons faire vivre et que nous
regretterions sentimentalement de voir disparaître. S'il ne s'agissait
que de nous et de notre particularisme, il ne vaudrait pas la peine
d'en parler à d'autres. Mais nous sommes convaincus qu'il y a dans
ce « nous » et dans cette tradition quelque chose de l'humaine condition,

quelque chose d'essentiel et de positif qui ne doit pas mourir,
qui doit nous tracer notre tâche et en dessiner la ligne par-delà
l'horizon restreint de nos lacs. » 4

Pendant toute sa vie, Thévenaz a ressenti comme sien le devoir
de doter le protestantisme d'une philosophie qui fût à la hauteur de
ses principes, en le soustrayant à la fausse alternative entre le
sacrificium intellectus au nom de la foi et le rationalisme philosophique et

1 Cf. « Les révolutions philosophiques du XXe siècle », in L'Homme et sa
Raison, cit., II, p. 99-120.

2 « La philosophie en face de son histoire », ibid., II, p. 13-22.
3 « Evénement et historicité », ibid., II, p. 121-128.
4 « Théologie barthienne et philosophie », In Extremis, VIII (1942), p. 91.

Sur le rapport étroit entre philosophie et théologie qui est à la base de la
naissance d'une tradition de culture philosophique en Suisse romande, voir A. de
Muralt : Philosophes en Suisse française, Neuchâtel, 1966, p. 7-14. G. Widmer
souligne à juste titre l'unité profonde entre intérêt théologique et intérêt
philosophique, entre « philosophie protestante » et « philosophie de la réflexion » ;

cf. G. Widmer : « Pierre Thévenaz, croyant philosophe. Son œuvre et la théologie

», Revue d'histoire et de philosophie religieuses, XXXVIII (1958), p. 244.



PIERRE THEVENAZ ET LA CONDITION HUMAINE DE LA RAISON 179

théologique. Cependant l'introduction de la formule « philosophie
protestante », qui apparaît dès l'essai de 1945 (le court écrit intitulé
Situation de la raison. Essai de philosophie protestante) «, et qui se

révélera finalement inadéquate 2, n'implique pas chez notre auteur
une étroitesse d'esprit dogmatique et sectaire, un repli total sur des

positions confessionnelles, et ne se superpose pas à la problématique
du sens de la réflexion philosophique et à la thématique de la condition
humaine de la raison ; bien au contraire, le sens dernier de la «

philosophie protestante » est celui d'une assomption radicale de la condition

humaine concrète, dans la liberté de la raison philosophique.
La « philosophie protestante » apparaît à Thévenaz l'unique forme

de « philosophie chrétienne » qu'il lui soit loisible de tenter, dans sa
situation existentielle particulière. En effet, de même qu'il n'existe
pas de foi chrétienne en général, sans référence à une communauté et
à une tradition déterminées, catholique, protestante, etc., de même
aucune thématisation philosophique des rapports entre foi et raison
n'est possible en dehors d'un contexte historique et ecclésial donné 3.

La foi chrétienne, dans sa forme protestante, dénonce la vanité
radicale de toute tentative d'autojustification de la part de l'homme,
c'est-à-dire de toute tentative de retrouver en lui-même et dans ses

œuvres la solution au problème du « salut », du sens dernier et global
de son existence déchirée et menacée par le péché et la mort. Le
protestantisme proclame que l'homme et ses œuvres, les « valeurs »

humaines comprises, tombent tous sous le jugement de Dieu ; seule
la foi justifie, seul Dieu sauve. Cette affirmation peut être prise dans
une perspective totalement pessimiste et négative, mais il s'agit alors
d'une conclusion hâtive et sous bien des aspects mystifiante. Telle
n'est pas l'opinion de Thévenaz : dans sa perspective, l'anéantissement

de toutes les valeurs humaines dans le jugement de Dieu

1 « Situation de la raison. Essai de philosophie protestante », Hommage et
reconnaissance. Recueil de travaux publiés à l'occasion du 60" anniversaire de
Karl Barth, Neuchâtel-Paris, 1946.

2 Voir 1'« Avertissement » des éditeurs du manuscrit inachevé de Thévenaz,
annoncé comme Introduction à une philosophie protestante et publié sous le
titre La Condition de la Raison philosophique, Neuchâtel, i960.

3 La notion de « philosophie chrétienne » a été l'objet, comme on sait, de
vives discussions dans la philosophie d'expression française entre les deux
guerres ; Thévenaz prend une position originale dans le débat, en suivant la
voie ouverte par Roger Mehl dans son livre La Condition du Philosophe chrétien,
Neuchâtel, 1947, eT- en ramenant la solution du problème à la situation de
l'homme et en particulier du philosophe croyant. Cette façon de poser le
problème met au premier plan les thèmes de la « vocation » et de la « responsabilité

». A propos du débat sur la possibilité d'une philosophie chrétienne, voir
A. Renard : La querelle sur la possibilité de la philosophie chrétienne, Paris,
1941 ; M. Nédoncelle : Existe-t-il une philosophie chrétienne Paris, 1956.
Sur l'œuvre de Mehl, voir la recension de Thévenaz, « L'affrontement de la
philosophie et du christianisme », in Verbum Caro, IV (1950), p. 129-137.



l80 DOMENICO JERVOLINO

devient pour l'homme la condition d'une liberté plus authentique,
libérée de l'angoissante et vaine responsabilité de s'autojustifier et
de se sauver par ses seules forces, liberté qui puisse reconnaître comme
son devoir la construction, dans l'espérance, de « l'homme nouveau »,

«La Croix du Christ, en tant qu'elle juge l'homme tout entier, fait
que les valeurs ne sont rien ; mais en tant qu'elle est la promesse et
l'accomplissement du rachat, elle fait que ces mêmes valeurs qui ne
sont réellement rien peuvent en même temps être tout, en espérance,
dans une perspective entièrement nouvelle, comme tâche proposée à
notre action, comme lieu de notre réponse et de notre responsabilité.
L'homme pécheur n'est rien devant Dieu, et pourtant le Christ n'est
pas venu l'anéantir, mais le sauver ; et ainsi l'homme nouveau est
devenu aussi la tâche de l'homme... Le croyant est celui qui a pris
conscience de son propre néant et de celui du «monde», —¦ celui qui,
à cause de cela, se sent une plus profonde responsabilité en face de
lui-même et du monde — celui qui accepte d'essayer d'en répondre
devant Dieu. Et si ce croyant est un philosophe, c'est sur le plan de la
raison que cet appel sera entendu, c'est par la réflexion philosophique
qu'il tentera d'y répondre. » *

Les valeurs propres à la sécularité, l'autonomie de la raison, le
caractère profane du monde, l'engagement sans conditions à l'intérieur

de l'horizon historico-temporel, n'apparaissent pas à Thévenaz
contradictoires avec les exigences de la foi chrétienne, mais constituent

plutôt, à la lumière de ses réflexions, le lieu même de la réponse
que le croyant est invité à donner à l'appel de la foi. En outre le
christianisme, en tant que fait appartenant à l'histoire du monde, se
voit reconnaître un rôle essentiel et déterminant dans la formation
de la conscience moderne, laïque et séculière. Et c'est ici qu'il faut
souligner la convergence et les profondes affinités spirituelles entre la
« philosophie protestante » de Thévenaz et les théologies de la
sécularisation, presque contemporaines, d'un Bonhoeffer ou d'un Gogarten.

L'originalité et la valeur de sa tentative sont attestées par le
fait qu'il veut rester sur un terrain rigoureusement philosophique :

U ne cesse pas en effet de réfléchir sur la signification qu'a pour la
raison l'événement chrétien.

Le christianisme constitue, pour notre auteur, la plus radicale
mise en question de toute prétention de la raison philosophique à
s'identifier avec l'absolu, le divin, l'essence divine d'un monde dont
l'homme ne serait qu'une partie, même privilégiée. La transition de
l'hellénisme au christianisme marque le passage de la « philosophie
divine » des Grecs à une philosophie purement humaine. « La
philosophie est expulsée de l'au-delà, des lieux célestes où circulait le

1 « La situation du croyant philosophe », L'Homme et sa Raison, I, p. 250-
251. L'italique est dans le texte.



PIERRE THEVENAZ ET LA CONDITION HUMAINE DE LA RAISON IÖI

fameux attelage du Phèdre, bannie du monde divin, renvoyée sans
façon dans l'ici-bas... C'est au christianisme que revient le mérite
(et je pense que le philosophe chrétien comme le philosophe non
chrétien en reconnaîtront la portée décisive) d'avoir laïcisé, sécularisé

la philosophie, de l'avoir purifiée de ses compromissions avec la
religion, de ses prétentions divines, de ses « humeurs transcendantes »

pour reprendre l'expression de Montaigne» «Malgré la vigueur
de la tradition philosophique grecque qui s'est affirmée jusqu'à
aujourd'hui et qui tend à lui conserver cette valeur, on peut dire que
la philosophie non seulement s'est sécularisée de plus en plus, mais
qu'elle s'est constituée toujours davantage en métaphysique de l'ici-
bas, en philosophie de l'homme en tant qu'homme, en réflexion sur
la finitude et la condition humaine. » l

Dans la lecture de l'histoire de la pensée occidentale que Thévenaz
propose à traits rapides, mais denses et incisifs, le sens de la
nouveauté chrétienne n'émerge pas de façon exclusive et privilégiée dans
une phase historique particuhère, et sûrement pas dans la période
considérée comme « chrétienne » par excellence, c'est-à-dire celle de
la philosophie patristique et scolastique, mais il résulte plutôt d'une
prise en considération globale de la philosophie dans ses développements

et dans sa « situation » historiquement déterminée post Christum

natum. Son exphcitation et sa réalisation en une « philosophie
sans absolu » constituent une ligne de force et en même temps un
devoir, dont il semble que maintenant seulement (peut-être parce
que nous vivons dans une époque post-chrétienne) nous soyons en
mesure de prendre conscience.

D'autre part, la tentation d'une divinisation de la raison reste
constamment présente. A côté du mouvement de sécularisation de la
raison, produit par le dynamisme historique même de l'expérience
chrétienne et orienté dans le sens d'une prise de conscience de son
caractère contingent et fini, d'une fondation de sa valeur autonome
dans sa coextensivité à la condition humaine, existe un même mouvement

de « sécularisation », mais opposé : la persistance sous forme
laïcisée de l'idéal grec d'une « raison divine ».

Dans son manuscrit inachevé, Thévenaz ébauche une phénoménologie

de la raison « autiste », de la raison qui se renferme en elle-
même, refusant de prendre conscience de soi, de « se situer » : la
« raison-point-de-vue », la « raison-instrument », la « raison assimila-
trice », la « raison deductive », la « raison-preuve », et enfin la « raison
divine » qui constitue la forme principale d'« autisme de la raison » à

laquelle se ramènent toutes les autres 2. L'expérience chrétienne de

1 « De la philosophie divine à la philosophie chrétienne », ibid., I, p. 273, 284.
2 La Condition de la Raison philosophique, p. 94-101.



l82 DOMENICO JERVOLINO

la possible folic de la raison, l'accusation de folie portée par l'Apôtre
contre la sagesse de ce monde, représente alors une epoche nouvelle
et plus radicale, une mise entre parenthèses non plus du « fait » ou
du « monde », mais du « sens », une rupture qui est en même temps la
condition, selon l'intention profonde de toute authentique réduction
phénoménologique, pour qu'apparaisse le vrai sens de ce qui est
« réduit » : dans ce cas, le sens humain de la raison, le « sens du sens » '.
Si la possibilité du « non-sens », assumée comme possibilité, et non
comme prémisse d'une abdication de la raison 2, ouvre la voie à la
reconnaissance de la contingence du sens, c'est d'autre part cette
contingence qui, en dernière analyse, se révèle donatrice de sens,
comme le heu privilégié de l'historicité et de la vraie liberté de la
raison philosophique 3. Et c'est dans le langage que prend « corps »

en même temps la créativité de la donation du sens et le pouvoir
permanent de critique et d'interrogation qui constitue l'essence même
de l'humain, de l'homme comme raison 4.

L'idée que la raison puisse se mettre elle-même en question peut
paraître contradictoire dans un contexte rationaliste et légitimer
l'accusation, portée contre Thévenaz, de s'enfermer dans un cercle
vicieux S, mais elle n'est pas scandaleuse ; ou bien elle constitue un
scandale nécessaire, si on reconnaît dans la raison l'homme lui-même,
et dans la « contradiction » la loi même de l'humain 6.

Ce qui reste à l'homme, quand il a perdu l'éternel, l'absolu, l'au-
delà, c'est précisément le temporel, le contingent, le devenir, la
dialectique, en un mot le monde d'ici-bas, dans lequel il devra chercher

1 Thévenaz parle d'une quatrième réduction, qui s'ajoute aux trois réductions

classiques de la phénoménologie husserlienne ; cf. ibid., p. 73-93. La
possibilité de formes nouvelles et inédites d'epoché, comme celle que Thévenaz
propose, peut être fondée dans l'écart que Husserl lui-même souligne, entre le
phénomène de l'epoche universelle, comme possibilité de suspension du jugement
librement réalisable à l'égard d'une « thèse » quelconque, et l'epoche phénomé-
nologico-transcendantale, qui résulte d'une limitation du champ de la
première et s'applique à la « thèse » propre à l'attitude naturelle (voir Ideen,
P- 31-32).

2 Ibid., p. 102-105.
3 «L'expérience reflexive de la liberté», La Liberté. Actes du IVe Congrès

des sociétés de philosophie de langue française, Neuchâtel, 1949, p. 52-57.
4 « Langage et conscience », L'Homme et sa Raison, II, p. 49-72.
5 Cf. H.-L. Miéville : «Autour de Pierre Thévenaz. Notes sur L'Homme

et sa Raison », Revue de théologie et de philosophie, XII (1962), p. 4.
6 « La raison, c'est l'homme » (Condition de la raison, p. 123) « L'homme est

raison » (L'Homme et sa Raison, H, p. 175). Le rapprochement des citations est
suggéré par P. Javet in « Raison philosophique et expérience humaine dans la
pensée de P. Thévenaz », Studia philosophica, XX (i960), p. 155. Sur le thème
de la contradiction, voir les pages conclusives des leçons sur Kant déjà citées,
p. 247-248. Sur Thévenaz « exégète de la raison », voir la préface lucide et
passionnée de J. Brun au recueil d'écrits posthumes de Thévenaz : De Husserl
à Merleau-Ponty. Qu'est-ce que la phénoménologie Neuchâtel, 1966, p. 9-28.



PIERRE THÉVENAZ ET LA CONDITION HUMAINE DE LA RAISON 183

un sens à son existence et à celle du monde. Et ce passage de l'au-delà
à l'en-deçà se produit, pour le croyant, non en opposition avec sa foi,
mais à partir d'elle, à partir de cette foi qui restitue au monde sa
« mondanité », et à l'homme sa liberté à l'égard des idoles et sa
responsabilité radicale.

Ce n'est que récemment que la conscience chrétienne a appris à

apprécier de façon positive le processus d'auto-émancipation de
l'humain et de désacralisation du monde, en reconnaissant en eUe

une substantielle acquisition chrétienne, à partir de l'idée de création
et de la critique biblique de l'idolâtrie, du refus d'adorer les
puissances cosmiques et de s'incliner devant les divinités de la cité antique,
refus qui avait déjà valu aux premiers chrétiens, outre les persécutions
et le martyre, également diverses accusations, parmi lesquelles celle
d'athéisme. Une semblable prise de conscience, qui, au moment de
la disparition prématurée de Thévenaz, n'était pas pleinement définie
et qui n'est sûrement pas encore complètement réalisée, constitue à

notre avis la prémisse indispensable pour comprendre et apprécier sa
tentative singulière d'élaborer une « philosophie protestante » et la
tension spirituelle même en vertu de laquelle cette philosophie se

résout en une philosophie de la condition humaine, en une «

philosophie de la contingence » L
De cette prise de conscience, Thévenaz nous apparaît maintenant

un témoin lucide ; le mouvement qui anime sa pensée est, comme le

remarque Paul Ricœur, celui d'une « philosophie humiliée qui n'a
jamais fini de descendre »2. Le sens profond de cette descente, de
cette humiliation, est celui de l'incarnation du Verbe. Il n'y a plus
de « philosophie divine », de raison qui prétende s'identifier avec
Dieu, mais seulement « une philosophie devant Dieu qui, peu à peu,
parce qu'elle est question pour elle-même, découvre mieux qu'elle
n'est qu'humaine » 3.

Ricœur remarque que toutes les questions posées par l'œuvre de
Thévenaz peuvent se résumer en une seule : dans la conversion d'une
« raison divine » en une « raison humaine devant Dieu », le « devant
Dieu », le Dieu en face duquel le philosophe croyant s'avoue responsable,

appartient-il ou non à la réflexion philosophique en tant que
telle La question peut aussi être formulée d'une autre manière :

une philosophie « protestante » peut-elle se limiter à une dénonciation

1 Cf. C. A. Van Peursen : « Philosophen der Kontingenz (Thévenaz,
Ricœur, Lévinas) », Philosophische Rundschau, XII (1964), p. 1-12.

2 P. Ricœur : « Pierre Thévenaz, un philosophe protestant », préface à
L'Homme et sa Raison, I, p. 23.

3 « Dieu des philosophes et Dieu des chrétiens », L'Homme et sa Raison, I,
p. 319. Sur le sens de l'incarnation, on pourrait rappeler aussi la méditation
sur Noël, publiée à titre posthume dans la Revue de théologie et de philosophie,
VI (I956), p. 249-252.



IÖ4 DOMENICO JERVOLINO

et à une critique des idoles, son devoir peut-il se réaliser totalement
dans l'iconoclastie l S'il est vrai que Thévenaz laisse sans réponse
concluante cette question (et de ce point de vue le caractère inachevé
de son œuvre prend peut-être une valeur symbolique), il ne nous
semble cependant pas que nous puissions affirmer avec G. Widmer
que la réalisation de son projet philosophique hésite entre une conclusion

athée (la philosophie sans absolu) et une conclusion chrétienne
(la philosophie de la vocation et de la responsabilité) et que l'option
finale pour cette dernière solution se place plus au niveau de l'existence

vécue que de la réflexion philosophique, avec le risque de reproduire

sous une forme nouvelle et subtile de fidéisme l'ancienne
doctrine de la double vérité 2. Un tel écart entre le niveau de l'existence
vécue et celui de la réflexion philosophique ne rendrait-il pas vaine
bien plutôt la tentative d'une philosophie « en situation », coextensive
à la situation humaine Et, plus profondément encore, le devoir de
réussir à penser et à vivre l'unité du « sans Dieu » et du « devant
Dieu » n'est-il pas le devoir d'une pensée et d'une existence
chrétiennes à l'époque de la sécularisation, dans un monde devenu
« adulte » Selon les paroles de Bonhoeffer, qui nous viennent de la
prison nazie de Tegel : « Nous ne pouvons être honnêtes sans reconnaître

qu'U nous faut vivre dans le monde — etsi deus non daretur.
Et voilà justement ce que nous reconnaissons —¦ devant Dieu, qui
lui-même nous oblige à l'admettre. En devenant majeurs nous
sommes amenés à reconnaître de façon plus vraie notre situation
devant Dieu. Dieu nous fait savoir qu'il nous faut vivre comme des
hommes qui vivent sans Dieu. Le Dieu qui est avec nous est le Dieu
qui nous abandonne (Me 15 : 34) Le Dieu qui nous laisse vivre dans
le monde sans l'hypothèse de travail Dieu, est le Dieu devant qui
nous nous tenons à chaque instant. Avec Dieu et en sa présence,
nous vivons sans Dieu. Dieu se laisse déloger du monde et clouer sur
la croix. Dieu est impuissant et faible clans le monde, et ainsi seulement

il est avec nous et nous aide... Seul le Dieu qui souffre peut
venir en aide. » 3

Le prix et la valeur d'une œuvre philosophique ne consistent pas
seulement dans les réponses qu'elle nous fournit, mais dans le fait
qu'elle nous aide à identifier, parmi toutes les questions possibles,
celles qui sont vraiment radicales et décisives.

Domenico Jervolino.

1 P. Ricœur : op. cit., p. 23 sqq.
2 G. Widmer : « Un essai de philosophie protestante. L'Homme et sa

Raison de Pierre Thévenaz », Revue de théologie et de philosophie, XII (1962),
p. 105.

3 D. Bonhoeffer : Résistance et soumission, Genève, Labor et Fides, 1973,
p. 366.


	Pierre Thévenaz et la condition humaine de la raison

