
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1975)

Heft: 1

Artikel: Réponse au professeur J.-Claude Piguet

Autor: Keller, Carl-A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381049

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381049
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RÉPONSE AU PROFESSEUR J.-CLAUDE PIGUET

Mon cher collègue,

Loin de moi de considérer votre lettre comme une provocation
en duel. Je tiens plutôt à vous remercier de l'occasion que vous
m'offrez de dialoguer avec un philosophe et de préciser ma pensée.
Le dialogue avec le philosophe est indispensable au théologien et il
le sera de plus en plus. Il faut en effet que la théologie sorte de la
captivité babylonienne où elle s'est laissé entraîner par les
positivismes scientifique et historique d'abord, par le réductionnisme
marxiste et psychanalytique ensuite ; il faut qu'elle retrouve sa
beauté perdue, qu'elle soit rendue à la mission glorieuse que Dieu
lui a confiée. Pour y arriver, elle doit renouer avec la grande tradition
de la métaphysique occidentale — tradition qui n'est pas morte
mais vivante dans la mesure où nous la voulons vivante —¦ et elle
a besoin du philosophe qui accepte de suivre sa démarche avec la
bienveillance et la fermeté d'un vrai maître à penser.

Il me semble toutefois que votre salutaire remise en question
repose en partie sur des malentendus, dus sans doute à un manque
de clarté dans la présentation de mon exposé. Peut-être faut-il
admettre que le préambule de mon chapitre trois n'est pas assez
explicite. Vous m'attaquez en effet comme si les cinq points qui y sont
mentionnés représentaient ma propre pensée, alors que je tente
simplement de comprendre un peu en profondeur les phénomènes
que je rappelle brièvement au début de mon exposé. Mon but était de

respecter le principe de l'époché, de me livrer à une analyse de type
phénoménologique telle qu'elle est couramment pratiquée en histoire
des religions et en science de la religion. Les cinq points sont des
éléments d'analyse phénoménologique et ils n'expriment pas
nécessairement mes convictions personnelles concernant les thèmes qui y
sont abordés.



l8 CARL-A. KELLER

Il est vrai que dans les chapitres quatre et cinq j'abandonne le

costume du phénoménologue pour l'échanger contre celui du théologien.

J'y maintiens en effet que face aux phénomènes observés et
analysés, la théologie doit résister à la tentation de « liquider » la
recherche spirituelle contemporaine au moyen d'une explication
réductionniste et se laisser au contraire interroger par ceux qui
poursuivent cette recherche. Elle doit se laisser interpeller, tout en
demeurant fidèle à sa vocation première : élaborer un discours sur
Dieu dans l'attente que le discours sur Dieu devienne discours de
Dieu lui-même. Je n'invite nullement la théologie à prendre à son

compte les cinq motifs fondamentaux de la recherche religieuse du
monde moderne, mais je souhaite qu'elle opère un retour sur soi et
qu'elle procède à une révision et à un élargissement de sa christologie,

de son anthropologie et de sa gnoseologie (c'est-à-dire de la
connaissance théologique saisie dans son essence), sur la base de
certaines vérités de la tradition chrétienne, anciennes mais hélas
oubliées depuis un certain temps.

Je pourrais arrêter ici ma réponse à la première partie de votre
lettre, les reproches que vous m'y faites s'adressant en réalité à nos
contemporains et non au phénoménologue qui essaie de comprendre
leur quête spirituelle. Mais puisque je conseille aux théologiens
d'examiner très attentivement les motivations profondes de l'homme
de notre temps (celles que j'ai essayé d'identifier dans le chapitre
trois de mon exposé), je veux bien vous répondre en son nom, mais
sans pour autant renier mon métier de théologien.

i. Nos contemporains sont à la recherche d'un «principe
transrationnel », recherche que vous qualifiez de rationaliste puisqu'elle
ignore l'existence de plusieurs types de rationalité, dont celle de la
foi. Par «principe trans-rationnel» j'entends un principe transcendantal

qui est identifié et saisi par le sujet humain comme source et
fondement de toute opération rationnelle, mathématique, scientifique,
philosophique, théologique ou simplement de bon sens. Comme nos
contemporains (ceux dont il est question ici ne savent que faire
du message chrétien et que de toute façon ils ne supportent pas la
coexistence, lourde de conflits insolubles, de deux types de
rationalité (rationalité scientifique d'une part, rationalité propre à la
foi de l'autre), la « rationalité de la foi » qui vous est chère ne les
intéresse pas. Quant à moi — théologien —¦ je dirais que la «

rationalité de la foi » est très exactement la condition trans-rationnelle de

toute rationalité : la foi se définit par la relation au Christ puisque
le croyant vit dans et par le Christ ; or, le Christ étant le support
transcendantal de l'univers et de tout ce qui est créé (Col. 1,17),
la foi est identique à la connaissance de ce qui constitue le fondement,



REPONSE AU PROFESSEUR J.-CLAUDE PIGUET 10.

l'origine et le sens de tout ce qui est créé. S'il existe donc une
rationalité de la foi, elle ne saurait être que la base transcendantale de

toute rationalité qui scrute l'univers et qui en décèle (ou en établit)
les structures.

2. Vous me reprochez — mais je corrige tout de suite : vous
reprochez à nos contemporains — qu'aveuglés par le rationalisme
traditionnel ils tournent le dos à la raison. Or il ne s'agit précisément
pas d'une fuite dans l'irrationnel. Mais la rationalité scientifique
a produit de nos jours un tel foisonnement de doctrines et de modèles
d'action contradictoires que l'homme moderne (dans la mesure où il
fait usage de sa raison n'y trouve plus son chemin. Il cherche donc
à acquérir une connaissance totale, englobante, une clé de toute
connaissance, un principe régulateur du savoir scientifique devenu
trop encombrant et échappant de plus en plus au contrôle de l'individu.

Il est possible que ce principe régulateur ressemble à la sagesse
des hommes de science d'autrefois, mais ce qui le caractérise de nos
jours c'est son caractère transcendantal et trans-rationnel.

3. Il va sans dire que toute expérience initiatique, loin de se
dérouler uniquement dans l'intériorité, implique ou provoque un
changement d'attitude dans les rapports du sujet au monde. Le
propre de l'initiation est d'être une expérience « intérieure » (qui
toutefois est en général conditionnée par, et accompagnée de, rites
« extérieurs ») qui débouche sur une nouvelle manière d'être dans le
monde : grâce à l'initiation, le sujet découvre sa vocation, le rôle
qu'il est appelé à jouer, et il est prêt à l'assumer activement. Pour
le chrétien, l'initiation se produit au moment précis où il prend
conscience du Christ en lui, moteur de son existence.

4. Que vous l'admettiez ou non, les personnes que je cite dans
mon exposé sont persuadées qu'elles représentent le monde et la
civilisation de demain. En ce qui concerne mes propres convictions,
je suis à ce point théologien que je fais confiance à la théologie que
je souhaite et qui sera celle de demain : elle contribuera puissamment
à façonner le monde

5. Armés d'une spiritualité qui les relie à un principe ultime,
nos contemporains entendent construire activement le monde
nouveau, non l'attendre passivement ; mais ce ne sera évidemment pas
le monde technocrate « aveuglé par le rationalisme » (pour reprendre
votre expression) que nous connaissons aujourd'hui. L'unique
différence entre eux et le chrétien —¦ différence dont on ne saurait
surestimer la portée —¦ réside probablement dans le fait que pour le
chrétien le principe ultime qui doit régler toute connaissance et toute



20 CARL-A. KELLER

pratique ne se trouve pas dans une entité quelconque mais qu'il
est identique au Christ, fondement de l'univers.

Dans la deuxième partie de votre lettre, vous me prêtez des

affirmations et des intentions que je ne trouve pas dans mon texte.
Je peux vous assurer que je ne désespère pas de la théologie. Comme

vous, je crois en ses «vertus curatives», et j'ajouterais exactement
comme vous « à condition que ce médecin ne devienne pas lui-même
malade sous prétexte de mieux soigner ». A mon avis, la théologie
actuelle est malade, pour ne pas dire agonisante, et sa maladie est
incurable aussi longtemps qu'elle s'obstine à vouloir exciter la
gourmandise du monde avec des pâtisseries croustillantes nommées
« théologie de la mort de Dieu », « théologie de l'espérance », « théologie
de la libération », « théologie de la révolution » et autres « théologies
du développement », et aussi longtemps qu'elle se cantonne dans

l'éthique — dans l'éthique sociale, si vous me pardonnez ce
pléonasme. Comprenez bien, je ne prétends nullement que les choses

que je viens de mentionner soient des thèmes à bannir des recherches
de la théologie. Mais je déclare malade, incurablement malade, une
théologie dont « l'alpha et l'oméga » est autre chose que Celui qui est

«l'Alpha et l'Oméga» (Ap 1,8), donc l'Alpha et l'Omega de toutes
choses, le début, le sens et la fin de tout ce qui existe, de moi-même
aussi bien que de ma connaissance. Je déclare condamnée et
irrémédiablement moribonde une théologie qui cherche uniquement à

flatter le monde et à le « construire » alors qu'elle devrait apporter
au monde la connaissance de Celui qui le dépasse radicalement mais

qui seul le fait subsister.
Je ne suis rien si je ne subsiste pas en Dieu ; comment ai-je pu

faire naître en vous le sentiment que selon moi l'homme serait capable
de « se faire Dieu » Je me suis certainement exprimé bien maladroitement,

et je vous en demande pardon. La prétention que l'homme
pourrait « se faire Dieu » est exactement le contraire de ma pensée.
Il me semble pourtant que, tout au long de mon exposé, j'aie pris le
soin de ne pas confondre le sujet humain et le sujet divin, de faire une
distinction aussi nette que possible entre le sujet humain empirique —
l'homme qui est intellect, « âme » et corps en une personne unifiée —
et la « réalité intime de l'homme », la « base même de son être », sa
« nature véritable », le « souffle de Dieu en nous », donc une force
divine, une présence divine en l'homme qui le relie irrévocablement
à Dieu qui est Dieu, radicalement distinct du sujet humain empirique.
Il existe un sujet humain, une personne humaine —¦ intellect,
psychisme, corps — qui vit et qui agit, mais qui vit et qui agit uniquement

parce qu'une dimension divine en lui le fait vivre et agir.



REPONSE AU PROFESSEUR J.-CLAUDE PIGUET 21

C'est cette dimension divine en nous — la dimension en laquelle
nous subsistons (Col 1,17) — que la théologie devrait nous faire
découvrir. Quand Dieu n'est plus l'objet de ma connaissance théologique

mais le sujet de sa connaissance qui opère en moi, et quand le

sujet divin — la dimension divine en nous, l'Esprit qui nous fait
vivre — éclaire le sujet humain, le prend en charge, en fait son
instrument docile, la dimension divine qui constitue le fond de mon
être peut se réaliser.

Je précise que ces idées ne sont nullement étrangères à la tradition
réformée : elles ont déjà été formulées, dans le langage de son époque,
par Ulrich Zwingli lui-même. Je pense en particulier à son sermon
«von klarheit und gwüsse des Worts Gottes » (1523).

Voilà donc, mon cher collègue, les réflexions que m'inspire votre
réaction. Je vous sais gré d'avoir suscité cette mise au point. Je
souhaite ardemment que ce ne soit cependant pas là une simple mise
au point mais qu'au contraire votre lettre s'inscrive dans un dialogue
de plus en plus ample entre la théologie et la philosophie.

Carl-A. Keller.


	Réponse au professeur J.-Claude Piguet

