Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1975)

Heft: 2

Artikel: Providence et liberté : contribution a I'étude des rapports entre création
et évolution

Autor: Muralt, André de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381057

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381057
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PROVIDENCE ET LIBERTE

Contribution a I'étude des rapports entre création et évolution

par ANDRE DE MURALT

Freére, le monde est aveugle et I’on voit bien que tu en viens.
Vous qui vivez, vous reportez au ciel 'unique raison de
toutes choses. Comme s’il entrainait tout avec lui sous une loi
de nécessité.

S’il en était ainsi, le libre arbitre serait détruit en wvous,
et il n'y aurait plus de justice a recueillir la joie pour le bien,
le deuil pour le mal.

DANTE : Le Purgatoive, XVI.

Le propos de la présente étude peut paraitre exorbitant, et il I'est
en effet. Aussi ne prétend-il n’étre ni original ni exhaustif. Il ne s’agit
pas de dévoiler une nouvelle doctrine de la Providence et de la liberté,
ni de développer la totalité des théories exposées jusqu’'a nos jours
sur ce sujet. Il s’agit plus simplement d’en donner les éléments
d’intelligibilité, de facon a préserver les deux termes de la relation
sans porter préjudice ni a 'un ni a 'autre.

La perspective de 'exposé qui suit ne sera donc pas historique,
mais structurelle : il faut comprendre, non raconter, et puisqu’aucune
des positions possibles sur le probléme de la Providence et de la
liberté ne peut se comprendre seule, il s’agit de rechercher méta-
physiquement le point de vue qui permet a la fois1’analyse des doctrines
particuliéres et leur compréhension dans le respect de leur intelligibilité
propre. C’est 1a une méthode philosophique susceptible de dépoussiérer
bien des problémes anciens, prétendfiment dépassés, en en faisant
apparaitre la nécessité pour la pensée de 'homme, dans la mesure
ou celle-ci s’exprime dans telle ou telle structure.

Il apparait ainsi que le probléme de la Providence et de la liberté
n’est pas mort avec le dernier des philosophes classiques, mais qu’il
continue d’animer le débat entre la liberté et la nécessité dans la
phénoménologie hégélienne, dans la sociophysique marxiste, dans



130 ANDRE DE MURALT

Iévolutionnisme teilhardien, dans 1'ontologie heideggerienne, dans
I'existentialisme sartrien. Rien n’est plus décevant cependant que de
justifier I’étude d’un probléme prétendiiment passé par son actualité
ou ses résonances modernes. C'est 13 de mauvaise apologétique
philosophique. Autant dire, ce qui serait tout aussi vrai que le point
de vue incriminé ici, que Martin Heidegger est réactionnaire parce qu’il
présocratise, que Karl Rahner n’est pas de son temps parce qu'il
néo-platonise. Laissons cela : il faut procéder philosophiquement et
faire apparaitre sur le point précis qui nous occupe les structures de
pensée que l'esprit humain ne peut pas ne pas mettre en ceuvre quand
il médite sur la Providence et la liberté.

I. LA CONNAISSANCE DU FUTUR CONTINGENT DANS
1LE PERI HERMENEIAS D’ ARISTOTE

Le probléme de la Providence et de la liberté implique un probléme
de préconnaissance d'un futur contingent. C'est 13 un aspect de la
connaissance dont la philosophie grecque, et Aristote trés particulie-
rement, ont pris une conscience trés aigué. De fait, la métaphysique
occidentale de la Providence s’est développée sur la base du chapitre g
du Peri Hermeneras, du Traité de linterprétation d’Aristote, et rien
n’est plus intéressant que de discerner l’enjeu métaphysique des
abondantes controverses que ce traité a suscitées, des Stoiciens a
Charles Secrétan, en passant par Cicéron, Boéce, Thomas d’Aquin,
Duns Scot, Bradwardine, Occam, Wiclef, Luther, Molina et Leibniz.
I1 vaut la peine de retourner a la source pour y voir naitre tout a la
fois la controverse elle-méme, ses éléments d’intelligibilité et les
structures de ses interprétation, possibles.

Aristote se pose la question de savoir quel mode de vérité (ou de
fausseté) appartient a une proposition humaine portant sur le futur
contingent. En prolongement de sa logique et de sa métaphysique,
il propose deux hypothéses qu’il rejette et une résolution.

Premicre hypothese. De deux propositions contradictoires portant
sur le futur contingent, I'une est vraie, 'autre fausse nécessairement,
en raison du principe de non-contradiction et du principe du tiers-
exclu. La vérité de 1'une implique donc nécessairement la nécessité
du futur contingent, c’est-a-dire détruit la possibilité méme de sa
contingence. S’il est vrai de dire : 4 sera, c’est que A sera, et ne peut
pas ne pas étre futur. La vérité déterminée de la proposition portant
sur le futur contingent, absolue en raison du principe de non-contra-
diction, affirme donc la nécessité de I'ordre universel, lequel ne laisse
plus place a aucune indétermination. L'univers physique, la matiére,



PROVIDENCE ET LIBERTE I3I

la vie, ne peuvent plus étre congus comme doués de spontanéité, de
dynamisme propre, ni comme susceptibles de transformation et de
perfectionnement autonomes : au sens strict, I'univers ne devient plus,
il est, nécessaire comme 1’étre de Parménide. De méme, dans la vie
morale, plus d’actes délibérés, de conseil, de choix responsable et
méritant. L’homme ne peut plus poser d’actes propres, au gré d’un
dynamisme volontaire, délibéré, libre et responsable. La vérité
déterminée et absolue du futur contingent supprime sa liberté et
enléve a son histoire son caractere proprement humain .

Deuxieme hypotheése. Ce sont 1a des conséquences inadmissibles.
S’il n'y parait pas immédiatement pour le monde physique vu par le
scientifique — l'indétermination dans la nature physique et biologique
est somme toute une découverte récente —, cela est évident en ce qui
concerne la contingence et la liberté humaines. Car la contingence,
le hasard, le fortuit, sont éprouvés et attestés par I'expérience et le
sentiment intérieur, la liberté est un élément constitutif de la conscience
que 'homme prend de lui-méme 2. L’affirmation de la contingence
et de la liberté exige la négation des principes qui entrainaient leur
négation : la nécessaire vérité ou fausseté des propositions portant
sur le futur contingent. Aucune des contradictoires portant sur le
futur contingent n’est donc nécessaire, ni I'une ni 'autre n’est ni
vraie ni fausse absolument. Chacune d’elle est neutre, ou plutét
la proposition elle-méme, qui formule le futur contingent, est neutre
(neutra) quant a sa vérité ou a sa fausseté.

Mais par la méme l'indétermination qu’il fallait sauver est para-
doxalement éliminée 3, et le principe de non-contradiction rejeté.

La contingence et la liberté semblent en effet exiger I'affirmation
d’une tierce possibilité, celle d’un moyen terme entre le vrai et le faux,
lesquels semblent garantir du méme coup aussi bien le dynamisme
constituant de la nature que ’histoire comme créatrice de valeurs et
d’humanité. Apparait ici un théme d’une grande ampleur philoso-
phique, susceptible de se déployer aussi bien sur un plan métaphysique
que sur un plan strictement logique. La liberté du Dieu cartésien
est créatrice de la non-contradiction mais n'y est pas soumise, la
phénoménologie hégélienne est spontanément, c’'est-a-dire librement,
constitutive d’histoire naturelle, humaine et spirituelle, dans la
mesure ol elle définit son propre mouvement comme une contradiction

t Peyi Herm., 1, 9, 18 a 33 ; 18 b 26.

z Ibid., I, 9, 18 b 31 ; 19 a2 7.

3 Ibid., 1, 9, 18 b 17. — L’expression de neutra, complexa neutra, est utilisé
par Duns Scot : Opus oxoniense, 1, dist. 38 et 39, a propos de la prescience par
Dieu des futurs contingents, reprise par Occam : Expositio aurea, Commentaire
du Peri Hermenetas, 1, 9, § Hinc infert duo covollaria, Ed. Bologne 1496, Reprint
Gregg, 1964.



132 ANDRE DE MURALT

exercée. On sait que la philosophie contemporaine est dominée par
cette structure de pensée héraclitéenne, mais on ignore le plus souvent
qu’elle 'est en prolongement de la logique des propositions neutres,
telle qu’elle a été élaborée apreés le Peri Hermeneras, par Pierre
d’Auriole 1, Guillaume d’Occam 2, et en accord avec la logique
formelle contemporaine, avec la logique a trois valeurs de Lukacievicz
en particulier 3.

Résolutton. Mais s’il faut, pour sauver la contingence et le libre
arbitre, sacrifier la non-contradiction, qui demeure absolument quoi
qu’on ait pu en dire le premier critére d’intelligibilité, le prix est trop
considérable et Aristote n’est pas pres de le payer. A son avis, les deux
positions précédentes négligent le méme point, soit le caractére in-
déterminé de l'étre du futur contingent+, d’ou suit le caracteére
indéterminé de la connaissance vraie ou fausse de celui-ci 5. Si le futur
contingent est futur, c’est qu’il n'est pas, c’est-a-dire, pour le dis-
tinguer du non-étre avec qui il a en commun de n’étre pas, qu’il n’est
pas encore. S'il est contingent, c’est bien qu’il n’est pas absolument
non-étre, qu’il est cependant en quelque maniére, c’est-a-dire dans sa
cause, comme projeté, prévisible sinon prévu. Mais alors que le futur
nécessaire est virtuellement et nécessairement dans sa cause propre,
laquelle n’est déterminée qu’a ce seul effet, le futur contingent est
potentiellement et accidentellement dans sa cause, ce qui signifie
que sa cause peut, le cas échéant dans le futur, le produire ou ne le
produire pas ou produire un autre effet. La cause du futur contingent
est donc responsable du caractere indéterminé de l'étre du futur
contingent, en ce qu’elle n’est pas, dans sa causalité méme, déterminée
a ce seul futur contingent. Par conséquent, 1’étre méme du futur
contingent, indéterminé, contingent, accidentel (toutes notions
voisines, mais distinctes) ne peut correspondre a une proposition
déterminée quant a sa vérité ou a sa fausseté, ni positivement ni
négativement : ce qui n’est pas en acte ne peut étre connu en acte.
Ce qui revient a dire qu'il n’est pas possible d’affirmer que de deux
contradictoires portant sur le futur contingent I'une est nécessairement
vraie et l'autre nécessairement fausse, ni qu’aucune d’elles n’est ni

1 In Sententiarum, 1, dist. 38 a. 3, Ed. Rome, tome 1, 1596, Reprint Minerva
Francfort.

2 De praedestinatione, Ms inédit, cité MIcHALSKI: La philosophie au
XIVe siécle. Reprint de plusieurs articles parus en Pologne avant 1939, Minerva,
Francfort, 1969, p. 347.

3 Cf. MICHALSKI, 0p. ¢if.,, p. 335.

4 Comparer Peri Heym., 1, 9, 18 b 16 et 18 b 24.

5 Puisque les propositions sont vraies semblablement aux choses (Pert
Herm., 1, 9, 19 a 33), puisque 'objet détermine la puissance de connaitre (De
Anima, 11, 4), c’est-a-dire en raison de la convertibilité des transcendantaux
verum et ens (Métaph., o, 993 b 30 ; THOMAS : In Peri Herm., 1, lect. 13, n° 170).



PROVIDENCE ET LIBERTE 133

vraie ni fausse : chacune d’elles au contraire est indéterminément vraie
ou fausse 1.

Il reste cependant vrai de dire que l'alternative, elle, est vraie,
nécessairement et déterminément : nécessairement, il y aura demain
une bataille navale ouil n'y en aura pas 2, mais aucune des parties de
I'alternative n’est ni vraie ni fausse déterminément. Le caractére
indéterminé de la vérité ou de la fausseté de la proposition portant
sur le futur contingent est donc l'expression, non le garant, de la
contingence du futur contingent et en particulier de la liberté humaine.
Aucune des contradictoires n’étant vrale déterminément, 1’action
morale est assurée de ne pas étre vaine, la volonté humaine peut
délibérer, choisir, engendrer librement tel action responsable et
méritante 3. De méme que 'univers physique et biologique peut étre
congu comme un monde olt peuvent se produire quelques nouveautés,
de méme la vie de ’homme apparalt comme une histoire autonome.

2. LES PROLONGEMENTS METAPHYSIQUES DE LA DOCTRINE DU
PrEr1 HERMENEIAS ; PRESCIENCE DIVINE ET LIBERTE HUMAINE

Aristote n’est pas allé plus loin dans cette voie. Mais la doctrine du
Pert Hermeneras a connu un prolongement extraordinaire dans la
métaphysique de la Providence, telle que les siecles suivants 1'ont
développée. Car le probléme du futur contingent se pose évidemment
avec une acuité immédiate a toute métaphysique qui tente de pénétrer
autant que faire se peut la nature de cet Etre premier, intelligence
souveraine et volonté toute-puissante que chacune reconnait étre
Dieu.

Dans la ligne de 1'héritage d’Aristote, les métaphysiciens occiden-
taux, principalement médiévaux, ont développé en effet I'idée d’un
Dieu connaissant de soi et par la de toutes choses possibles, réelles,
nécessaires ou contingentes, d’'un Dieu volonté s’aimant soi-méme
et du méme acte toute autre chose qu’il aurait pu produire par mode

1 Matériellement, il y a peu de différence dans la formulation entre dire :
«de deux propositions contradictoires sur un futur contingent, ni I'une ni
lautre n’est vraie », et dire: «'une et 'autre sont vraies ou fausses indéter-
minément ». Quant a la chose, la différence est de taille. Bokck le souligne bien
dans son Commentairve suv le Peri Hermeneias, Patr. lat., tome 64, col. 498.
Ce n’est cependant pas la seule ressemblance de formulation entre la deuxiéme
et la troisiéme hypothése du Peri Hermeneias, 1, 9, d’ARISTOTE, mais bien une
structure de pensée spécifiquement non aristotélicienne, qui a fait croire a
Duns Scor, AurioLg, OccaM, qu’Aristote optait pour la deuxiéme hypothése.

2 Peri Herm., I, 9, 19 a 30.
3 Ibid., 1, 9, 18 b 31.



134 ANDRE DE MURALT

de création. Dans ces conditions comment concilier une prescience
divine des futurs contingents avec la contingence et la liberté créées,
sans exclure I'un des termes de la relation ? L’analyse aristotélicienne
de la vérité du futur contingent trouvera immeédiatement un champ
nouveau, disons mieux, son champ propre d'application I.

Pour les uns, la science divine ne peut souffrir de limitation a sa
perfection actuelle et éternelle. Tout ce qui arrive, est arrivé, arrivera,
est I'objet immédiat d’une connaissance certaine et déterminément
vraie. Le futur est connu donc absolument comme futur de par
I’éternité de la connaissance divine devant et dans laquelle tout
moment de 'histoire & venir est présent nécessairement. Le futur est
donc prévu nécessairement tel qu’il sera et, puisque lefficience
souveraine de la volonté divine réalise infailliblement le plan de la
sagesse divine (nihil volitum quin praecognitum), la vérité de la
prescience divine entraine la nécessité du futur et exclut sa contingence.
Toute chose arrive selon le dessein divin selon qu’elle a été vue dans la
science divine. La liberté s’évanouit devant la vérité nécessaire de
I'intelligence, du fatum divin. Cette position olt 'on peut rencontrer
aussi bien les Stoiciens que le néo-platonisme et l'averroisme latin
dans la mesure ol celui-ci platonise 2, inspire également, selon une
forme originale, I’Ethique de Spinoza et la Phénoménologie de I’ Esprit
de Hegel dans laquelle le devenir universel est la réalisation nécessaire
du Concept originel de I’Esprit. Elle se définit parfaitement dans
I'identité parménidienne vérité-nécessité et assure, au moins théorique-
ment, une absolue intelligibilité métaphysique de 1'ordre universel,
dans la mesure ot elle élimine ce trouble-féte qu’est la contingence
libre. Il n’est pas jusqu’a la Critique kantienne qui n’admette la méme
équation pour ce qui est du monde des phénoménes, quitte & juxtaposer
ou du moins a insérer dans le réseau nécessaire des phénoménes, un
ordre de liberté et de contingence, de lui-méme réfractaire a toute
intelligibilité scientifique.

T Ilestsignificatif de constater que presque tous les commentaires médiévaux
du Peri Hermeneias débouchent sur le probléme de la prescience et de la pro-
vidence, en particulier chez THomas, Duns Scor, OccaM, AURIOLE. Méme
Lemsniz fera allusion a cette problématique, cf. note 5, p. 150. Cf. une excellente
introduction au probléme de la prescience au XIVe siécle dans H. SCHWAMM :

Das gittliche Vorherwissen bei Duns Scotus und seinen ersten Anhdngern,
Innsbruck, 1934.

2 CickroN : De divinatione, 1, 55, rapporte que les Stoiciens prouvaient le
déterminisme par la nécessaire exclusive de deux propositions contradictoires
portant sur le futur contingent. — Le néo-platonisme, dans la mesure ou il
prolonge le platonisme dans le sens d’une émanation du monde 4 partir des
idées, ne laisse que peu de place A la contingence et & la liberté. L’idée est
I'étre-connu-de-soi de toutes choses et de tout ce qui peut leur advenir. La
contingence dés lors, c’est l'indéterminé, la matitre, le mal, c¢’est-a-dire la
négation.



PROVIDENCE ET LIBERTE 135

Pourtant, d’autres, s’appuyant soit sur la conviction de leur
expérience intime, soit sur le témoignage de leur foi, refusent une
solution aussi exclusive de I'initiative proprement humaine. Dieu, qu’il
se connaisse ou non, ne peut de toute maniére et en aucun cas connaitre
de maniere certaine le futur contingent, puisqu’il lui enléverait par la
méme le caractére propre qu’atteste I’expérience la plus commune
des hommes: sa contingence ou sa liberté. Dieu, n’ayant pas la
prescience des futurs contingents, ne peut donc les prédéterminer,
il garantit par la la liberté de 'homme et fonde sa moralité. Une
position de ce genre, qui exhale une certaine saveur pélagienne,
se retrouve chez de nombreux auteurs médiévaux, comme Pierre
d’Auriole * ou Guillaume d’Occam. Pour ce redoutable maitre de la
philosophie moderne d’ailleurs, elle se définit comme une position
purement philosophique, la théologie, fondée sur la foi chrétienne,
se devant, elle, d’admettre la prescience des futurs contingents, sans
pour autant exclure la contingence du futur libre, mais ne pouvant
en aucun cas prétendre concevoir le rapport de 1'une et de 'autre 2.
Elle trouve une formulation étonnamment vigoureuse chez un méta-
physicien trop oublié de notre pays, Charles Secrétan 3, ainsi que chez
un grand esprit du 19e siécle frangais, Jules Lequier 4. Elle anime un
autre aspect de la phénoménologie hégélienne, dialectiquement
complémentaire, c’est-a-dire complémentaire dans la contradiction,
du premier évoqué plus haut, selon lequel les moments successifs du
devenir universel ne sont pas prescrits nécessairement dans le Concept
originel de I’Esprit, mais surgissent de par et dans le libre épanouisse-
ment historique de celui-ci 5.

I In Sententiarum, dist. 38, a. 3, Ed. cit., I, p. 836.

* Expositio aurea. Commentaire du Peri Hermeneias. Ed. cit. — In Sen-
tentiarum, 1, dist. 38, q. unique, L., Ed. Lyon, 1494-1496. Reprint Gregg, 1962.

3 Philosophie de la liberté, 1, L'idée, legon 17, Les attributs divins compris
dans la liberté divine, 2° éd., Paris, 1866, p. 404 et 405. Chose curieuse, CHARLES
SECRETAN lie la toute science selon qu'il la rejette, en particulier la prescience,
a I'immédiate présence actuelle de toute chose & 'intelligence divine éternelle.
TroMAS : Summa theol., 1, q. 14, a. 9 et 13, le fait aussi sans en tirer les consé-
quences spinozistes qui semblent nécessaires & SECRETAN. Celui-ci donc, comme
Cickron, dans le De divinatione, estime que Dieu peut ne pas connaitre cer-
taines choses d’avance, en particulier les événements contingents et libres.
Opinion que le grand défenseur de la «cause de Dieu contre les Pélagiens »,
TnoMAs BRADWARDINE : De causa Dei contra Pelagianos, 111, c. 13, p. 689.
Ed. Savile, Londres, 1618. Reprint Minerva, Francfort, 1964, juge execranda.
De méme, Dieu, pour SECRETAN, peut «restreindre son action directe pour
laisser une sphére propre & sa créature», op. cit., 11, L’histoire, legon 1, p. 24.

4 La vecherche d'ume premiéve vérité. Fragments posthumes, p. 214 a 216.
Ed. Renouvier, Paris, 1865. LEQUIER trouve exactement les mémes formules
que SECRETAN.

5 Cf. MurALT: Die Einheit der heutigen Philosophie, Johannes-Verlag,
Ziirich-Kéln, 1966.



136 ANDRE DE MURALT

Le fait qu'un Charles Secrétan assume structurellement la deuxié-
me hypothése du Per: Hermeneras est hautement significatif, surtout
sil’on souligne le fait que Secrétan écrit une Philosophie de la liberté.
Si la vérité du futur contingent est nécessaire, elle ne peut I'étre qu'en
raison de l'application du principe de non contradiction a un cas
particulier de connaissance. Ce qui est produit par Dieu est voulu
de maniere souverainement efficace par lui, et ce qui est voulu par lui
est connu de lui au préalable. C'est la, aux yeux d’Occam et de
Secrétan, le vice radical de la métaphysique qui aboutit a la con-
ception d'un futur universellement nécessaire. La subordination sinon
la réduction de la volonté a 'intelligence, voila la source de la nécessité,
n'est-ce pas évident si l'on considere le mathématisme du néo-
platonisme, de Spinoza, de Leibniz ? Voila donc ce qu’il faut rejeter :
a l'identité parmédienne wveérité-nécessité, il faut opposer l'identité
héraclitéenne wvolonté-liberté. La liberté humaine se fonde donc dans
cette perspective, dans la liberté souveraine de Dieu, dans la toute-
puissance absolue de Dieu, source absolue des opérations divines,
source libre de 1'étre méme de Dieu. [e suis ce que je veux, dit le Dieu
de Charles Secrétan 1, comme '’homme de Jean-Paul Sartre, en réponse
a I'Esse est deus de Meister Eckhardt et au Dien est Idée du néo-
platonisme.

La prescience divine du futur contingent est donc éliminée au
profit d'une volonté souveraine, d'une toute-puissance absolue, au
sens strict que cette proposition revét chez Occam et dans toute la
philosophie moderne : potentia absoluta ab ommni ordine sapientiae 2.
Ce qui restait cependant hypothése théologique chez Occam et les
occamiens du 14 siécle, la contingence radicale de l'univers créé
de potentia absoluta dei, devient chez Descartes le fait méme de la
liberté arbitraire de Dieu créant les vérités éternelles, et chez Secrétan
comme chez Sartre, la nécessité méme de la liberté.

Mais, enfin, pour sauver la contingence et la liberté, les partisans
de la deuxiéme hypothese d’Aristote n’ont-ils pas été trop loin eux
aussi ¢ N'introduisent-ils pas une double imperfection dans 1'étre

t Philosophie de la liberté, 1, L'idée, legon 15, p. 365 ; 11, L’ histoire, lecon 1,
p. 16. Dieu est ce qu’il veut, au point qu’il peut, en tant que sur-naturel, ne
pas étre infini (cf. ibid., I, lecon 17, p. 405, et note 3, p. 145). Si nous sommes
libres, ¢’est que Dieu a volontairement restreint sa causalité sur nous (¢bid., 11,
legon 1, p. 24).

2 QccaMm : Opus nonaginta dierum, c. 95, § Quarto declavant. Ed. Lyon,
1494-1496. Reprint Gregg, 1962 ; Dieu peut de potentia absoluta ce qu'il ne
peut pas de potentia ovdinata ; cependant rien n’est produit par Dieu que Dieu
n'ait ordonné de potentia ovdinata. Malgré I'effort qu’Occam fait pour appuyer
sa doctrine sur celle de THOMAS : Contra Gentiles, 111, c. 98, n® 2744, il ne peut
éviter que la distinctio formalis a parte ver scotiste qu’il met en ceuvre impli-
citement, n’aboutisse ici & sa conséquence nécessaire, 1'arbitraive ou lindiffé-
rvence, comme dirait Descartes, de 'ordre divin.



PROVIDENCE ET LIBERTE 137

divin en le faisant dépendre de la réalisation du futur contingent par
la contingence du hasard ou par la liberté de I’homme, double imper-
fection en ce que l'intelligence devrait « attendre » 1'existence de fait
du futur contingent pour le connaitre et en ce que celle-ci échapperait
a sa volonté souverainement efficace * ? De nombreux auteurs 1’ont
pensé, prenant conscience par 1a méme que le débat s’enfermait dans
des limites trop étroites : «la prescience exclut la liberté, la liberté
exclut la prescience, et par suite la toute-puissance », tel ne peut étre
le dilemme sous peine de perdre l'un ou l'autre des termes de la
relation Providence-liberté 2. Si Dieu est le premier étre, l'intelligence
et la volonté en acte pur, il n’en découle peut-étre pas nécessairement
que I'’homme en perde sa liberté et I'univers une certaine contingence.
Inversement, si le monde manifeste évidemment des rencontres
fortuites de lignes causales différentes, si de nombreux phénomeénes
ne doivent leur existence qu’au hasard, en particulier peut-étre le
mouvement finalisé de la vie, si 'expérience intime de ’homme atteste
sa liberté, faut-il pour autant exclure la prescience et la toute-puissance
divines ? L’alternative est sans doute trop simple, et elle ne saurait
se justifier que pour un bon sens trop bien partagé pour ne pas étre
fallacieux.

3- PROVIDENCE ET LIBERTE : STRUCTURES DES POSITIONS POSSIBLES

C’est cette problématique que vient féconder la résolution aristo-
télicienne de la connaissance du futur contingent, et c’est le mérite
des grands aristotéliciens de ’avoir compris.

Les éléments de la position aristotélicienne

Aristote lui-méme se place a un point de vue humain : pour
I'homme, il est évident que la vérité du futur contingent est indéter-
minée et elle ne se transformera en vérité nécessaire que quand le
contingent aura cessé d’étre futur, c’est-a-dire quand il sera réalisé,
soit par le concours de séries causales différentes (par le hasard),
soit par le libre arbitre humain. A ce moment, le contingent pourra
étre connu déterminément, car il jouira alors d’une nécessité propre,
celle méme du futur contingent en tant que réalisé, nécessité hypo-
thétique s’exprimant de la maniére suivante : sz A est, ¢/ est. 1l faut
noter, car le fait est assez remarquable, que c’est la seule nécessité

1 BoicE : De consolatione philosophiae, V, prosa 3, accusent certains de
professer cette mnégation de la prescience. C’est en tout cas la position de
Morina, cf. plus bas.

z C’est le dilemme tel qu'il est présenté par CHARLES SECRETAN, & quoi
celui-ci répond que la toute-puissance se limite volontairement 4 ne pas pou-
voir tout.



138 ANDRE DE MURALT

que reconnaisse le nominalisme d’Occam et la logique formelle
contemporaine, la nécessité de fait d'un étre radicalement contingent
en tant que dépendant d’une toute-puissance absolue indifférente, la
nécessité hypothétique de potentia absoluta prenant ainsi la place de
Paffirmation de ce qui est en tant que non contradictoire 2.

Mais ce qui est vrai de ’homme ne saurait 1'étre de Dieu par une
immeédiate transposition univoque : il n’est pas de soi évident que
I'intelligence supréme de Diex ne connaisse le futur contingent que
quand celui-ci est réalisé de fait.

De méme, lorsque 'homme affirme le vrai, c’est que 1'objet sur
lequel porte sa proposition existe tel qu’il est affirmé, autrement dit,
la proposition vraie du futur contingent correspondant nécessairement
a son objet vrai, le futur contingent ne peut pas ne pas étre nécessaire-
ment 2. Ici aussi, ce qui est vrai au niveau de la connaissance humaine,
ne l'est pas nécessairement de Dieu par une simple transposition
univoque. Il n’est pas de prime abord certain qu'une connaissance
déterminée du futur contingent par Dien exclue la contingence et la
liberté créées.

Dire d’'une part que le futur contingent n’est connu de Dieu que
quand il est réalisé de fait et que d’autre part la connaissance certaine
par Dieu du futur contingent détruit la contingence de celui-ci,
pourrait donc bien relever du méme anthropomorphisme univoque.
Aussi bien les grands aristotéliciens scolastiques distinguent-ils
la possibilité pour 'intelligence humaine d’affirmer que Dieu connait
déterminément le futur contingent, méme si celui-ci n’existe pas
actuellement, et que la prescience divine ne prédétermine pas néces-
sairement le futur contingent, c’est-a-dire n’empéche pas sa contin-
gence.

Tci 1l faut esquisser rapidement quelques positions classiques de la
metaphysique de structure aristotélicienne. Dans la connaissance
divine, elle distingue la connaissance que Dieu prend de lui-méme
dans et par 'immédiateté de son actualité absolue ; la connaissance
qu’il prend par la méme des possibles proprement dits, que ceux-ci
solent contradictoires entre eux, qu’ils soient appelés & se réaliser ou
non (il n'y a pas qu’un seul monde possible), ¢’est la science de simple
intelligence ; la connaissance de ce qui a été, de ce qui est et de ce qui
sera, c’est-d-dire des possibles réalisés et futurs, de par la toute-
puissance divine, comme étant autant de participations, d’imitations
possibles, désormais réalisées ou a réaliser, de l'excellence divine,

1 Cf. MuRrALT : Kant, le deynier occamien, Revue de métaphysique et de
morale, Paris, 1974, n® spécial pour le 250¢ anniversaire de Kant. — Sur les
deux aspects du contingent, futur ou réalisé, THOMAS : Summa theol., 1, q. 14, a-
13 ; De veritate, q. 2, a. 12, ad. I.

3 Peri Herm., 1, 9, 18 a 33.



PROVIDENCE ET LIBERTE 139

c’est la science de vision I. Parmi les possibles futurs, il faut compter
bien entendu ceux qui le sont selon un ordre de nécessité et ceux qui
le sont selon un ordre de contingence ou de liberté. La science de
simple intelligence n’implique rien d’autre, si 'on peut ainsi parler,
que l'essence et l'intelligence divines, et le métaphysicien ne peut
utiliser, pour penser Dieu comme intelligent, que la notion d’intelli-
gence, laquelle n’implique quant a nous que la notion d’activité
intellectuelle, méme si le sujet auquel elle est attribuée, Dieu lui-méme
en l'occurrence, connait selon une intelligence indiscernable de sa
volonté. L’intelligence divine n’a en effet qu’a se connaitre elle-méme
pour découvrir en elle l'infinité des modes possibles selon lesquels
I'étre divin pourrait étre participé 2. La science de vision implique
de plus I'acte de la volonté divine, car elle connait non seulement la
participabilité de 1’étre divin, mais les participations réelles, effectives
ou futures, a I’étre divin, c’est-a-dire telle ou telle chose actuelle ou a
venir. Celle-ci n’existe pas de soi et le métaphysicien doit, pour penser
ce mode de I'intellection divine, utiliser la notion de volonté qui quant
a nous n’implique nullement celle de connaissance, méme si en Dieu
la volonté est nécessairement et essentiellement intelligente, ce que
le métaphysicien exprime, avec les moyens conceptuels dont il dispose,
en disant qu’en Dieu, dans la science de vision, la volonté se conjoint
a l'intelligence, pour constituer ce que 1’on pourrait aussi appeler la
pensée créatrice de Dieu. En ce sens, la science de vision est un certain
exercice de l'intelligence, conjoint a la volonté, secundum quod habet
voluntatem conjunctam 3 : elle s’exerce de sol comme une connaissance
productrice et s’exprime en cette espéce de notions divines que sont
les idées, quasi-concepts de la science divine, régles de l'activité
créatrice, dont la notion est empruntée analogiquement a l'idée de
I'artiste humain, ou, philosophiquement parlant, aux idées platoni-
ciennes dont elles différent cependant en ce qu’elles sont « concepts »
des choses individuelles, possibles, réelles ou futures, et non concepts
des genres premiers de I'étre 4.

La structure néo-platonicienne

Et c’est cette science de vision qui préside a I'ordre providentiel
de I'univers. C’est elle qui exprime la liberté de la création divine et
fonde en particulier la contingence et la liberté de certaines choses

* THOMAS : Swmma theol., 1, q. 14, a. 9.

2 Summa theol., 1, q. 15, De ideis divinis.

3 Summa theol., 1, q. 14, a. 8 ; De veritate, q. 2, a. 14.

4 Les idées divines sont l'aspect, imparfaitement, c’est-a-dire analogique-
ment pensé par 'homme, de connaissance objective (cf. le conceptus objectivus
de la pensée scolastique finissante) qu'implique la Providence personnelle et
aimante de Dieu & l’égard de chaque créature individuelle.



140 ANDRE DE MURALT

créées. On peut s’en rendre compte négativement d’abord en ex-
plicitant brievement la position néo-platonicienne déja évoquée plus
haut. Celle-ci n’admet de fait dans l'intelligence divine a I'égard des
choses particuliéres que ce qui a été applé ici science de simple intel-
ligence, et elle la congoit comme la régle idéale et nécessitante de 'acte
créateur. Dans ces conditions, I'ordre de 'univers se définit comme la
réalisation nécessaire de tous les possibles divins, c’est-a-dire de
I'infinité des modes selon lesquels les créatures peuvent participer
leur cause premiére. L'univers créé est donc le seul monde possible,
le nétre, non seulement le plus parfait possible (sauf pour les gnoses
de type néo-platonisant), mais aussi l'unique et le seul nécessaire.
La création, bien plutét qu'un acte volontaire et libre de la toute-
puissance divine, est l’émanation nécessaire et infinie du multiple
indéfini & partir de I'Un originaire. Le monde ne connait ni hasard, ni
contingence, ni liberté, pas plus qu’il ne connait absolument le mal ou
I'imperfection (le mal et 'imperfection n’étant que non-étre, n’étant
que négatifs ou relatifs et se définissant métaphysiquement selon
I'éloignement progressif des étres émanés par rapport a 'Un origi-
naire). La prescience divine, c’est-a-dire 'idée méme du futur étant
absolument déterminée et déterminément vraie, nécessite absolument
le futur et ne laisse subsister en lui aucun trait de contingence positive.

Elaboration de la structure aristotélicienne : Thomas d’ Aquin et Duns
Scot

Pour éviter une telle conséquence, qui prolonge la ligne tracée par
la premiére hypotheése du Peri Hermeneias, les aristotéliciens expli-
citent la résolution du Stagirite en deux directions. D’une part,
ils montrent que la vérité d'une proposition portant sur le futur
contingent est pour nous indéterminée quant au futur contingent
lui-méme, tout en étant pleinement déterminée pour la pensée divine,
ce qui revient a dire que la connaissance humaine du futur contingent
reste indéterminément vraie jusqu’a la réalisation effective de celui-ci,
alors méme que la prescience divine le connait avec une certitude
absolue. Cet aspect des choses exige une stricte critique, dans ’ana-
logie, du statut de la connaissance divine, telle que nous pouvons la
saisir par rapport a la connaissance humaine. D autre part, ils montrent
que la détermination réelle du futur contingent reste contingente
(ou libre), alors méme qu’il est de toute éternité non seulement prévu,
mais encore voulu efficacement par la toute-puissance divine. Ce
deuxiéme aspect des choses exige donc d’établir ce qui est appelé
traditionnellement la concordance de la Providence et de la liberté,
I'exercice conjoint et non exclusif de la toute-puissance infaillible
et de la liberté humaine.



PROVIDENCE ET LIBERTE I41

Le premier aspect est résumé dans la doctrine thomasienne de la
science divine des choses, selon laquelle la connaissance divine n’est
pas mesurée par les choses connues, comme c’est le cas de la connais-
sance humaine qui dépend dans son actualité méme de l'actualité de
son objet, mais tout au contraire mesure des choses connues, en tant
que, conjointe a la volonté divine, elle considére tel possible comme
futur, nécessaire ou contingent, et le cause. Cause des choses, la
science divine est donc actuelle de soi, au sein de l'identique intel-
lection subsistante de Dieu par lui-méme, et ne manifeste aucune
dépendance, aucune potentialité a I’égard de la chose qu’elle con-
nait 1.

Le deuxiéme aspect a été explicité en prolongement de la doctrine
de la science divine cause des choses, au gré d’une des rares rencontres
qui se soient produites dans l'histoire des idées entre une theése
thomasienne et une thése scotiste, dans la mesure ou la doctrine de
la science divine cause des choses chez Thomas d’Aquin # rejoint et
peut assumer en termes aristotéliciens la doctrine du decretum deter-
minans de Duns Scot. Le Docteur subtil montre en effet que la con-
naissance indéterminée du futur contingent que Dieu peut avoir dans
la science de simple intelligence se détermine comme vraie dans le
décret volontaire par lequel Dieu se décide librement a tel possible
qu’il considére et veut effectivement désormais comme futur con-
tingent 3. L’indétermination de la vérité de simple intelligence du
futur contingent est congue cependant par Duns Scot comme une
neutralité, en ce sens que Duns Scot, comme le veut la deuxiéme
hypotheése du Peri Hermeneias, estime que la connaissance divine
portant sur le futur contingent n’est, avant le décret divin, ni vraie
ni fausse 4. Les aristotéliciens médiévaux par conséquent, restant dans
la ligne de la résolution du Peri Hermeneias, rejettent I'idée d'une
connaissance neutre du futur contingent — ainsi que le dépassement
dialectique du principe de non-contradiction, la logique a trois valeurs,
qu’elle entraine — au profit d'une science de simple intelligence
indéterminément vraie quant au futur contingent (nécessairement
vraie évidemment quant au possible comme participabilité a la

* Summa theol., 1, q. 14, a. 8 ; De veritate, q. 2, a. 14.

2 Ce qui est dit universellement Swumma theol., 1, q. 14, a. 8; 09, ad 3;
Contra Gentiles, 11, c. 26, n® 1042, de toute chose, vaut spécialement pour
le futur contingent. Le texte de Comtra Gentiles est cité par Occam : Opus
nonaginta dievum, c. 95, a propos de la doctrine occamienne de la polentia
absoluta et ordinata dei.

3 Opus oxoniense, 1, dist. 39 ; ibid., q. unique, n° 14 : primam ergo contin-
gentiam opportet quaerere in voluntate divina.

4 Reportata parisiensia, 1, dist. 38. — Cf. H. Scuwamwm, op. cit., p. 41. — La
liaison du primat de la volonté sur I'intelligence avec la neutralité des propo-
sitions portant sur le futur contingent est nettement affirmée par Duns Scort.



142 ANDRE DE MURALT

perfection divine), et retiennent 1'idée d'un décret volontaire divin
déterminant comme une explicitation légitime de la notion de science
divine cause des choses, secundum quod habet voluntatem conjunctam.
Le futur contingent n’est donc pas a concevoir comme vrai déter-
minément de soi, ce qui implique effectivement la nécessité de 1'ordre
créé, mais comme déterminé comme vrai par le décret divin par
lequel Dieu se porte a le vouloir tel. Seul ce qui est en tant qu’il est en
acte pouvant étre connu, il n’y a en effet que deux possibilités d’étre
connu en acte pour le futur contingent, soit de par soi, au gré d'une
science de simple intelligence, d'une prescience nécessitante, soit de
par le décret de la décision volontaire divine, de la science d’appro-
bation, c’est-a-dire en d’autres termes, soit de par la nécessité de
la vérité soit de par la liberté de la volonté créatrice *. Car le décret
divin est bien une décision divine volontaire, a laquelle aucun méta-
physicien ne saurait trouver d’explication (méme pas celle, leib-
nitzienne, du meilleur possible), une décision absolument libre, bonne
et sage évidemment, comme l'est 1'acte créateur universel, et cette
liberté est insondable, il est vain de chercher a en réduire le mysteére,
en lui posant des lois ou des raisons qui toutes reviendraient a la
limiter de fait & ce que la connaissance humaine peut saisir d’elle
en fonction de son effet, la nature créée 2. La prescience nécessitante
du néo-platonisme comme le choix moral du meilleur possible par
le Dieu leibnitzien sont de ce fait autant de tentatives qui aboutissent
a réduire I'ceuvre créée a 'ordre du seul monde que nous ayons sous
les yeux.

Au contraire, affirmer que la pensée de Dieu connait déterminé-
ment et certainement le futur contingent parce que la volonté divine
I’a choisi de préférence a un autre de par son décret libre, c’est enraciner
la contingence et la liberté de la créature dans la liberté du créateur,
c’est assurer a chacune d’elles la plénitude de leur notion, sans diminuer
I'une au profit de I'autre.

! JEAN DE SAINT-THOMAS : Cursus theol., In q. 14 primae partis, disp. 19, a. 2,
n% 2 a 9. Ed. Desclée, Paris-Rome, 1934, tome 2, p. 411, explicite parfaitement
le caractére indéterminément vrai du futur contingent avant le décret libre de
la volonté divine: Dieu connait le futur contingent de maniére déterminée
dans son décret volontaire. Et le futur reste contingent en raison méme de la
liberté de ce décret, ibid., n® 7, § Et confirmatur.

2 Le futur contingent est doublement mystérieux : en lui-méme, puisque,
sa vérité n'étant pas déterminée, il n’est pas connaissable absolument (en ce
sens, il est d’'une certaine maniére plus mystérieux que le mystére méme de la
Sainte Trinité, qui, elle, nous est inconnaissable par défaut de la connaissance
humaine seulement, THOMAS : Summa theol., 1I-11, q. 171, a. 3) ; dans le décret
volontaire divin, puisque sa racine est la prima causa libevra, dont nous ne
saurions déterminer le motif (JEAN DE SainT-THOMAS, loc. cit.). — Cf. notes 2,

P. 143, et 2, p. 156.



PROVIDENCE ET LIBERTE 143

Les structures « volontaristes » contraives : Thomas Bradwardine et
Charles Secrétan

Il peut sembler cependant que la difficulté, loin d’étre résolue,
est simplement déplacée, et laisse apparaitre un écueil tout aussi
grave. Certes, en rejetant la prescience nécessitante du futur con-
tingent, on écarte une forme de nécessité, celle du vrai, mais, en
recourant a la liberté du décret divin, n’introduit-on pas pour la
créature une autre nécessité qui contredit & sa liberté méme, la nécessité
de la toute-puissance divine ? C’est pourtant dans cette voie qu’il faut
s’engager, si I'on veut comme Thomas Bradwardine, disciple de
Duns Scot, auteur d'un vigoureux et original traité De causa Des
contra Pelagianos, détruire tout germe de pélagianisme et réduire au
silence ces pélagiens notoires que sont les maitres oxfordiens, son ami
Robert Holkot, Robert Halifax et Thomas Buckingham. Certes,
Dieu est le « premier principe libre », non par sa nature il est vrai,
mais par sa volonté r. S’il connait le futur contingent, c’est par une
connaissance complexe (mundum fore) qui suit sa volonté 2. Le futur
contingent est donc connu dans un décret volontaire libre de toute
nécessité naturelle. 11 n’est indéterminément vrai ni pour Dieu ni de
soi (en raison du principe de non-contradiction) 3 ; il est déterminé
dans son étre intelligible, selon son mode propre, libre ou nécessaire,
par la volonté divine 4, laquelle dans sa toute-puissance le crée néces-
sairement. Bradwardine aboutit ainsi & des formules extraordinaires :
Dieu nécessite d'une certaine maniére la volonté humaine créée a
son acte libre propre, d'une nécessité non seulement conséquente,
ni seulement coefficiente, mais surtout naturellement préefficiente,
antécédente, praevia s.

Formules qui paradoxalement permettent a Bradwardine de
définir la «concorde générale» du libre arbitre, du destin, de la
prescience, de la prédestination et de la grace . Formules qui appellent

1 Op. cit.,, I, c. 10, covollavium, p. 197, C.

2 Ibid., 1, c. 18, p. 221, B. — De ces rationabilia posteriora naturaliter
voluntate divina, il n’est d’autre ratio ou lex que la volonté divine « absolue »,
ibid., c. 21, p. 231, B; p. 232, E. — Cf. note 2, p. 156.

3 Ibid., 111, c. 17, p. 692 (critique de PIERRE D’AURIOLE).

4 Ibid., I, c. 18, p. 223 (citation de THOMAS : De fide, spe et chariatate).

5 Ibid., III, c. 1 et 2, p. 637 sqq. La doctrine de la nécessité conséquente
et antécédente est celle A’ANSELME ;: De concovdia praescientiae et praedestina-
tione necnon gratiae dei cum libevo arbitvio, c. 2 et suivants. ANSELME garantit
la liberté de 1’acte humain par sa nécessité conséquente. BRADWARDINE insiste
principalement sur la nécessité naturellement antécédente (praevia) que les
aristotéliciens postérieurs élaboreront comme la praemotio physica, la motio
praevia. — Cf. note 5, page 158.

6 Ibid., 111, c. 1, corollavium, p. 640, D.



144 ANDRE DE MURALT

immeédiatement leur contraire, par la méme qu’elles aboutissent
a la conception d'un décret divin libre nécessitant 1’acte humain
libre.

Pour comprendre cette nouvelle position, il ne suffit pas d’inter-
préter la toute-puissance divine dans le sens de la potentia absoluta Des
occamienne, indépendante de tout ordre de sagesse aimante. Une
volonté divine qui se détermine a vouloir librement parmi les possibles
que la science de simple intelligence lui propose celui qui de fait sera
réalisé, peut certes étre interprétée de maniére extréme dans le sens
d'une volonté divine indifférente, arbitraire, indépendante de tout
ordre de sagesse, pour qui I'amour de Dieu ne serait pas le souverain
bien, pour qui la haine de Dieu pourrait étre tout aussi bien méritoire
de salut éternel 1, qui pourrait faire méme le contradictoire 2 et qui
verrait son honneur dans le péché humain le plus ignoble3. Une
toute-puissance indépendante de tout ordre de sagesse, peut certes
étre comprise comme une puissance créatrice absolument libre
d’elle-méme. Il n’empéche que ce Dieu, ni intelligemment ni amou-
reusement, crée, et que, créant, il est immuable. La toute-puissance
divine ne peut pas dans ces conditions ne pas s’arréter a un ordre de
nécessité arbitraire, infrangible, rassurant pour la raison philosophique
qui ne saurait, quoi qu’on en dise, renoncer a l'idéal parménidien
verité-nécessité, un ordre pourtant qui n’a de bonté ni de nécessité que

* OccaM : In Sententiarum, 11, q. 19. M et Q: Tractatus de principits
theologiae. Ed. Baudry, p. 46, Vrin, Paris, 1936 ; application a la toute-puissance
de Dieu, qui n’est pas confiée & Pierre, les papes n’ayant donc aucun titre a la
plenitudo potestatis in terris, Breviloguium de polestate papae. Ed. Baudry,

PP- 43, 129, Vrin, Paris, 1937. — RoBERT HoLxoT : Deferminationes, q. I.
Ed. Lyon, 1518. Reprint Minerva, I'rancfort, 1967, in fine, § Ad istum argu-
mentum dicituy quod odium dei. — DESCARTES : Entretiens avec Burman. Ed.

Adam-Tannery, V, p. 160.

2 Ce qu’aucun occamien n’avait osé affirmer, Descartes le dit dans une
lettre au Pére Mesland (2 mai 1644) : le principe de non-contradiction est une
création arbitraire de Dieu, comme 1l’ensemble des vérités éternelles. Dieu
aurait pu faire que les contradictoires fussent ensemble, de potentia absoluta,
mais il ne le peut plus, ayant fait autre chose, de pofentia ordinata, au sens
occamien, évidemment, cf. citation des Entretiens avec Burman, note précédente.
Dieu est ainsi au-dessus du principe de non-contradiction, il n'y est pas assujetti,
pas plus qu’au Styx et aux destinées (lettre & Mersenne, 15 avril 1630). — A vrai
dire, pour l'aristotélisme authentique, Dieu n’est pas soumis au principe de
non-contradiction, car celui-ci est la maniére pour 'homme, ¢’est-a-dire pour
une intelligence rationnelle, discursive, de se formuler sa premiére saisie de
ce qui est in confuso, en le distinguant de ce qu’il n’est pas (de ce qui n’est pas).
En ce sens, Dieu n’est pas non-contradictoire, il est identique. — Cf. MURALT :
Dialectique de lidée et analogie de 1'étre, Diotima, Athénes, 1975.

3 « Commettre le péché dont on a le plus horreur, ¢’est offrir & Dieu le plus
grand sacrifice ». Mme Guvon, citée dans ERLANGER : Lowuis XIV, tome 2,
p- 91. Ed. Rencontre, Lausanne,



PROVIDENCE ET LIBERTE 145

celles de sa facticité opaque *. Il faut donc, pour échapper a la nécessité,
mettre en cause la notion méme de toute-puissance, laquelle ne saurait
étre la «causalite fatalement universelle » des «écoles de saint Augustin
et de Descartes», mais une toute-puissance capable de «restreindre son
action directe pour laisser une sphere propre a sa créature»z. Il faut
donc, avec Charles Secrétan, concevoir Dieu comme un étre sans nature,
libre au point de pouvoir, de par sa liberté, limiter sa puissance 3.

Il apparait ainsi que la pensée de Thomas Bradwardine et celle
de Charles Secrétan se répondent structurellement dans la contrariété.
L'une et 'autre nient la neutralité de la proposition divine portant
sur le futur contingent, I'une de par la nécessité du principe de non-
contradiction et le décret divin, 'autre de par la négation du principe
de non-contradiction, de la prescience et du décret divins. L'une et
l'autre congoivent le monde comme régi par une volonté divine absolue,
soit par une puissance naturelle nécessitant jusqu’a l'acte libre
humain, soit par une puissance sur-naturelle libre au point de céder la
place a la liberté humaine. Et si ’on revient aux deux hypothéses du
Peri Hermeneias, on peut comprendre que Thomas Bradwardine se
rattache a la premiére, Charles Secrétan a la seconde, que l'un et
I'autre aboutissent a des conclusions contraires (nécessité naturelle-
ment antécédente et liberté absolue), en niant I'un et ’autre de maniere
contraire la méme neutralité des propositions portant sur le futur
contingent, que la méme négation peut engendrer aussi bien une
doctrine libertaire, telle celle de Charles Secrétan, qu'une doctrine
de la nécessité absolue, telle celle que, sur les traces de Bradwardine,
Wiclef ou Luther élaboreront 4. L’héraclitéisme pélagien de Charles

1 Cette nécessité de fait, cette facticité, dirait Sartre, liée a l'immutabilité
de l'ordre divin indifférent (DESCARTES & Mersenne, 15 avril 1630), répond a la
nécessité conséquente d’ANSELME ; elle est la nécessité hypothétique du contin-
gent réalisé : st A est, A est. — Cf. plus haut, pages 137-138. Pour le nomina-
lisme occamien, comme pour la logistique contemporaine, seul le contingent
réalisé est nécessaire, en tant que réalisé: Dieu ne peut pas faire que ce qu’il a
fait, il ne l’ait pas fait (DESCARTES a Morus, 5 février 1649). Diew agissant selon
une souveraine indiffévence arbitraive, voila le Styx irrationnel, voila I'engluement
absurde dans la facticité! Métaphysiquement, une telle doctrine revient a
réduire le bien moral au fait méme d’étre en tant qu’appétible universellement,
soit le bien transcendantal.

2 Philesophie de la liberté, 11, L’ histoive, lecon 1, p. 24. — La mention par
SeEcrRETAN de DESCARTES est un heureux hasard qui ne manque pas de piquant,
vu le mode de pensée de SECRETAN. La mention de SAINT AUGUSTIN et de
I'abstraite dialectique de la pensée médiévale est une totale ignorvatio elenchi.

3 Ibid., I, L’idée, lecon 15, p. 369. — Il est trés significatif que SECRETAN,
théoricien de la volonté absolue de Dieu, voie en DunNs Scot le précurseur de
sa propre philosophie, Philosophie de la liberté, 1, L'idée, p. 79, 81.

4 11 faut noter que BRADWARDINE ne nie pas la liberté humaine, méme si
Wryeclef et les Réformateurs n’ont retenu de lui que sa necessitas naturaliter
antecedens. C’est ce que LEIBNIZ a bien compris, Textes inédits. Ed. Grua,
tome 1, p. 353-354, P.U.I',, 1948.

I0



146 ANDRE DE MURALT

Secrétan s’oppose donc sans le contredire au parménidianisme de
Thomas Bradwardine. C’est I’antique lecon que continue de nous
donner aujourd’hui la philosophie grecque, qu'un absolu, que 1'Un
absolu, peut étre de soi aussi bien libre que nécessaire absolument.
C’est ce que confirme aussi la pointe de la philosophie contemporaine,
de Hegel & Heidegger. A une différence pres : 1'opposition contraire
d'une pensée héraclitéenne (Secrétan) et d'une pensée parménidienne
(Bradwardine) laisse transparaitre une position possible qui, assumant
dans I'analogie les extrémités des deux précédentes, soit leur reelle
contradictoire ; la philosophie contemporaine prétend interdire a la
pensée humaine toute échappée hors du domaine du pur devenir, dans
la mesure ol1, par I'unité des contraires dans le mouvement historique,
elle prétend réaliser la contradiction en soi, n’atteignant cependant
qu'une contradictoire dialectique aux deux positions contraires
primitives 1.

Les réactions «intellectualistes » contrazres: Molina et Leibniz

Les difficultés posées par les métaphysiques qui privilégient,
face a la créature, la volonté divine, par celles qui particulierement
insistent sur la nécessité de 1'action volontaire divine, ne manquérent
pas de susciter des réactions en sens inverse, soucieuses de préserver
la contingence de la créature et de 'action libre humaine. La plus
connue, celle qui a fait du moins couler le plus d’encre, car elle enga-
geait, en plus de la métaphysique de la Providence, la théologie de la
grace et du libre arbitre, est celle de Luis Molina. L’ceuvre malitresse
de ce célébre jésuite espagnol, De concordia liberi arbitrii cum gratiae
donis, divina praescientia, providentia, praedestinatione et reprobatione?,
n’a d’autre but que de répondre au déterminisme universel engendré
par la doctrine du décret volontaire divin, soit & la doctrine méta-
physique de la toute-puissance divine absolument nécessitante
(Bradwardine), soit a la théologie de la prédestination telle qu’elle
a ¢été élaborée par Luther. Elle introduit a cet effet un mode nouveau
de la science divine, la science moyenne, scientia media, science

I Pour BRADWARDINE (op. cit., I, ¢. 10, 11, 14) et SpINOzA, que LEIBNIZ
rapproche fort pertinemment de BRADWARDINE (cf. note 2, p. 149), comme pour
SECRETAN (Philosophie de la libevté, 1, L'idée, p. 371), Dieu est le premier libre
et le premier nécessaire absolument. — Pour les notions de contradictoires
analogiques et dialectiques, voir MURALT : Dialectique de l'idée et analogie de
Uétve, Diotima, Athénes, 1975, ainsi qu’une application fort intéressante de la
contradictoire dialectique chez PIERRE THEVENAZ, dans la théorie que celui-ci
élabore de 'acte de foi chrétienne, cf. MURALT : Philosophes en Suisse francaise,
La Baconniére, Neuchitel, 1966.

2 Lethielleux, Paris, 1876. — Elle donne, aux yeux de MoLINA, une doctrine
tout a fait originale du rapport entre Providence et liberté, q. 23, a. 5, p. 550,
et opposée 4 celle de THOMAS, q. 14, a. 13, disp. 52, p. 325.



PROVIDENCE ET LIBERTE I4y7

intermédiaire entre la science de simple intelligence, science théorique
des possibles susceptibles de participer 1l'infinie perfection divine,
et la science de vision, science pratique des futurs nécessaires ou
contingents, telle que la scolastique aristotélicienne les avait com-
prises.

Entre le possible, qui peut-étre ne sera jamais réalisé, et le futur
contingent déterminé par le décret divin, qui se réalisera de par la
volonté efficace de Dieu, au risque, selon Molina, de perdre sa con-
tingence, Molina introduit la notion du futur contingent tel que
Dieu, de par sa compréhension trés profonde, insondable, de chaque
libre arbitre, le voit d’avance choisi par le sujet humain libre, en
fonction des circonstances dans lesquelles il se trouvera placé. Dieu
ainsi connait, antérieurement a tout décret déterminant de sa volonté,
comment une liberté placée dans telles circonstances, agira I, puis
deécide de placer ou non cette liberté dans telles circonstances. La
volonté divine suit donc la connaissance divine, conformément au
principe aristotélicien wnihil volitum quin praecognitum. Le futur
contingent, tel que le congoit Molina, intermédiaire entre le pur
possible, objet de la science de simple intelligence, et le futur con-
tingent, objet de la science de vision, n’en reste pas moins, en tant
qu’objet de la science moyenne, indifférent & 1’étre ou au non-étre ;
il n’est déterminé efficacement a étre ni par la prescience divine ni par
la volonté divine, tant qu’il n’est pas réalisé de fait par la volonté
humaine. Celle-ci étant un agent libre, le futur contingent reste donc
contingent ou libre, connu de toute éternité par la science moyenne,
sans étre déterminé par une nécessité volontaire antécédente, telle
celle de Thomas Bradwardine 2. Et c’est bien la ce que voulait sauver
Molina.

Celui-ci ne laisse pas pour autant la contingence échapper compleé-
tement a la toute-puissance divine. Au moment ot le contingent se
réalise, au moment ol I'acte libre est posé par son sujet propre, Dieu
créateur universel apporte a l'apparition de cet étre nouveau son
concours efficace, conformément 4 la science moyenne qu’il en a de
toute éternité. Il y a ainsi concours simultané de la puissance divine
et de l'efficace de la cause seconde, influx divin immédiat, non praevius,
dans l’action et dans l'effet de la cause seconde 3, concordia liber:
arbitrvi cum providentia.

1 Op. cit., q. 14, a. 13, disp. 52, p. 317.

2 Ni par la prémotion physique des grands aristotéliciens du X VIIe siccle. —
Pour le futur contingent indifférent, op. cit., q. 14, a. 13, disp. 52, p. 322. —
SUAREz, maitre de LeisNiz, estime que Dieu voit immédiatement la vérité
déterminée du futur contingent en lui-méme, De scientia fufurorum contin-
gentium. Ed. Vivés, tome 11, p. 370-375.

3 Op. cit., q. 14, a. 13, disp. 26, p. 158.



148 ANDRE DE MURALT

I1 apparait a la réflexion que la position de Molina, comme celle
Jules Lequier et celle de Charles Secrétan, s’apparente plus étroitement
a la deuxiéme hypothése du Peri Hermeneias qu’a la solution aristo-
télicienne au probléme de la vérité du futur contingent, telle qu’elle
a été explicitée dans la métaphysique de la Providence par l'aristo-
télisme scolastique. La science moyenne est de soi indifférente au
futur contingent, elle le connailt, non parce qu’il serait déterminé en
acte par un décret divin libre, mais parce qu’elle le voit déterminé
par le choix humain selon des circonstances de fait. Elle ne connait
déterminément le futur contingent, qu’en dépendance de cet autre
contingent que sont les circonstances : elle connait donc une chose par
dépendance objective par rapport a celle-ci 1. C'est ce qui nie Aristote
qui estime que 'actualité du divin doit étre absolue et son intellection
par suite intellection de soiz; c’est ce que nie aussi toute la méta-
physique postérieure, qui estime que la connaissance de choses par
Dieu ne dépend nullement des choses mémes, puisqu’aussi bien elle
en est la cause productrice, mais qu’elle est un aspect de la connais-
sance de Dieu par lui-méme 3. La position de Molina revient donc
a entamer l'actualité absolue de la science divine. Elle entame de
méme 1'actualité absolue de la puissance divine: le futur libre, n’étant
pas déterminé par le décret divin, est déterminé principalement par
le sujet humain qui demeure le premier responsable du mode libre
de son acte, celui-ci, posé, étant concausé par le concours simultané de
Dieu. La toute-puissance divine se voit donc non seulement limitée
mais deéterminée par la liberté humaine. La cause premiére dépend
dans sa causalité de la cause seconde, l'initiative de l’acte humain
vient principalement de I'homme et Dieu se voit, pourrait-on dire,
« forcer la main » 4. Enfin c’est la liberté humaine elle-méme qui est
compromise dans son ampleur méme. Si Dieu voit dans sa science
moyenne que le futur contingent est déterminé au gré des circons-
tances dans lesquelles il est placé, c’est que la volonté humaine, en
raison de lindifférence méme qui définit sa liberté, est déterminée
par ces circonstances mémes selon une nécessité fort analogue a celle

! Conformément a la doctrine du Peri Hermenetas, Dieu ne peut, en dehors
de tout décret volontaire, voir déterminément ni infailliblement le futur
contingent, 4 moins qu’il ne dépende, dans cette connaissance, des circonstances
mémes de l'acte libre créé, ce qui en strict aristotélisme est impossible.

x Métaphysiques, A, 9.

3 Par exemple, THOMAS BRADWARDINE, op. cit., I, c. 15; 17, corollarium ;
THoMAS : Summa theol., 1, q. 14.

4 Non seulement la science moyenne n’est pas libre, parce que Dieu ne
peut voir en elle que ce qu’il ¥ voit, soit les circonstances déterminées d’une
volonté libre (Concordia, q. 14, a. 13, disp. 52, p. 318), mais la volonté divine
n'est pas libre, puisque « le concours divin ne détermine pas la volonté a consen-
tir ; c’est l'influx particulier du libre arbitre qui détermine le concours divin
a lacte», ibid., q. 23, a. 5, disp. 1, p. 552.



PROVIDENCE ET LIBERTE 149

que pose Leibniz dans l'acte créateur : si elle n’est pas déterminée
au meilleur possible, si elle n’est pas « morale » en ce sens, elle n'en
est pas moins objective. La position moliniste ne répond donc pas
adéquatement au probléme posé. Pour elle, chaque effet naturel
contingent, chaque acte libre, est causé par deux causes, 1'une la
cause premiere divine, 1'autre la cause seconde créée, I'une et 'autre
coordonnées, concordantes, partielles, semblables & deux chevaux
tirant le méme bateau 1. Si I'une d’entre elles fait défaut, et ce ne
pourrait étre que la cause créée, la volonté humaine libre, l'effet
commun ne se produit pas, ce qui revient a dire que la liberté humaine
fait échec a la volonté divine. On comprend l'indignation de Pascal
devant une telle théologie, qui méconnait la toute-puissance de Dieu
et rend vaine la grice divine.

Luis Molina tentait de réaffirmer ’antériorité du connaitre divin
sur le vouloir divin. Désireux d’éviter le déterminisme volontaire de
Bradwardine ou de Luther, il rétablit la priorité de la connaissance
divine en prétendant éviter 1'écueil de la prescience nécessitante.
Pour garantir la contingence du monde physique, la liberté de l'acte
humain, il introduit 1'indifférence dans la science divine, c’est-a-dire
la science moyenne. Leibniz lui aussi réaffirme 'antériorité du con-
naitre sur le vouloir en Dieu, mais, refusant I'indifférence du connaitre
divin, il doue celui-ci d'une force de détermination objective qu’aurait
rejetée Molina. Son but cependant est le méme que celui de 'auteur du
De concordia : manifester 'impossibilité du déterminisme nécessitant
du décret divin et s’opposer, comme il 1’écrit expressément, autant a
Thomas Bradwardine qu’a Wiclef, Spinoza, et, ajoute-t-il, témoignant
une fois de plus de sa perspicacité coutumiere, Hobbes 2.

Pour Leibniz en effet, les futurs contingents sont connus dans une
science de simple intelligence, comme les possibles participations a la
perfection divine, parmi lesquelles la volonté divine choisit la meilleure
pour la porter a I’étre 3. La création des choses par Dieu n’est donc pas
une simple émanation nécessaire du multiple a partir de 1'Un absolu 4.
Elle est le résultat du choix du meilleur possible, choix que Leibniz
juge libre, méme s’il est déterminé par le meilleur possible. Dieu

1 Op. cit., q. 14, a. 13, disp. 26, p. 158. — L’expression sicut duo trahentes
navem, c¢’est-a-dire la doctrine de la causalité partielle de la Providence et de
la liberté humaine, est rejetée par THoMAS, Contra erroves Graecorum, c. 23,

: LEiBNI1Z : Essais de théodicée, I, n® 67, p. 139. Ed. Gerhardt, tome 6.
Ed. de Berlin, 1885. Reprint Olms, 1965.

3 Op. cit.,, I, n® 47, p. 129. LEiBNIZ peut ainsi se passer de la science
moyenne de MoriNa comme de la prémotion de BANNEZ, c¢’est-a-dire des
thomistes.

4 Ce serait une production divine de nécessité métaphysique, qui produirait
tous les possibles ou rien, ibid., 111, n° 201, p. 236.



150 ANDRE DE MURALT

ne peut en effet choisir que le meilleur possible I. Sa connaissance
déterminée du meilleur possible engage la volonté divine a la seule
voie qui lui convienne et l'incline au choix du meilleur. Le choix divin
de la création n’est donc pas indifférent 2, pas plus que la connaissance
de simple intelligence du meilleur possible ; il n’est pas davantage
contraint par une prescience nécessitante. Il est certain et spontané,
libre selon qu’il convient a ’honneur de Dieu qui est de toujours
vouloir le meilleur. C’est dans cette voie que Leibniz pense pouvoir
admettre a la fois la prescience vraie de soi du futur contingent et la
contingence, c’est-a-dire la liberté de l'acte volontaire humain.

La position de Leibniz, admirablement claire, ne léve pas toutes
les difficultés. Le futur contingent y est considéré comme vrai de soi,
comme connu déterminément de soi, indépendamment de tout décret
divin, la doctrine du décret divin étant gros d’un possible déterminisme
volontaire divin3. La simple intelligence du meilleur possible, en
inclinant la volonté divine, I'oblige de ce fait déterminément au choix
du meilleur, selon une nécessité dite morale, qui, pour n’étre pas
logique ni métaphysique, c’est-a-dire analytique 4, n’en est pas moins
une nécessité en tous points semblable & celle qui meut selon les
aristotéliciens la volonté humaine nécessairement vers le bien univer-
sel. De ce point de vue, il est bien difficile de suivre Leibniz quand il
affirme avec force que la volonté divine n’est pas nécessitée, mais
seulement déterminée, inclinée par le meilleur possible. I1 est difficile
aussi de ne pas voir dans sa position la transposition univoque d’'une
vérité humaine, le nihil volitum quin praecognitum, pris dans son sens
premier pour nous, adéquatement significatif de notre expérience
immédiate. Il est clair en tout état de cause que la doctrine leib-
nitzienne se rapproche bien davantage de la premiére hypothése du
Peri Hermeneias concernant la vérité des propositions portant sur le
futur contingent que de la résolution aristotélicienne proprement dites.

L’ordre des structures possibles

L’évocation des positions moliniste et leibnitzienne manifeste un
clair exemple du constant mouvement de balancier qui anime 1'histoire
des idées humaines et auquel la philosophie grecque nous a habitués

1 C’est la production divine de nécessité movale, ibid., I1I, n° 201, p. 236 ;
I, no 8, p. 107 ; n° 25, p. 117 ; selon un choix libre et indépendant de la néces-
sité, 7bid., I, n° 45, p. 128.

2 Au sens de la liberté d’équilibre de BRADWARDINE, op. cit., I, c. 21, p. 231,
B, de MoriNa; cf. LEiBN1Z: Théodicée, 1, n° 48, p. 129; I11, nos 302-303, p. 296.

3 Cf. 'amusante image du combat entre les possibles, LEIBNIZ, op. cté.,
n° zo1, p. 236.

4 Ibid., 111, n° 310, p. 300 ; Discours de métaphysique. Ed. Gerhardt, tome 4,
n° 13, p. 436-437.

5 Théodicée, I, n° 44, p. 127.



PROVIDENCE ET LIBERTE 151

des 1'origine, avec 1'opposition exemplaire de Parménide et d’Héraclite.
De la prescience de soi nécessitante du futur contingent (néo-plato-
nisme) a la détermination du futur contingent par le décret volontaire
divin (Thomas d’Aquin, Duns Scot) ; de la détermination par le
décret libre au déterminisme volontaire absolu du futur contingent
par la volonté divine toute-puissante (Bradwardine, Luther) d’une
part, et d’autre part de la toute-puissance absolue divine a la science
divine non nécessitante (Molina) et a la volonté divine non nécessitée
(Leibniz), ce sont la deux mouvements de pendule de la méme quéte
doctrinale qui tente de situer dans leur juste rapport la Providence
et la liberté, en faisant jouer de diverses maniéres l'intelligence et la
volonté divines d’'une part et la liberté humaine d’autre part. La
prescience vraie de soi du futur contingent semble entrainer en effet
I'impossibilité de la contingence créée : si le futur contingent doit étre
d’abord connu avant d’étre voulu, la prescience divine exclut la
liberté humaine (néo-platonisme). La crainte de cette conséquence
pousse la métaphysique a chercher dans le décret volontaire divin
Pexpression de la liberté divine et le fondement de la liberté humaine :
le futur contingent n’est connu déterminément de Dieu que s’il est
voulu librement par Dieu (Thomas d’Aquin, Duns Scot). A la limite
pourtant, I’antériorité absolue du vouloir sur le connaitre (Duns Scot),
c’est-a-dire la toute-puissance antécédente de Dieu (Bradwardine),
engendrant 1l'indifférence et 1’arbitraire divins (Occam), ruinent les
conditions mémes de la liberté humaine (Luther) — & moins qu’elles
ne ’érigent en absolu (Secrétan, Sartre). La crainte de cette extrémité
rameéne la métaphysique a poser une certaine antériorité du connaitre
sur le vouloir divin, telle qu’elle n’entraine pas cependant une négation
de la contingence et de la liberté. Ce sont les positions de Molina,
soit la science moyenne du futur contingent déterminé par la liberté
humaine, et celle de Leibniz, soit la réduction de la prescience dans le
décret divin & la science de simple intelligence du meilleur possible.
Entre l'extréme de la prescience vraie de soi du futur contingent
(intellectualisme) qui engendre la nécessité de l'ordre créé par la
nécessité du plan providentiel, et I'extréme contraire de la volonté
absolument déterminante du futur contingent (volontarisme), qui
entraine de méme la nécessité de l'ordre créé (ou comme il a été dit
également sa totale contingence) par l’absolu de la liberté divine,
Molina et Leibniz représentent deux positions intermédiaires, qui
tentent de maintenir les deux termes de la relation Providence-liberté
dans une proportion relative intelligible. Et pourtant elles n’échappent
pas a la difficulté qui guette toute métaphysique de la Providence
et de la liberté, la prévalence exclusive de l'un des termes de la
relation. La science moyenne rabaisse la toute-puissance au profit
de la liberté humaine, la nécessité morale du meilleur possible tend a



152 ANDRE DE MURALT

réduire la liberté de Dieu et de 'ordre créé au profit de la prescience
nécessitante. La métaphysique de la science moyenne, la métaphysique
de la nécessité du meilleur possible semblent étre par conséquent des
moyens termes incertains, dialectiques, entre ces deux extrémes que
sont la métaphysique de la prescience nécessitante du futur contingent
et la métaphysique de la volonté absolument déterminante du futur
contingent : elles participent, dans la contrariété, des deux extrémes,
en se rapprochant chacune davantage de I'un ou de I'autre.

Le premier de ces extrémes (I'intellectualisme) pose que le connaitre
détermine absolument le vouloir, que le bien voulu est déterminé de
sol dans la connaissance : la prescience dans ces conditions est néces-
sitante et la Providence ne laisse place ni a la liberté divine ni 4 la
liberté créée ; le possible est futur nécessairement, de méme que de
I'Un émane nécessairement le multiple. Cette position est assouplie
dans la métaphysique leibnitzienne, en ce que le bien (le meilleur
possible), déterminé de soi dans la science de simple intelligence,
incline, selon une obligation, une nécessité morale qui devrait sauve-
garder la liberté du choix divin, la volonté divine a le produire. I1 est
difficile d’admettre qu’il y a 1a une véritable liberté, mais assurément
la nécessité formelle de la prescience nécessitante, la nécessité de
I’émanation formelle, a laissé la place a la spontanéité vivante de la
volonté divine 1.

Le deuxiéme extréme (le volontarisme) pose que la volonté déter-
mine absolument le connaitre, voire s’y substitue absolument, que
le bien voulu n’est connu que dans le vouloir, ou dans l'exercice :
la prescience dans ces conditions suit la détermination libre de la
volonté, elle s’y résorbe méme, et la toute-puissance se définit comme
une liberté créatrice absolue en ce qu’elle s’exerce sans avoir a mani-
fester un quelconque ordre de sagesse divine. Mais cette doctrine ne
garantit pas suffisamment la contingence et la liberté du créé, la
volonté divine par son efficacité toute-puissante peut étre congue
comme nécessitante. Aussi bien Molina la corrige-t-il en ce qu'il
définit le bien (et le mal) comme connu indifféremment par la science
moyenne de Dieu et comme déterminé par la liberté humaine dans
un acte auquel Dieu préte son concours ordinaire et simultané.
L’antériorité du connaitre sur le vouloir que Molina tenait a rétablir
en Dieu n'empéche donc pas que la vérité déterminée du futur
contingent ne dépende d'un décret volontaire, celui-la méme de la
liberté humaine.

L’un et I'autre extrémes, d’ailleurs, manifestent la méme univocité,
I'un positivement, I'autre négativement. Car il est vrai que normale-
ment, pour nous, le connaitre précéde le vouloir, et c’est cette anté-

1 LemeN1z: Théodicée, 111, n° 290, p. 289.



PROVIDENCE ET LIBERTE 153

riorité qui est transposée en Dieu sans autre forme de procés dans ce
qui a été appelé ici 'intellectualisme. Pourtant il ne suffit pas de nier
simplement 1’antériorité du connaitre sur le vouloir, pour pouvoir,
en attribuant cette négation a Dieu, rendre compte sans univocité
de 'action providentielle. Dés lors, se dessine la possibilité sinon de
résoudre clairement le probléme des relations de la Providence et de la
liberté, du moins d’en poser les éléments d’intelligibilité véritablement
compréhensifs. Si la réduction en Dieu de la volonté a l'intelligence
ou de l'intelligence a la volonté entraine en conséquence la néces-
sité de l'ordre crég, si les concordismes moliniste ou leibnitzien, par
le caractere dialectique de leur médiation entre ces deux positions
contraires, ne répondent véritablement ni a I'une ni a 'autre, peut-étre
est-il maintenant possible d’envisager un moyen terme, éminent selon
I'analogie, qui permette de comprendre les positions divergentes et
de situer du méme coup la Providence et la liberté humaine dans leur
juste relation. Ne faudrait-il pas envisager une certaine mutualité en
Dieu des relations entre le connaitre et le vouloir, mutualité qui
exprimerait pour nous l'identité absolue de 'un et de ’autre, tout
aussi bien sinon mieux que les deux positions rappelées qui réduisent
soit le vouloir au connalitre, soit le connaitre au vouloir, mutualité qui
présenterait également l'avantage de fonder le terme que l'une et
I'autre excluent, la contingence ou la liberté créées.

4. ESQUISSE D'UNE METAPHYSIQUE COMPREHENSIVE DE LA
PROVIDENCE ET DE LA CONTINGENCE

C’est en effet & la notion du decretum determinans qu’il faut revenir,
telle qu’elle a été élaborée par les grands maitres aristotéliciens qui,
dans la ligne de leurs principes, la reprirent & Duns Scot pour l'intégrer
dans une métaphysique de structure aristotélicienne, avant qu’elle
n’ait pu déployer ses conséquences extrémes dans la pensée occamienne.

Science et volonté divines

Par ce décret, Dieu se détermine volontairement pour tel futur
nécessaire ou contingent. De soi, celui-ci est connu dans la science de
simple intelligence comme 1'une des possibles participations de la
perfection divine, mais il ne peut exercer sur la volonté divine un
attrait tel qu’il la nécessite a le produire. Seule la souveraine perfection,
la souveraine amabilité de Dieu, peut nécessiter la volonté divine 1.
Aucune créature n’a cette amabilité. Toutes restent, avant le décret
libre divin, de purs possibles.

1 THOMAS : Summa theol., 1, q. 19, a. 3 ; Contra Gentiles, 1, c. 80 ; De polentia,
gq. 10, a. 2, ad. 6.



154 ANDRE DE MURALT

Le décret divin est donc une détermination non seulement spon-
tanée, mais libre de la volonté divine, et il échappe de ce fait a toute
raison intelligible humaine. C’est en lui que la prescience divine
connait a formellement parler le futur contingent ou nécessaire, qui
sera de par la création divine *. En lui donc la volonté divine détermine
I'intelligence divine a connaitre le futur, en lui le bien précede le vrai ;
en lui se réalise d'une certaine maniére ’adage volontariste (scotiste,
occamien) : bonum quia volitum .

Mais cela ne signifie pas pour autant que le décret volontaire divin
se détermine arbitrairement, c’est-a-dire d’une maniére indifférente,
pour tel futur plut6t que pour tel autre, comme si la puissance absolue
de Dieu suscitait tel futur en dehors de toute connaissance de sagesse 3.
Il ne suffit pas ici de montrer que le décret volontaire divin est un
choix parmi une série de possibles connus de simple intelligence et
que par conséquent la connaissance de simple intelligence précede
en quelque maniere la détermination volontaire divine. Une telle
position ne peut guére éviter la thése leibnitzienne de la nécessité
morale du meilleur possible. Les aristotéliciens se voient donc dans
I'obligation d’admettre une décision libre de la volonté divine,
déterminant la connaissance méme qui la dirige, ou inversément une
connaissance déterminée par l'acte volontaire qu’elle ordonne. Cette
situation, apparemment dialectique, analogique en réalité 4, puisqu’elle
s'explique de par la mutualité des causess, se réalise de diverses
maniéres et a divers niveaux. Du point de vue du mobile physique,
I’abandon par le sujet de la forme ancienne précéde la réception de la
forme nouvelle, alors que du point de vue de ’agent, la réception de la
forme nouvelle précéde 1'abandon de la forme ancienne, en ce que
I'agent imprime dans le sujet mobile la forme nouvelle et ce faisant
chasse la forme ancienne. Bien que I'un et ’autre aspects définissent
le méme mouvement et se produisent dans le méme instant temporel,
I'impression de la forme nouvelle par I’agent est, a parler absolument,
premiére. De méme, par analogie, dans la justification du pécheur,
I'infusion de la grice par I'agent divin est la cause de la rémission du

I TuoMmas : Summa theol., 1, q. 14, a. 9, ad 3 ; Contra Gentiles, 11, c. 26,
n° 1042, cité par Occam : Opus nonaginia dierum, c. 95, § Unde pro istis qui
sequntur doctvinam Thomae. — JEAN DE SAINT-THOMAS : Cursus theol., tome 2,
In q. 14 primae partis, disp. 19, a. 2, n° 6, p. 414.

*» Duns Scot: Opus oxoniense, 111, dist. 37, q. unique, n® 4 ; Reportata
parisiensia, 11, dist. 22, q. unique, n® 3. — THoMAS BRADWARDINE : De causa
dei, I, c. 21, p. 231, B.

3 Cf. p. 144 et notes.

4 L’analogon dialectique de cette position, supposant une distinctio formalis
a parte vei réalisée dans le temps et 'histoire, a été présentée dans MURALT :
Die Einheit der heutigen Philosophie, Johannes-Verlag, Ziirich-Koéln, 1966.

5 ARISTOTE : Métaphysiques, A, 2.



PROVIDENCE ET LIBERTE 155

péché, et comme telle jouit d’une priorité pure et simple par
rapport a la rémission du péché, bien que du point de vue de
I'homme justifié, la rémission du péché précéde nécessairement
I'infusion de la grace :. L'un et l'autre moments de la justification
cependant, comme dans le cas précédent, se réalisent dans le méme
instant temporel 2.

Ces deux exemples montrent bien ce qu’Aristote entend par la
mutualité des causes : matiére et forme sont simultanées et mutuelle-
ment premieres 1'une par rapport a I’autre ; bien que I'information soit
absolument premiére par rapport a la subjection, l'une et l'autre
se réalisent dans le méme instant temporel indivisible 3. Cette double
relation se réalise a son tour et proportionnellement entre la forme
et 'agent (premier exemple), entre I’agent et la fin (deuxiéme exemple),
entre la forme et la fin, ainsi que le montre, dans un troisieme exemple,
le ro6le mutuel de l'intelligence et de la volonté dans la décision volon-
taire terminant la délibération humaine.

La délibération en effet aboutit & un choix qui juge librement ce
qui est a faire Aic ef nunc, ce qui pourtant n’est déterminément connu
que dans et par l'inclination décisive de la volonté. En méme temps
donc que la volonté choisit, elle détermine l'intelligence a juger que
tel des contraires contingents est a réaliser, et tout a la fois recgoit
de celle-ci sa spécification 4. La volonté est donc cause de l'attrait
qui la détermine : elle est cause, par sa décision libre, de la spécification
formelle du jugement qui la motive. Or la premiére détermination est
absolument premiere par rapport a la deuxieéme, bien que l'une et
I'autre se réalisent dans le méme instant temporel. Formellement,
la motivation de la volonté par le jugement pratique est premiére,
en ce sens, nthil volitum quin praecognitum ; efficacement, ’action de la
volonté qui se décide dans tel choix est premiére, et absolument,
puisqu’il s’agit précisément d’action volontaire et libre. C’est donc
bien le choix de la volonté qui détermine le jugement pratique de la
connaissance. La liberté manifeste ainsi sa puissance dominatrice
a la fois quant & l'acte propre auquel elle meut la volonté, et quant au

1 Le pélagianisme réifie donc une distinction in instanti naturae en distinc-
tion in instanti temporis. Ce qui conjugue de maniére originale la distinction
formelle a parte rei de DUNS ScoT avec un « existentialisme » privilégiant le
sujet humain.

2 THOMAS : Summa theol., I-II, q. 113, a. 8, ad 1. Cette maniére de voir
permet de comprendre le profond mot de Pascal : « Tu ne me chercherais pas
si tu ne m’avais déja trouvé ».

3 Par opposition & la doctrine scotiste de 1'Opus Oxoniense, 11, dist. 12,
a. 1 et 2. — Cf. MURALT : Signification et portée de la pensée de Duns Scot,
Studia philosophica, Bale, 1969.

4 CaJETAN. In I-11, q. 77, a. 2, n° 4 (Edition léonine des ceuvres de Thomas
d’Aquin).



156 ANDRE DE MURALT

jugement de I'intelligence par lequel la volonté est mue ; elle apparait
véritablement ici comme libre arbitre 1.

On peut comprendre désormais le décret divin par analogie a la
décision libre humaine. Comment le comprendrions-nous autrement,
puisque nous n’en avons manifestement pas 'expérience immeédiate ?
Ce qui fait apparaitre bien davantage les dissimilitudes que les
similitudes du premier a la seconde. La simplicité divine étant
parfaite, toute 'analyse du décret divin repose sur des distinctions
virtuelles qui se référent a l'expérience de son premier analogué
humain (distinction virtuelle extrinseque). Les possibles parmi lesquels
se détermine la volonté divine ne sont autres que la substance méme
divine en tant que participable diversement par une possible créature.
Ils sont compris dans 'unique intellection subsistante divine et tout
aussi bien dans 'unique amour subsistant de Dieu pour lui-méme.
Si donc la volonté divine se détermine pour tel contingent futur,
elle le fait pour I'unique raison de la bonté divine, sans demander
nullement a la création du futur choisi un accroissement de sa per-
fection actuelle 2.

La toute-puissance volontaire divine, créatrice de I'acte libre humain

Or il ne faut perdre de vue que par le décret divin s’exprime la
volonté divine et que celle-ci est toute-puissante. La volonté divine
est cause de I’étre et de tout 1'étre, de tout ce qui est, en particulier
aussi des modes propres de ce qui est. Parmi ceux-ci, l'analyse méta-
physique distingue le nécessaire et le contingent 3. Si le contingent
et le libre devait, pour rester contingent ou libre, ne pas relever de la
toute-puissance divine, un aspect de ce qui est échapperait a la volonté
de Dieu, ce qui reviendrait a dire que la toute-puissance divine ne peut
pas tout ce qui est. Il faut donc tenir deux séries d’affirmations :
a) le futur contingent est connu dans le décret divin ; il demeure
contingent en raison méme de la nécessité infaillible de la prescience

! Homo non solum est causa suiipsius in movendo, sed in judicando, et
ideo est liberi arbitrii. Ac si diceretur liberi judicii de agendo vel non agendo.
TuroMAS : De veritate, q. 24, a. 1 ; Summa theol., 1, q. 83, a. 2. — JEAN DE SAINT-
Turomas: Cursus phil., Ed. Marietti, Turin, tome 3, De anima, q. 12, a. 2, p. 387 a.
— SUAREzZ : Disputationes metaphysicae. EA. Vives, Paris, 1866, tome 1, Reprint
Olms, 19635, Disp. 19, sect. 6, n% 5 et 6, p. 720, critique cette thése thomiste en
partant du point de vue volontariste: si voluntas in omnibus sequatur ductum
intellectus, destruitur libertas.

2 La toute-puissance divine agit donc par amour de soi, diffusion aimante
et libre de soi. S’aimant, elle aime sa créature. Sa causalité « antécédente » par
rapport & la créature a donc une ratio, une lex de bienveillance providentielle
et ne se réduit pas seulement & une volonté «absolue» au sens occamien,
cf. note 2, p. 143.

3 Tuomas : In Peri Hermeneias, 1, lect. 14, n° 197.



PROVIDENCE ET LIBERTE 157

divine, qui voit présent a son éternité I’ensemble du futur selon 'ordre
de ses causes nécessaires et contingentes 1. 8) Le futur, nécessaire ou
contingent, est posé efficacement dans l'existence réelle par la toute-
puissance de Dieu qui cause l'esse et ses modes, dont la contingence,
en pré-parant les causes intermédiaires d’ol suit précisément soit
la nécessité, soit la contingence 2. Chaque chose est donc déterminée,
que ce soit par la prescience divine dans le décret volontaire ou par la
causalité volontaire méme de Dieu, selon son mode propre, ¢’est-a-dire
selon le mode propre que veut efficacement pour elle la Providence
divine 3.

De méme qu’il faut plus de force et de vertu morale au pére pour
laisser agir I’enfant que pour agir a sa place, de méme c’est la transcen-
dance méme de I'action divine incréée qui permet a ’action créée de
s’exercer selon son mode propre, nécessaire ou libre. Un agent naturel
exerce son efficience selon un mode transitif : se proportionnant a
Ieffet qu’il produit, adéquate a lui, son action passe immédiatement
en lui, lui impose sa mesure propre, le transforme, et sa causalité en
acte est immédiatement et identiquement son effet 4. De méme,
un agent spirituel, comme le sujet de connaissance par exemple, bien
qu’il n’exerce pas son action de maniére transitive, impose sa forme
sur l'effet qu’il produit : 1'objet est connu du sujet selon le mode
propre du sujets. Un agent transcendant au contraire n’est pas
proportionné ni adéquat a son effet, il agit sur lui en gardant la distance
infinie de sa transcendance. L’action de I’agent transcendant, éternelle-
ment actuelle, incréée, dans l'agent transcendant, garde son mode
propre en lui; elle ne passe pas a proprement parler dans son effet,
transitivement, mais s’exerce en lui de maniére créée. Comme telle,
la causalité divine s’identifie a son effet, et de ce fait, cause son mode
propre °.

On peut comprendre dans ces conditions que le phénomeéne
naturel contingent demeure contingent, que 'acte libre demeure libre,
tout en étant causés 'un et 'autre par la cause agente transcendante,

1 Summa theol., 1, q. 14, a. 13, c. et ad 1. — Contra Gentiles, 1, c. 67 ; etc.

: In Metaphysicorum, VI, lect. 3, n® 1220.

3 De malo, q. 6, a. 1, ad 3 ; Summa theol., I, q. 22, a. 4, ad. 3; I-II, q. 10,
a. 4, ad 1.

4 ARISTOTE : Physiques, 111, c. 3, 202 b 10 ; Métaphysiques, K, 9, 1066 a 27.
Commentaires de THoMAS, de JEaAN DE SaiNT-THOMAS : Cursus phil., tome 2,
Philos. nat. 1, q. 14, a. 2. — C’est la causalité efficiente univoque.

5 ARISTOTE : De anima, 111, c. 8, 432 a 2. — Ad modum recipientis : THOMAS :
Sumwma theol., 1, q. 12, a. 4; q. 14, a. I, ad 3; q. 89, a. 5; etc.

6 I’action divine incréée est la substance méme de Dieu, transcendante et
incommunicable. L’action divine créée est l'action méme de la créature, en
tant que cette action de la créature est sa causalité méme, dépendant wn
causando de la cause premiére divine. — Cf. JEAN DE SAINT-THOMAS : Cursus
phil., tome 2, Philos. nat., 1, q. 25, a. I.



158 ANDRE DE MURALT

que la toute-puissance divine n’agit jamais contre 'inclination ou la
condition propre de son effet. Bien loin de contraindre ’action volon-
taire, elle la constitue au contraire comme volontaire  ; bien loin que
son efficience souveraine n'entame la liberté de I'agent humain, elle
constitue son action comme libre. La toute-puissance divine peut
donc étre dite cause de l’acte libre humain, non seulement de 1'acte
humain, mais encore et surtout de son mode de liberté 2. La liberté
humaine dit raison de principe, certes, elle ne dit pas pour autant
raison de principe premier et unique 3. L’acte libre de I'homme est
effet de ’homme libre et de la volonté divine, d’ou résulte que l'acte
libre, le phénoméne contingent, ne perd pas son unité, son identité
propre, a étre causé a la fois par la volonté libre humaine, par une
cause contingente, et par l’agent transcendant, divin et tout-
puissant 4.

On peut comprendre enfin qu’il ne faut pas absolument chercher
une concordance entre la Providence et la liberté humaine, comme si
I'une et 'autre concouraient également a la position du méme effet,
mais qu’il faut fonder la liberté humaine et la contingence du phéno-
meéne naturel dans la toute-puissance divine, dans l'universelle
causalité de Dieu, laquelle cause immeédiatement le mode propre
de l'acte libre et du fait contingent, en en posant les conditions
appropriées, en les causant eux-mémes, en les mouvant a 1’acte, sans
jamais se substituer a leur cause prochaine et spécifique, c’est-a-dire
a leur autonomie et a leur spontanéité propres s. Il faut rendre a Dieu

t THOMAS : Summa theol., I, q. 83, a. 1, ad 3; q. 105, a. 4, ad 1.

2 De wmalo, q. 3, a. 2, ad 4 : non repugnat libertati quod Deus est causa
actus liberi arbitrii.

3 Ibid.

4 Summa theol., I, q. 23, a. 5; q. 105, a. 5, ad 2 ; Contra Gentiles, 111,
€. 70, n° 2464 b.

5 Poser les conditions appropriées a l’acte, c’est pour Dieu donner, créer,
causer la vertu propre de l’acte, par un concursus sufficiens qui ne supprime
pas la liberté, puisque, la vertu informant la puissance, c’est le sujet qui par
la vertu agit ou n’agit pas, THOMAS : Summa theol., 1, q. 105, a. 3 et 4 ; Contra
Gentiles, 111, c. 67, n° 2416 ; De potentia, q. 3, a. 7. — Causer ’acte contingent
ou libre, c’est pour Dieu s’identifier, de par son action créée, 4 1’action méme
du sujet créé, en respectant le mode de cette action, soit sa contingence ou sa
liberté, comcursus simultaneus qui concourt avec la cause créée a 1'effet créé
comme la cause totale supérieure avec la cause totale inférieure, Summa theol.,
I, q. 105, a. 5, § Similiter etiam considerandum, et ad 2 ; Contra Gentiles, 111,
c. 70, 10 2464 b ; cf. note 6, p. 157. — Mouvoir la puissance a I’acte, c’est pour
Dieu appliquer la vertu a l'acte hic ef nunc, par un concursus praevius (physicus
ou naturalis, par opposition a la motion métaphorique ou morale de la fin,
ARISTOTE : De Generatione et corvuptione, 1, c. 7, 324 b 14), dit aussi praedeter-
minatio, praemotio physica, motio praevia, auxilium efficaciter movens, qui
contrairement au concursus sufficiens, n’est pas un influx quiescens, mais transiens,
une intentio transiens, comme la vertu de l'agent dans l'instrument, la vertu
de I'engendrant dans le germe, la couleur dans le medium transparent aérien



PROVIDENCE ET LIBERTE 159

I’honneur qui lui est dii : étant tout-puissant, il peut le nécessaire et le
contingent I ; étant cause premiére, toute chose se réduit 4 sa causalité
infinie, le nécessaire comme le libre 2. « Il n’est donc pas nécessaire,
comme le dit admirablement Jean de Saint-Thomas, de poser une
autre concordance que la causalité divine elle-méme, dont 'universalité
est telle qu’elle cause méme la liberté humaine, la liberté créée étant
un effet de Dieu, en tant que participant de lui » 3.

Par cette doctrine, l'aristotélisme ne prétend pas épuiser la
question. Il sait fort bien qu’il ne pourra jamais expliquer comment
I'efficacité transcendante de la cause premiére, loin de froisser la
liberté humaine, produit en ’homme et avec lui jusqu’au mode libre
de ses actes, de telle sorte que la responsabilité humaine demeure
entiere. Mais il prétend avec raison donner les éléments a’intelligibilité
nécessaires pour permettre de comprendre le rapport de la Providence
et de la liberté humaine, sans attenter ni a I’'une ni a 'autre. Parmi les
doctrines rappeleées ici, choisies pour leur valeur exemplaire, les unes
tendaient a diminuer la liberté humaine, les autres a diminuer la
science et la puissance divines au nom de ce qui a été appelé par
commodité I'intellectualisme ou le volontarisme. Il faut donc trouver
le point de vue qui comprenne ces diverses positions sans les déformer
ni les condamner, car chacune d’elles manifeste une exigence d’intel-
ligibilité et une sensibilité humaines auxquelles la philosophie doit
faire droit.

Comprenant pourquor la Providence divine et la liberté humaine ne
répugnent pas, renongant a connaitre le comment de cette situation,

(De polentia, q. 3, a. 7, ad. 7), un motus animae (Swmma theol., I-11, q. 110, a. 2),
une motion efficace qui enléve la suspensio ad agendum et fait agir le sujet
sans lui enlever absolument la puissance radicale de ne pas agir (indifferentia
potestatis). Cette prémotion physique, qui est, contrairement & ce que disent
les Molinistes, une doctrine thomasienne (Swumma theol., I, q. 105, a. 5; Contra
Gentiles, 111, c. 67, n° 2418 ; De polentia, q. 3, a. 7) élaborée par BANNEZ, JEAN
DE SAINT THoMAS (Cursus phil., tome 2, Philos. nat., 1, q. 25, a. 2), meut infail-
liblement sans nécessiter : le non-agir de la volonté est incompossible avec la
prémotion actuelle, mais il reste possible a parler absolument, I’acte humain,
ma de cette maniére par Dieu, selon la condition propre du sujet, intimement,
suaviter, n'en restant pas moins l'acte d'une puissance radicalement libre
(Summa theol., I-11, q. 10, a. 4, ad 3 ; De veritale, q. 6, a. 3; q. 23, a. 5, ad 3;
In Metaphysicorum, VI, lect. 3, n° 1218). Doctrine profonde qui explicite le
mot de Paul: Diew opére en nous le vouloir et le faive, lesquels doivent étre
compris comme #nofre vouloir et nofre faire, si I'on veut conserver a la formule
un sens acceptable. — On aura reconnu ici les fondements de la doctrine de la
grice suffisante et de la grice efficace.

1 In Peri Hermenetas, 1, lect. 14, n° 197.

2 Summa theol., I, q. 22, a. 2, ad 4.

3 Cursus theol., tome 2, In q. 14 primae partis, disp. 20, De scientia media,
a. 7, n° 12, p. 528.



160 ANDRE DE MURALT

la présente étude se propose d’ordonner structurellement les doctrines
portant sur ce sujet. Cette analyse structurelle de la pensée philoso-
phique humaine se révéle a la fois compréhension de la chose et
compréhension des doctrines. Par 1a le mot compréhension prend sa
véritable signification : l’analyse structurelle de la pensée philoso-
phique humaine intellige la chose et embrasse organiquement les
doctrines. Une compréhension ne va pas sans 'autre ; I'une et l'autre
s'articulent dans la méme discipline rigoureuse, nécessaire, scientifique,
de I'esprit humain, la philosophie, compréhensive organiquement de
tous les -ismes.

Le « concours » des causes totales subordonnées

Sil'on parle ici de concours, de coopération de la causalité humaine
seconde et de la causalité divine premiére, il faut pourtant éviter de
concevoir chacune d’elles comme une cause partielle composant avec
I'autre une cause totale et causant avec l'autre un effet total. Ce ne
sont pas en effet deux efficiences qui se conjuguent pour produire
entre elles une efficience unique, seule susceptible d’agir effective-
ment . Ce ne sont pas davantage deux efficiences qui agissent chacune
sur un méme effet duquel elles causent chacune une partie 2. Méme s’il
est vral de dire que la cause premic¢re produit dans l'effet 1'étre
comme tel, il ne faut pas voir en cet étre un aspect formellement
distinct dans l'effet de la partie qui dans le méme effet dépendrait
de la cause seconde. L’effet est un et identique, parce qu’il est causé
par deux causes totales et immédiates chacune dans leur ordre 3. Telle
cause contingente, telle volonté libre, cause totalement son effet,
et immédiatement comme cause propre, prochaine, adéquate. De
méme, la volonté divine cause totalement son effet naturel ou moral,
et immédiatement comme cause lointaine, universelle et toute-
puissante.

Il est évident de plus que si I'on parle de concours, il ne s’agit pas
du concours de deux causes coordonnées de méme ordre. Deux causes
totales et immédiates du méme effet, de méme ordre 'une que 'autre,
font double emploi et s’excluent 1'une l'autre, I'une étant nécessaire-
ment superflue. C'est bien le reproche que 1'on peut adresser a la
conception moliniste, que de concevoir la cause premiére divine et la
cause seconde humaine comme deux causes partielles de méme ordre,
comme deux chevaux tirant un navire, et le défaut de 1'une paralyse
l'autre. Aussi bien, nécessairement, l'une doit-elle étre rabaissée,
c’est-a-dire supprimée, soit la toute-puissance divine, puisqu’elle ne se

1 Position de SUAREzZ : Disp. metaph., disp. 22, sect. 1, n® 23, tome 1, p. 807.
: Position de Morina, cf. note 1, p. 140.
3 Cf. citations, note 4, p. 158, et Contra Gentiles, 111, c. 70, n° 2466.



PROVIDENCE ET LIBERTE 161

détermine pleinement, ne s’actualise définitivement que devant le fait
accompli de I'acte libre humain. Providence divine et liberté humaine,
toute-puissance divine et cause contingente naturelle doivent donc
étre congues comme subordonnées, comme la cause principale,
premiére, et la cause seconde, dont il n’est pas contradictoire de dire
qu’elles ont ensemble, en tant que subordonnées, le méme effet,
la seconde agissant « dans la vertu » de la premieére 1.

On a souvent parlé, pour faire comprendre la subordination de la
cause seconde a la cause premiére, du cas de l'instrument 2. L’instru-
ment en effet est une cause secondaire, puisque 1’agent premier fait
passer son efficience par lui pour atteindre ou réaliser son effet.
On peut donc dire que la cause premiere cause son effet par I'intermé-
diaire qu’est pour elle la cause seconde, laquelle est donc subordonnée
a la cause premiere comme l'instrument est subordonné a la cause
principale. Mais il faut bien noter que 'instrument n’est pas une cause
totale de l'effet que la cause premiére cause par son intermédiaire,
pas plus que la cause premiére n'est la cause immédiate de l'effet,
dans la mesure ol elle a besoin de I'instrument pour atteindre par lui,
transitivement, son effet.

Il est cependant des cas ou la toute-puissance divine s’empare
d’une cause seconde comme d’un instrument pour lui faire produire
un effet qui non seulement dépasse son efficience propre, mais n’exige
de plus aucune participation volontaire ni libre. C’est le cas sans doute
du prophétisme, non du miracle absolument, dans lequel le prophéte
n'est cause ni totale ni immédiate, mais instrumentale et médiate,
de telle parole révélée. Aussi bien le prophéte n’est-il pas cause
seconde libre, et son cas n’est-il pas apte a servir d’exemple ici.
Il reste donc que la notion d’instrument est bien plutét une notion,
premiére analoguée pour nous, utilisée pour faire comprendre par une
illustration approchante ce qu’est le rapport de la cause premiére
divine et de la cause seconde créée, et que par conséquent le rapport
Providence-liberté ne se réduit pas simplement au rapport de la cause
principale et de la cause instrumentale. Comme toute analogie
d’ailleurs, celle de I'instrument manifeste davantage une dissimilitude
qu’'une similitude, et si I'on distingue parmi les causes en relation de
subordination d'une part le couple cause premiére-cause seconde,

1 Tout agent second agit en (in) vertu, par (per) la vertu, de par (ex) la
vertu de l’agent premier, THOMAS : Contra Gentiles, 111, c. 66, n% 2409, 2415 ;
c. 149, n° 3218. — Le hasard est le concours simultané de deux causes coor-
données par accident, de méme ordre, et 1'effet ne se produit pas si I'une fait
défaut, Taomas : In Metaph., VI, lect. 3, n° 1210. C’est la définition classique
du hasard par CourNoT, citée par MicHEL Dersor, cf. note 2, p. 164.

2 Contra Gentiles, 111, c. 70, n® 24606 ; ¢. 66, n° 2418 ; ¢. 149, n° 3218 ; Summa
theol., 1, q. 105, a. 5; De potentia, q. 3, a. 7, ad 7 — JEAN DE SAINT THOMAS:
Cursus phil., tome 2, Philos. nat., 1, q. 26.

II



162 ANDRE DE MURALT

d’autre part le couple cause principale-cause instrumentale, il faut
remarquer aussi que les notions de cause premiére et de cause principale
peuvent coincider dans la méme cause réelle, ce qui n'est pas le cas
des notions de cause seconde et de cause instrumentale, en raison méme
de la causalité totale et immédiate qu’exerce la cause seconde.

Dans le second couple, la cause principale ne peut généralement
pas produire seule l'effet qu’elle produit avec son instrument. Dans le
premier couple, la cause premiére en tant que cause toute-puissante,
totale et immédiate, peut au contraire produire seule l'effet qu’elle
produit normalement avec la cause seconde, et si elle laisse agir la
cause seconde, ce n'est pas par défaut de puissance, comme dans
I'exercice humain normal de la cause principale agissant par l'inter-
médiaire de son instrument, mais au contraire par surabondance de
puissance, par transcendance de son efficience et communication de sa
causalité z.

L’intelligibilité propre du contingent et du libye

Il résulte de ce qui a été dit que I'effet s’explique tout entier par sa
dépendance par rapport & sa ou ses causes totales, prochaines, immé-
diates et adéquates. S’il s’agit d’un effet nécessaire, son intelligibilité
découle tout entiére de la causalité nécessitante de son agent prochain.
5’1l s’agit d'un effet contingent, son intelligibilité (ou son inintelligi-
bilité) dépend tout entiére de la cause contingente prochaine qui I'a
produit, du concours de lignes causales différentes, du hasard, par
exemple, qui I'a suscité. S’il s’agit d’un effet libre, il n’a pas d’autre
raison propre immeédiate et totale que l'agent libre qui I'a porté a
I'étre, apres la détermination du dernier jugement pratique par
Iappétit de la volonté, et la détermination de la volonté par ce
jugement dans le choix terminal. Et cette intelligibilité gagnée par
recours aux causes prochaines, immédiates et adéquates, est l'intel-
ligibilité propre qui caractérise soit la science, au sens aristotélicien?
ou contemporain de ce mot, s’il s’agit d’agents et d’effets naturels,
soit la moralité, s’il s’agit d’agents et d’actes volontaires libres. Elles
définit I'aire d’autonomie de la causalité des causes secondes, que ce
soit dans le cas d'une causalité nécessitante ou d’une causalité libre.

1 Tuomas : Contra Gentiles, 111, c. 70, n® 2465 b. La cause seconde au
contraire, bien que totale, ne peut agir seule, puisqu’elle agit in virtute primae,
cf. note 1, p. 161. — SUAREZ : Disp. metaph., tome 1, disp. 22, sect. 1, n° 23,
p. 807, affirme — avec de prudentes circonlocutions — que la cause divine
premiere, dans le concours divin, ne peut agir seule.

2 Le savoir pour ARISTOTE est achevé quand 'effet est ramené a ses causes
propres, immédiates et adéquates, lesquelles sont spécifiquement cing.



PROVIDENCE ET LIBERTE 163

Mais le méme effet, pleinement intelligible de par ses causes
naturelles, prochaines, immédiates et adéquates, pleinement res-
ponsable de par sa cause morale libre, rien n’empéche de le penser
aussi comme dépendant totalement d’une cause supérieure, trans-
cendante et toute-puissante. L’intelligibilité nouvelle qu’il y gagnera
n'est pas cependant une intelligibilité propre, d’ordre scientifique ou
moral, mais une intelligibilité commune, d’ordre métaphysique,
sapientiel ou providentiel. Ainsi de savoir par exemple qu’en toute
créature se distinguent une essence et une existence, n’apporte aucune
intelligibilité & cette créature qui ne soit commune a toute autre ;
la distinction nouvelle n’apporte aucune connaissance particuliére
de la chose considérée, mais une connaissance universelle, méta-
physique, commune a l’ensemble de toute créature, soit que ce qui
est en tant qu’il est créé, est essence et existence. De méme, de savoir
quun acte libre humain, au moment ot il est causé par la liberté
humaine, est causé également par l'agent transcendant premier,
voulu par la toute-puissance divine, ne confére a cet acte aucune
raison nouvelle propre. Il n'en est pas plus intelligible en lui-méme,
pas plus que toute chose causée par sa cause propre, dans la mesure
ou elle est rattachée & la cause universelle. Au contraire, nous le res-
sentons comme plus grave, plus profond, plus mystérieux, de le
savoir ainsi inséré dans le plan providentiel divin: une dimension uni-
verselle, insondable s’ouvre en lui, que nous pouvons éprouver dans
notre vie et, qui sait peut-étre, adorer.

Métaphysique de la Providence et biologie

Cette distinction dans la subordination de deux causes totales et
immeédiates est d'une grande importance dans le débat scientifique
de la biologie contemporaine. Il s’agit en effet de savoir non seulement
sil’évolution de la vie est finalisée ou non, mais si la finalisation exige
un agent finalisant étranger au jeu des causes propres, prochaines,
immédiates et adéquates. Certains biologistes font wvaloir que le
devenir biologique, manifestant dans ses produits un caractére
finalisé, ne peut étre expliqué par le seul concours de causes contin-
gentes, telles le hasard et la sélection, ce qui répugnerait a ’harmonie
apparente de la nature vivante ; ils admettent que la matiére vivante
est le champ d’exercice immédiat d'un agent finalisant extérieur qui
fonde, cause et achéve la finalisation. Ainsi de Teilhard de Chardin,
de Lecomte du Nouy, qui voient dans le devenir biologique la réali-
sation expresse d'un plan divin, lequel va chez Teilhard jusqu’a
se prolonger téléologiquement dans I'histoire de I'Eglise. Cette position
n’est guere philosophique, elle est encore moins scientifique, pour deux
raisons d’inégale importance. Non seulement elle intégre au devenir
de la nature vivante un agent finalisant extérieur, transcendant,



164 ANDRE DE MURALT

universel, comme s’il était le principe d’intelligibilité propre de
I’évolution vitale, mais elle dénie a la science la capacité de rendre
compte du caractére finalisé des produits de 1’évolution par ses causes
propres, totales, immédiates, prochaines et adéquates. Elle aboutit
de ce fait & définir la nature vivante comme une matiére soumise a
un mouvement aléatoire, fortuit, que la Providence régirait immé-
diatement et exclusivement vers sa fin propre. Une telle position
néglige 'autonomie et le dynamisme propre de la matiére et de la
nature vivante. Autant immerger définitivement, c’est d’ailleurs sa
tendance, I'agent finalisant dans le devenir et proclamer purement et
simplement que le devenir est de lui-méme évolution finalisée. Le
marxisme est beaucoup plus conséquent, sans étre plus athée pour
autant, a parler structurellement, lorsqu’il affirme en effet la nécessaire
finalité universelle de I’histoire I.

La theése extraordinaire que propose la biologie contemporaine
est au contraire celle méme de cette puissance autonome de la matiere
et de ’évolution vitale. D’elle-méme, de par le hasard de la mutation
génétique, lequel inclut le hasard de la relation d’incertitude de
Heisenberg, de par le concours de la mutation génétique et des
circonstances qui déterminent la sélection des caractéres acquis par
mutation, 1'évolution rend compte du caractere finalis¢ des formes
vivantes. La biologie donne par 1a une intelligibilité propre du phéno-
mene évolutif en le rattachant a ses causes naturelles, totales, pro-
chaines, immédiates et adéquates. Elle explique au gré d'une connais-
sance scientifique spécifique 1'ordre universel de la vie, en ignorant
tout d'une visée finalisante, dont elle serait bien en peine de dire quoi
que ce soit. Elle reste ce faisant sur son terrain, elle n’extrapole en
aucune maniére, ni positivement en recourant & un agent finalisant,
ni négativement en niant la possibilité ou la nécessité d'une Provi-
dence véritable z.

Traitant de I’évolution vitale comme de son objet propre, en la
ramenant a ses causes propres, elle n’exclut pas pourtant la possibilité
de la rattacher a une autre cause, supérieure, premiére, transcendante,
toute-puissante, a condition évidemment que cette cause soit totale

1 La doctrine de Teilhard est significative d’'une attitude qui commande
structurellement 1’ensemble de la philosophie moderne, celle qui consiste &
réduire tout acte naturel, humain, intellectuel ou moral, & Dieu comme & son
seul agent propre, immédiat et adéquat. D’ol les théses du cogito, vérité éter-
nelle créée arbitrairement par un Dieu indifférent (Descartes), du panthéisme
efficient (Malebranche), du panthéisme formel (Spinoza), de I'idée leibnitzienne.
Autant résoudre cette efficience universelle transcendante dans l’immanence
du sujet transcendantal kantien, laquelle prépare alors toutes les variétés de
dialectiques historicistes que la pensée contemporaine connait aujourd’hui.

z Cf. I'excellente introduction a ce probléme par MicHeL DELsoL : Hasard,
ovdre et finalité en biologie. Presses de I'Université Laval, Québec, 1972.



PROVIDENCE ET LIBERTE 165

elle aussi, puisqu'une cause partielle, coordonnée a4 une autre cause
partielle et de méme ordre, peut toujours empécher I'exercice de celle-ci
et suspendre la production de leur effet commun. Il semble donc que
la biologie contemporaine propose une conception de 1’évolution vitale
qui laisse place a une métaphysique de la Providence, au gré de la
notion dégagée ici de la subordination des causes totales et immédiates.
Rien n’empécherait donc de mettre en ceuvre les principes mémes
que les grands aristotéliciens ont utilisés pour rendre compte de la
concordance de la Providence toute-puissante et de la liberté humaine
et de rendre raison par eux de la Providence divine sur le phénomeéne
evolutif. De méme que la transcendance de la toute-puissance divine
lui permet de faire a la fois tel étre et son mode d’étre propre, néces-
saire, contingent ou libre, de méme elle lui permet de réaliser son plan
de finalisation par le hasard efficient de la mutation génétique et de la
sélection biologique. Le caractére finalisé des formes vivantes est un
seul et méme effet de deux ordres de causes subordonnées totales et
immeédiates, dont I'une est universelle, métaphysique et transcendante,
les autres propres, physiques et biologiques, prochaines et adéquates,
la toute-puissance de la Providence et la contingence du hasard.
Dans une perspective aristotélicienne, il est donc permis de
conclure que /'évolution vitale est finalisée, d'une part par accident,
en tant qu’elle est le produit du concours de la mutation génétique
et de la sélection naturelle, c’est-a-dire du développement nécessaire
de la nature vivante et du jeu contingent de ses conditions d’exercice,
d’autre part par soi, en tant qu’elle est voulue par la décision souve-
raine de la Providence. Dans le premier cas, il y aurait finalité dans
le sens d'une cause finale considérée comme finis effectus (par acci-
dent), dans le deuxiéme cas, il y aurait finalité dans le sens d’une
cause finale considérée comme fines cujus gratia 1. L'explication bio-
logique donnerait ainsi le comment du phénomene évolutif dont la
métaphysique, en ramenant toute opération divine a I'amour de Dieu
pour lui-méme, donnerait le pourquor. La métaphysique trouverait
dans la biologie un complément d’intelligibilité plus explicatif quant
au devenir concret du vivant contingent voulu par la Providence,
qu’elle ne saurait jamais le trouver dans I'é¢thique quant au devenir
concret de 'acte libre humain causé par la liberté divine, car celui-ci
ne sera jamais I'objet d’une science rigoureuse, fiit-elle éthique pro-
prement philosophique ou théologie morale. Cette maniére de voir
permettrait en effet de donner un contenu concret, dans le cas de
I’évolution, & la notion de création des espéces vivantes, la biologie
montrant de son c6té comment le dynamisme de la matieére vivante
dispose celle-ci, selon un mode autonome et contingent, a recevoir,

1 Cf. JEAN DE SAINT TuoMAS, Cursus phil., Phil. nat., 1, q. 13, a. 1.



166 ANDRE DE MURALT

dans I'histoire méme de son développement, une forme nouvelle, la
métaphysique de son coté faisant comprendre que la décision éter-
nelle de la Providence créatrice détermine de par sa volonté toute-
puissante l'apparition d’'un phénomeéne évolutif finalisé par soi, au
cours du processus méme qui voit se dérouler le « mécanisme » évolu-
tif, et sans nullement entamer la contingence, le hasard, de celui-ci,
pas plus que la Providence n'aliéne l'autonomie propre de l'acte
libre en le créant contingent dans l'instant méme ou il est produit
efficacement par la volonté humaine (ce serait une extension analo-
gique de la notion de mutualité des causes, telle qu’elle a ¢té définie
plus haut).

Cette maniére de voir permettrait en tout cas d’intégrer les consi-
dérations d’Aristote sur la nature comme cause finale * et sur l'ordre
de 'univers comme imitation de la perfection divine 2, sans abandon-
ner en rien l'autonomie de la nature physique et vivante, si forte-
ment revendiquée par la science contemporaine. Car pour Aristote,
I'univers entier est finalisé par I’Acte pur, I'ame spirituelle humaine,
immédiatement, dans l'acte intentionnel de sagesse par lequel elle
peut étre unie au divin, les étres vivants et physiques, médiatement,
sur le mode de l'exemplarité, en imitant la souveraine perfection du
Premier mouvant immobile, chacun selon sa puissance, par la péren-
nité de leurs générations, la régularité de leurs cycles et de leurs
révolutions naturelles.

Une telle perspective métaphysique permet enfin de comprendre
a quel point les philosophies contemporaines de 1'évolution sont
anthropomorphiques : considérant 1’évolution comme un processus
univoque, continu, sans rupture, sans hasard ni nécessité indifférem-
ment, comme le développement d'un méme sujet ou l'action d'un
seul agent, elles tendent a attribuer a 'univers entier une affectivité
quasi humaine, en le destinant a se fondre dans un embrassement,
un embrasement quasi amoureux 3, qui le rétablit dans son unité
originaire. L'entreprise, pour pieuse qu’elle soit, n’aboutit pas a éta-
blir une intelligibilité satisfaisante. Elle confond métaphysique et
biologie et son apparente beauté poétique ne se nourrit en fait que de
métaphores sentimentales, fort dommageable a 'intention spirituelle
qui 'anime. Si telle était vraiment la sagesse philosophique, il fau-
drait vraiment donner raison & Jean Piaget et a son livre si suggestif :
Sagesse et 1llusions de la philosophie.

1 Physiques, 11, 8.

2 De anima, 11, 4, 415 a 23 sq.

3 Que l'on pense par exemple, par-dela la gnose teilhardienne, au symbo-
lisme orgastique d'un WiLHELM REIcH. 11 s’agit 1a évidemment d’un dévelop-
pement extréme, marqué par la mode psychanalytique, significatif d’une ten-
dance cependant.



PROVIDENCE ET LIBERTE 167

Il faut donc bien marquer les limites dans le cadre desquelles la
perspective qui vient d’étre esquissée peut étre légitimement envisa-
gée. En affirmant une certaine complémentarité de la métaphysique
et de la biologie dans la recherche de l'intelligibilité du phénoméne
évolutif, le métaphysicien ne prétend pas amener une intelligibilité
nouvelle propre — en ce sens la biologie reste plus satisfaisante,
car elle explique mieux, plus adéquatement pour nous le phéno-
mene évolutif — il ne prétend pas non plus se substituer au scienti-
fique, mais il pense pouvoir amener une certaine intelligibilité, uni-
verselle, commune, c’est-d-dire non propre ni spécifique, pour ne
pas dire impropre et inadéquate, a laquelle I'intelligence humaine,
et surtout I'esprit humain, a droit aussi. Il ne s’agit pas de sonder la
fin de I'univers et de révéler aux hommes ébahis le plan providentiel,
comme le croyait naivement Descartes, qui y voyait une raison de
refuser la causalité finale. Il s’agit simplement de dire ceci, et selon
la signification étroitement limitée des termes employés : le caractére
finalisé de 1’évolution vivante est 1'effet unique et identique de deux
causes subordonnées, totales et immédiates, I'une premiere, commune,
métaphysique, providentielle, la toute puissance de la volonté divine,
I'autre, seconde, propre, physique, adéquate, le jeu des causes natu-
relles. Au gré de cette subordination et des formes diverses qu’elle
peut prendre, concours simultané, prémotion physique, la cause
premieére meut le hasard et la nécessité de l'univers a constituer des
formes vivantes nouvelles qui évolueront d’elles-mémes vers une plus
grande perfection fonctionnelle. Et quel est donc cet étre suffisamment
maitre du jeu universel des causes naturelles, nécessaires ou con-
tingentes, pour permettre a un rayonnement électromagnétique de
traverser I'immensité du cosmos, de frapper une cellule vivante et de
provoquer en elle une mutation source de vie nouvelle ? Quelle est
cette liberté dominatrice capable non seulement de régir souveraine-
ment I'ordre nécessaire de I'univers, mais aussi de mener infailliblement
le jeu contingent des probabilités les plus improbables ? Qui, sinon
la Providence divine qui, dans sa prescience librement vraie du futur
contingent, dans sa connaissance infaillible, cause a la fois le hasard
et la nécessité, et leur communique de par sa toute-puissance une
participation autonome a sa causalité efficace. Il y a dans ce cas pré-
cis une occasion de concevoir le rapport de la science et de la méta-
physique de maniére moins sommairement exclusive qu’on ne le fait
d’habitude, une occasion de rendre justice a I'une et a l'autre, sans
porter préjudice ni a I'une ni a 'autre  ; il y a ici surtout une occasion

1 Occasion de préciser d’abord le vocabulaire. Car l'opposition mécani-
cisme — finalisme, pour pratique qu’elle soit, semble fallacieuse. Le jeu des
causes naturelles (hasard de la mutation génétique, jeu contingent de 1’adapta-



168 ANDRE DE MURALT

d’honorer la toute-puissance divine et la liberté humaine, de maniére
digne et juste, équitable et salutaire. Il ne faut pas, disaient les grands
aristotéliciens du X VIIe siecle, chercher la concordance de la Providence
et de la liberté, mais fonder la liberté humaine dans la toute-puissance
transcendante et intelligente de la volonté divine. Il ne faut pas
davantage aujourd’hui chercher d’autre concordance entre la Pro-
vidence et la nature vivante finalisée que l'universelle puissance
divine qui cause le hasard et la nécessité. Il faut concevoir la puissance
divine sur la liberté humaine et accepter que cette conception ne nous
révele pas la fin de I'histoire, contrairement a ce que prétend béatement
I'idéologie contemporaine du devenir universel.

tion au sein d’un univers déterminé par l'interaction de causes nécessaires et
contingentes) provoque le caractére finalisé des formes vivantes. Il n’y a rien
la de mécaniciste a proprement parler, tout au plus l'absence de référence
a un agent finalisant, c’est-a-dire agissant selon une fin connue et voulue, De
méme, le terme de finalisme, opposé contrairement i celui de mécanicisme,
laisse entendre que si l’agent finalisant n’est pas la cause propre, immédiate
et adéquate, du caracteére finalisé des formes vivantes, il est simplement évacué
par l'explication dite mécaniciste, que, si au contraire l'agent finalisant est
réellement transcendant au mouvement de ’évolution vivante, il reléeve des
réveries et des illusions séculaires de la philosophie. L’évocation de cette simple
difficulté de terminologie laisse entrevoir combien une métaphysique bien
fondée, claire, simple, exempte de prétentions, est nécessaire a 'intelligibilité du
probléme.

Imprimerie La Concorde, Lausanne (Suisse)



v
]

I

=




	Providence et liberté : contribution à l'étude des rapports entre création et évolution

