
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1975)

Heft: 2

Artikel: Providence et liberté : contribution à l'étude des rapports entre création
et évolution

Autor: Muralt, André de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381057

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381057
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PROVIDENCE ET LIBERTE
Contribution à l'étude des rapports entre création et évolution

par André de Muralt

Frère, le monde est aveugle et l'on voit bien que tu en viens.
Vous qui vivez, vous reportez au ciel l'unique raison de
toutes choses. Comme s'il entraînait tout avec lui sous une loi
de nécessité.

S'il en était ainsi, le libre arbitre serait détruit en vous,
et il n'y aurait plus de justice à recueillir la joie pour le bien,
le deuil pour le mal.

Dante : Le Purgatoire, XVI.

Le propos de la présente étude peut paraître exorbitant, et il l'est
en effet. Aussi ne prétend-il n'être ni original ni exhaustif. Il ne s'agit
pas de dévoiler une nouvelle doctrine de la Providence et de la liberté,
ni de développer la totalité des théories exposées jusqu'à nos jours
sur ce sujet. Il s'agit plus simplement d'en donner les éléments
d'intelligibilité, de façon à préserver les deux termes de la relation
sans porter préjudice ni à l'un ni à l'autre.

La perspective de l'exposé qui suit ne sera donc pas historique,
mais structurelle : il faut comprendre, non raconter, et puisqu'aucune
des positions possibles sur le problème de la Providence et de la
liberté ne peut se comprendre seule, il s'agit de rechercher
métaphysiquement le point de vue qui permet à la fois l'analyse des doctrines
particulières et leur compréhension dans le respect de leur intelligibilité
propre. C'est là une méthode philosophique susceptible de dépoussiérer
bien des problèmes anciens, prétendument dépassés, en en faisant
apparaître la nécessité pour la pensée de l'homme, dans la mesure
où celle-ci s'exprime dans telle ou telle structure.

Il apparaît ainsi que le problème de la Providence et de la liberté
n'est pas mort avec le dernier des philosophes classiques, mais qu'il
continue d'animer le débat entre la hberté et la nécessité dans la
phénoménologie hégélienne, dans la sociophysique marxiste, dans



130 andre de muralt

l'évolutionnisme teilhardien, dans l'ontologie heideggerienne, dans
l'existentialisme sartrien. Rien n'est plus décevant cependant que de

justifier l'étude d'un problème prétendument passé par son actualité
ou ses résonances modernes. C'est là de mauvaise apologétique
philosophique. Autant dire, ce qui serait tout aussi vrai que le point
de vue incriminé ici, que Martin Heidegger est réactionnaire parce qu'il
présocratise, que Karl Rahner n'est pas de son temps parce qu'il
néo-platonise. Laissons cela : il faut procéder philosophiquement et
faire apparaître sur le point précis qui nous occupe les structures de

pensée que l'esprit humain ne peut pas ne pas mettre en œuvre quand
U médite sur la Providence et la liberté.

i. la connaissance du futur contingent dans
le Peri Hermeneias d'Aristote

Le problème de la Providence et de la liberté implique un problème
de préconnaissance d'un futur contingent. C'est là un aspect de la
connaissance dont la philosophie grecque, et Aristote très particulièrement,

ont pris une conscience très aiguë. De fait, la métaphysique
occidentale de la Providence s'est développée sur la base du chapitre g
du Peri Hermeneias, du Traité de l'interprétation d'Aristote, et rien
n'est plus intéressant que de discerner l'enjeu métaphysique des

abondantes controverses que ce traité a suscitées, des Stoïciens à
Charles Secrétan, en passant par Cicéron, Boèce, Thomas d'Aquin,
Duns Scot, Bradwardine, Occam, Wiclef, Luther, Molina et Leibniz.
Il vaut la peine de retourner à la source pour y voir naître tout à la
fois la controverse elle-même, ses éléments d'intelligibilité et les

structures de ses interprétation, possibles.
Aristote se pose la question de savoir quel mode de vérité (ou de

fausseté) appartient à une proposition humaine portant sur le futur
contingent. En prolongement de sa logique et de sa métaphysique,
il propose deux hypothèses qu'il rejette et une résolution.

Première hypothèse. De deux propositions contradictoires portant
sur le futur contingent, l'une est vraie, l'autre fausse nécessairement,
en raison du principe de non-contradiction et du principe du tiers-
exclu. La vérité de l'une implique donc nécessairement la nécessité
du futur contingent, c'est-à-dire détruit la possibilité même de sa

contingence. S'il est vrai de dire : A sera, c'est que A sera, et ne peut
pas ne pas être futur. La vérité déterminée de la proposition portant
sur le futur contingent, absolue en raison du principe de non-contradiction,

affirme donc la nécessité de l'ordre universel, lequel ne laisse

plus place à aucune indétermination. L'univers physique, la matière,



PROVIDENCE ET LIBERTÉ I3I

la vie, ne peuvent plus être conçus comme doués de spontanéité, de

dynamisme propre, ni comme susceptibles de transformation et de

perfectionnement autonomes : au sens strict, l'univers ne devient plus,
il est, nécessaire comme l'être de Parmenide. De même, dans la vie
morale, plus d'actes délibérés, de conseil, de choix responsable et
méritant. L'homme ne peut plus poser d'actes propres, au gré d'un
dynamisme volontaire, déhbéré, libre et responsable. La vérité
déterminée et absolue du futur contingent supprime sa liberté et
enlève à son histoire son caractère proprement humain *.

Deuxième hypothèse. Ce sont là des conséquences inadmissibles.
S'il n'y paraît pas immédiatement pour le monde physique vu par le
scientifique — l'indétermination dans la nature physique et biologique
est somme toute une découverte récente —¦, cela est évident en ce qui
concerne la contingence et la liberté humaines. Car la contingence,
le hasard, le fortuit, sont éprouvés et attestés par l'expérience et le
sentiment intérieur, la liberté est un élément constitutif de la conscience

que l'homme prend de lui-même 2. L'affirmation de la contingence
et de la liberté exige la négation des principes qui entraînaient leur
négation : la nécessaire vérité ou fausseté des propositions portant
sur le futur contingent. Aucune des contradictoires portant sur le
futur contingent n'est donc nécessaire, ni l'une ni l'autre n'est ni
vraie ni fausse absolument. Chacune d'elle est neutre, ou plutôt
la proposition elle-même, qui formule le futur contingent, est neutre
(neutra) quant à sa vérité ou à sa fausseté.

Mais par là même l'indétermination qu'il fallait sauver est
paradoxalement éliminée 3, et le principe de non-contradiction rejeté.

La contingence et la liberté semblent en effet exiger l'affirmation
d'une tierce possibilité, celle d'un moyen terme entre le vrai et le faux,
lesquels semblent garantir du même coup aussi bien le dynamisme
constituant de la nature que l'histoire comme créatrice de valeurs et
d'humanité. Apparaît ici un thème d'une grande ampleur philosophique,

susceptible de se déployer aussi bien sur un plan métaphysique
que sur un plan strictement logique. La liberté du Dieu cartésien
est créatrice de la non-contradiction mais n'y est pas soumise, la
phénoménologie hégélienne est spontanément, c'est-à-dire librement,
constitutive d'histoire naturelle, humaine et spirituelle, dans la
mesure où elle définit son propre mouvement comme une contradiction

1 Peri Herrn., I, 9, 18 a 33 ; 18 b 26.
2 Ibid., I, 9, 18 b 31 ; 19 a 7.
3 Ibid., I, 9, 18 b 17. —¦ L'expression de neutra, complexa neutra, est utilisé

par Duns Scoi : Opus oxoniense, I, dist. 38 et 39, à propos de la prescience par
Dieu des futurs contingents, reprise par Occam : Expositio aurea, Commentaire
du Peri Hermeneias, I, 9, § Hinc infert duo coroliarla, Ed. Bologne 1496, Reprint
Gregg, 1964.



132 ANDRE DE MURALT

exercée. On sait que la philosophie contemporaine est dominée par
cette structure de pensée héraclitéenne, mais on ignore le plus souvent
qu'elle l'est en prolongement de la logique des propositions neutres,
telle qu'eUe a été élaborée après le Peri Hermeneias, par Pierre
d'AurioleI, Guillaume d'Occam2, et en accord avec la logique
formelle contemporaine, avec la logique à trois valeurs de Lukacievicz
en particulier 3.

Résolution. Mais s'il faut, pour sauver la contingence et le libre
arbitre, sacrifier la non-contradiction, qui demeure absolument quoi
qu'on ait pu en dire le premier critère d'intelligibilité, le prix est trop
considérable et Aristote n'est pas près de le payer. A son avis, les deux
positions précédentes négligent le même point, soit le caractère
indéterminé de l'être du futur contingent 4, d'où suit le caractère
indéterminé de la connaissance vraie ou fausse de celui-ci 5. Si le futur
contingent est futur, c'est qu'il n'est pas, c'est-à-dire, pour le
distinguer du non-être avec qui il a en commun de n'être pas, qu'il n'est

pas encore. S'il est contingent, c'est bien qu'il n'est pas absolument
non-être, qu'U est cependant en quelque manière, c'est-à-dire dans sa

cause, comme projeté, prévisible sinon prévu. Mais alors que le futur
nécessaire est virtuellement et nécessairement dans sa cause propre,
laquelle n'est déterminée qu'à ce seul effet, le futur contingent est

potentiellement et accidentellement dans sa cause, ce qui signifie
que sa cause peut, le cas échéant dans le futur, le produire ou ne le

produire pas ou produire un autre effet. La cause du futur contingent
est donc responsable du caractère indéterminé de l'être du futur
contingent, en ce qu'elle n'est pas, dans sa causalité même, déterminée
à ce seul futur contingent. Par conséquent, l'être même du futur
contingent, indéterminé, contingent, accidentel (toutes notions
voisines, mais distinctes) ne peut correspondre à une proposition
déterminée quant à sa vérité ou à sa fausseté, ni positivement ni
négativement : ce qui n'est pas en acte ne peut être connu en acte.
Ce qui revient à dire qu'il n'est pas possible d'affirmer que de deux
contradictoires portant sur le futur contingent l'une est nécessairement
vraie et l'autre nécessairement fausse, ni qu'aucune d'elles n'est ni

1 In Sententiarum, I, dist. 38 a. 3, Ed. Rome, tome 1, 1596, Reprint Minerva
Francfort.

2 De praedestinatione, Ms inédit, cité Michalski : La philosophie au
XIVe siècle. Reprint de plusieurs articles parus en Pologne avant 1939, Minerva,
Francfort, 1969, p. 347.

3 Cf. Michalski, op. cit., p. 335.
4 Comparer Peri Herrn., I, 9, 18 b 16 et 18 b 24.
5 Puisque les propositions sont vraies semblablement aux choses (Peri

Herrn., I, 9, 19 a 33), puisque l'objet détermine la puissance de connaître (De
Anima, II, 4), c'est-à-dire en raison de la convertibilité des transcendantaux
verum et ens (Mêtaph., a, 993 b 30 ; Thomas : In Peri Herrn., I, lect. 13, n° 170).



PROVIDENCE ET LIBERTE 133

vraie ni fausse : chacune d'elles au contraire est indéterminément vraie
ou fausse x.

Il reste cependant vrai cle dire que l'alternative, elle, est vraie,
nécessairement et déterminément : nécessairement, il y aura demain
une bataille navale ou il n'y en aura pas », mais aucune des parties de
l'alternative n'est ni vraie ni fausse déterminément. Le caractère
indéterminé de la vérité ou de la fausseté de la proposition portant
sur le futur contingent est donc l'expression, non le garant, de la
contingence du futur contingent et en particulier de la liberté humaine.
Aucune des contradictoires n'étant vraie déterminément, l'action
morale est assurée de ne pas être vaine, la volonté humaine peut
délibérer, choisir, engendrer librement tel action responsable et
méritante 3. De même que l'univers physique et biologique peut être
conçu comme un monde où peuvent se produire quelques nouveautés,
de même la vie de l'homme apparaît comme une histoire autonome.

2. les prolongements métaphysiques de la doctrine du
Peri Hermeneias : prescience divine et liberté humaine

Aristote n'est pas allé plus loin dans cette voie. Mais la doctrine du
Peri Hermeneias a connu un prolongement extraordinaire dans la
métaphysique de la Providence, telle que les siècles suivants l'ont
développée. Car le problème du futur contingent se pose évidemment
avec une acuité immédiate à toute métaphysique qui tente de pénétrer
autant que faire se peut la nature de cet Etre premier, intelligence
souveraine et volonté toute-puissante que chacune reconnaît être
Dieu.

Dans la ligne de l'héritage d'Aristote, les métaphysiciens occidentaux,

principalement médiévaux, ont développé en effet l'idée d'un
Dieu connaissant de soi et par là de toutes choses possibles, réelles,
nécessaires ou contingentes, d'un Dieu volonté s'aimant soi-même
et du même acte toute autre chose qu'il aurait pu produire par mode

1 Matériellement, il y a peu de différence dans la formulation entre dire :

« de deux propositions contradictoires sur un futur contingent, ni l'une ni
l'autre n'est vraie », et dire : « l'une et l'autre sont vraies ou fausses
indéterminément ». Quant à la chose, la différence est de taille. Boèce le souligne bien
dans son Commentaire sur le Peri Hermeneias, Patr. lat., tome 64, col. 498.
Ce n'est cependant pas la seule ressemblance de formulation entre la deuxième
et la troisième hypothèse du Peri Hermeneias, I, 9, d'ARiSTOTE, mais bien une
structure de pensée spécifiquement non aristotélicienne, qui a fait croire à
Duns Scot, Auriole, Occam, qu'Aristote optait pour la deuxième hypothèse.

2 Peri Herrn., I, 9, 19 a 30.
3 Ibid., I, 9, 18 b 31.



134 andre de muralt

de création. Dans ces conditions comment concüier une prescience
divine des futurs contingents avec la contingence et la liberté créées,

sans exclure l'un des termes de la relation L'analyse aristotélicienne
de la vérité du futur contingent trouvera immédiatement un champ
nouveau, disons mieux, son champ propre d'application L

Pour les uns, la science divine ne peut souffrir de limitation à sa

perfection actuelle et éternelle. Tout ce qui arrive, est arrivé, arrivera,
est l'objet immédiat d'une connaissance certaine et déterminément
vraie. Le futur est connu donc absolument comme futur de par
l'éternité de ia connaissance divine devant et dans laquelle tout
moment de l'histoire à venir est présent nécessairement. Le futur est

donc prévu nécessairement tel qu'il sera et, puisque l'efficience
souveraine de la volonté divine réalise infailliblement le plan de la

sagesse divine (nihil volitum quin praecognitum), la vérité de la
prescience divine entraîne la nécessité du futur et exclut sa contingence.
Toute chose arrive selon le dessein divin selon qu'elle a été vue dans la
science divine. La liberté s'évanouit devant la vérité nécessaire de

l'intelligence, du fatum divin. Cette position où l'on peut rencontrer
aussi bien les Stoïciens que le néo-platonisme et l'averroîsme latin
dans la mesure où celui-ci platonise », inspire également, selon une
forme originale, l'Ethique de Spinoza et la Phénoménologie de l'Esprit
de Hegel dans laquelle le devenir universel est la réalisation nécessaire
du Concept originel de l'Esprit. Elle se définit parfaitement dans
l'identité parménidienne vérité-nécessité et assure, au moins théoriquement,

une absolue intelligibilité métaphysique de l'ordre universel,
dans la mesure où elle éUmine ce trouble-fête qu'est la contingence
libre. Il n'est pas jusqu'à la Critique kantienne qui n'admette la même
équation pour ce qui est du monde des phénomènes, quitte à juxtaposer
ou du moins à insérer dans le réseau nécessaire des phénomènes, un
ordre de liberté et de contingence, de lui-même réfractaire à toute
intelligibilité scientifique.

1 II est significatif de constater que presque tous les commentaires médiévaux
du Peri Hermeneias débouchent sur le problème de la prescience et de la
providence, en particulier chez Thomas, Duns Scot, Occam, Auriole. Même
Leibniz fera allusion à cette problématique, cf. note 5, p. 150. Cf. une excellente
introduction au problème de la prescience au XIVe siècle dans H. Schwamm :

Das göttliche Vorherwissen bei Duns Scotus und seinen ersten Anhängern,
Innsbruck, 1934.

2 Cicéron : De divinatione, I, 55, rapporte que les Stoïciens prouvaient le
déterminisme par la nécessaire exclusive de deux propositions contradictoires
portant sur le futur contingent. — Le néo-platonisme, dans la mesure où il
prolonge le platonisme dans le sens d'une émanation du monde à partir des
idées, ne laisse que peu de place à la contingence et à la liberté. L'idée est
l'être-connu-de-soi de toutes choses et de tout ce qui peut leur advenir. La
contingence dès lors, c'est l'indéterminé, la matière, le mal, c'est-à-dire la
négation.



PROVIDENCE ET LIBERTÉ I35

Pourtant, d'autres, s'appuyant soit sur la conviction de leur
expérience intime, soit sur le témoignage de leur foi, refusent une
solution aussi exclusive de l'initiative proprement humaine. Dieu, qu'il
se connaisse ou non, ne peut de toute manière et en aucun cas connaître
de manière certaine le futur contingent, puisqu'il lui enlèverait par là
même le caractère propre qu'atteste l'expérience la plus commune
des hommes : sa contingence ou sa liberté. Dieu, n'ayant pas la
prescience des futurs contingents, ne peut donc les prédéterminer,
il garantit par là la liberté de l'homme et fonde sa moralité. Une
position de ce genre, qui exhale une certaine saveur pélagienne,
se retrouve chez de nombreux auteurs médiévaux, comme Pierre
d'Auriole J ou Guillaume d'Occam. Pour ce redoutable maître de la
philosophie moderne d'ailleurs, elle se définit comme une position
purement philosophique, la théologie, fondée sur la foi chrétienne,
se devant, elle, d'admettre la prescience des futurs contingents, sans

pour autant exclure la contingence du futur libre, mais ne pouvant
en aucun cas prétendre concevoir le rapport de l'une et de l'autre 2.

Elle trouve une formulation étonnamment vigoureuse chez un
métaphysicien trop oublié de notre pays, Charles Secrétan 3, ainsi que chez

un grand esprit du 19e siècle français, Jules Lequier 4. Elle anime un
autre aspect de la phénoménologie hégélienne, dialectiquement
complémentaire, c'est-à-dire complémentaire dans la contradiction,
du premier évoqué plus haut, selon lequel les moments successifs du
devenir universel ne sont pas prescrits nécessairement dans le Concept
originel de l'Esprit, mais surgissent de par et dans le libre épanouissement

historique de celui-ci 5.

1 In Sententiarum, dist. 38, a. 3, Ed. cit., I, p. 886.
2 Expositio aurea. Commentaire du Peri Hermeneias. Ed. cit. — In

Sententiarum, I, dist. 38, q. unique, L., Ed. Lyon, 1494-1496. Reprint Gregg, 1962.
3 Philosophie de la liberté, I, L'idée, leçon 17, Les attributs divins compris

dans la liberté divine, 2e éd., Paris, 1866, p. 404 et 405. Chose curieuse, Charles
Secrétan lie la toute science selon qu'il la rejette, en particulier la prescience,
à l'immédiate présence actuelle de toute chose à l'intelligence divine éternelle.
Thomas : Summa theol., I, q. 14, a. 9 et 13, le fait aussi sans en tirer les
conséquences spinozistes qui semblent nécessaires à Secrétan. Celui-ci donc, comme
Cicéron, dans le De divinatione, estime que Dieu peut ne pas connaître
certaines choses d'avance, en particulier les événements contingents et libres.
Opinion que le grand défenseur de la « cause de Dieu contre les Pélagiens »,

Thomas Bradwardine : De causa Dei contra Pelagianos, III, c. 13, p. 689.
Ed. Savile, Londres, 1618. Reprint Minerva, Francfort, 1964, juge execranda.
De même, Dieu, pour Secrétan, peut «restreindre son action directe pour
laisser une sphère propre à sa créature », op. cit., II, L'histoire, leçon 1, p. 24.

4 La recherche d'une première vérité. Fragments posthumes, p. 214 à 216.
Ed. Renouvier, Paris, 1865. Lequier trouve exactement les mêmes formules
que Secrétan.

5 Cf. Muralt : Die Einheit der heutigen Philosophie, Johannes-Verlag,
Zürich-Köln, 1966.



136 ANDRÉ DE MURALT

Le fait qu'un Charles Secrétan assume structurellement la deuxième

hypothèse du Peri Hermeneias est hautement significatif, surtout
si l'on souligne le fait que Secrétan écrit une Philosophie de la liberté.
Si la vérité du futur contingent est nécessaire, elle ne peut l'être qu'en
raison de l'application du principe de non contradiction à un cas

particulier de connaissance. Ce qui est produit par Dieu est voulu
de manière souverainement efficace par lui, et ce qui est voulu par lui
est connu de lui au préalable. C'est là, aux yeux d'Occam et de
Secrétan, le vice radical de la métaphysique qui aboutit à la
conception d'un futur universellement nécessaire. La subordination sinon
la réduction de la volonté à l'intelligence, voilà la source de la nécessité,
n'est-ce pas évident si l'on considère le mathématisme du
néoplatonisme, de Spinoza, de Leibniz Voilà donc ce qu'il faut rejeter :

à l'identité parmédienne vérité-nécessité, il faut opposer l'identité
héraclitéenne volonté-liberté. La liberté humaine se fonde donc dans
cette perspective, dans la liberté souveraine de Dieu, dans la toute-
puissance absolue de Dieu, source absolue des opérations divines,
source libre de l'être même de Dieu. Je suis ce que je veux, dit le Dieu
de Charles Secrétan », comme l'homme de Jean-Paul Sartre, en réponse
à l'Esse est deus de Meister Eckhardt et au Dieu est Idée du
néoplatonisme.

La prescience divine du futur contingent est donc éliminée au
profit d'une volonté souveraine, d'une toute-puissance absolue, au
sens strict que cette proposition revêt chez Occam et dans toute la
philosophie moderne : potentia absoluta ab omni ordine sapientiae 2.

Ce qui restait cependant hypothèse théologique chez Occam et les
occamiens du 14e siècle, la contingence radicale de l'univers créé
de potentia absoluta dei, devient chez Descartes le fait même de la
hberté arbitraire de Dieu créant les vérités éternelles, et chez Secrétan
comme chez Sartre, la nécessité même de la liberté.

Mais, enfin, pour sauver la contingence et la liberté, les partisans
de la deuxième hypothèse d'Aristote n'ont-ils pas été trop loin eux
aussi N'introduisent-ils pas une double imperfection dans l'être

1 Philosophie de la liberté, I, L'idée, leçon 15, p. 365 ; II, L'histoire, leçon 1,

p. 16. Dieu est ce qu'il veut, au point qu'il peut, en tant que sur-naturel, ne
pas être infini (cf. ibid., I, leçon 17, p. 405, et note 3, p. 145). Si nous sommes
libres, c'est que Dieu a volontairement restreint sa causalité sur nous (ibid., II,
leçon 1, p. 24).

2 Occam : Opus nonaginta dierum, c. 95, § Quarto declarant. Ed. Lyon,
1494-1496. Reprint Gregg, 1962 ; Dieu peut de potentia absoluta ce qu'il ne
peut pas de potentia ordinata ; cependant rien n'est produit par Dieu que Dieu
n'ait ordonné de potentia ordinata. Malgré l'effort qu'OccAM fait pour appuyer
sa doctrine sur celle de Thomas : Contra Gentiles, III, c. 98, n° 2744, il ne peut
éviter que la distinciio formalis a parte rei scotiste qu'il met en œuvre
implicitement, n'aboutisse ici à sa conséquence nécessaire, Yarbitraire ou Y;

rence, comme dirait Descartes, de l'ordre divin.



PROVIDENCE ET LIBERTE 137

divin en le faisant dépendre de la réalisation du futur contingent par
la contingence du hasard ou par la liberté de l'homme, double
imperfection en ce que l'intelligence devrait « attendre » l'existence de fait
du futur contingent pour le connaître et en ce que celle-ci échapperait
à sa volonté souverainement efficace z De nombreux auteurs l'ont
pensé, prenant conscience par là même que le débat s'enfermait dans
des limites trop étroites : « la prescience exclut la liberté, la liberté
exclut la prescience, et par suite la toute-puissance », tel ne peut être
le dilemme sous peine de perdre l'un ou l'autre des termes de la
relation Providence-liberté 2. Si Dieu est le premier être, l'intelligence
et la volonté en acte pur, il n'en découle peut-être pas nécessairement
que l'homme en perde sa liberté et l'univers une certaine contingence.
Inversement, si le monde manifeste évidemment des rencontres
fortuites de lignes causales différentes, si de nombreux phénomènes
ne doivent leur existence qu'au hasard, en particulier peut-être le
mouvement finalisé de la vie, si l'expérience intime de l'homme atteste
sa liberté, faut-il pour autant exclure la prescience et la toute-puissance
divines L'alternative est sans doute trop simple, et elle ne saurait
se justifier que pour un bon sens trop bien partagé pour ne pas être
fallacieux.

3. Providence et liberté : structures des positions possibles

C'est cette problématique que vient féconder la résolution
aristotélicienne de la connaissance du futur contingent, et c'est le mérite
des grands aristotéliciens de l'avoir compris.

Les éléments de la position aristotélicienne

Aristote lui-même se place à un point de vue humain : pour
l'homme, il est évident que la vérité du futur contingent est indéterminée

et eUe ne se transformera en vérité nécessaire que quand le

contingent aura cessé d'être futur, c'est-à-dire quand il sera réalisé,
soit par le concours de séries causales différentes (par le hasard),
soit par le libre arbitre humain. A ce moment, le contingent pourra
être connu déterminément, car il jouira alors d'une nécessité propre,
celle même du futur contingent en tant que réalisé, nécessité
hypothétique s'exprimant de la manière suivante : si A est, il est. Il faut
noter, car le fait est assez remarquable, que c'est la seule nécessité

1 Boèce : De consolatione philosophiae, V, prosa 3, accusent certains de
professer cette négation de la prescience. C'est en tout cas la position de
Molina, cf. plus bas.

2 C'est le dilemme tel qu'il est présenté par Charles Secrétan, à quoi
celui-ci répond que la toute-puissance se limite volontairement à ne pas pouvoir

tout.



138 ANDRÉ DE MURALT

que reconnaisse le nominalisme d'Occam et la logique formelle
contemporaine, la nécessité de fait d'un être radicalement contingent
en tant que dépendant d'une toute-puissance absolue indifférente, la
nécessité hypothétique de potentia absoluta prenant ainsi la place de

l'affirmation de ce qui est en tant que non contradictoire L
Mais ce qui est vrai de l'homme ne saurait l'être de Dieu par une

immédiate transposition univoque : il n'est pas de soi évident que
l'intelligence suprême de Dieu ne connaisse le futur contingent que
quand celui-ci est réalisé de fait.

De même, lorsque l'homme affirme le vrai, c'est que l'objet sur
lequel porte sa proposition existe tel qu'il est affirmé, autrement dit,
la proposition vraie du futur contingent correspondant nécessairement
à son objet vrai, le futur contingent ne peut pas ne pas être nécessairement

2. Ici aussi, ce qui est vrai au niveau de la connaissance humaine,
ne l'est pas nécessairement de Dieu par une simple transposition
univoque. Il n'est pas de prime abord certain qu'une connaissance
déterminée du futur contingent par Dieu exclue la contingence et la
liberté créées.

Dire d'une part que le futur contingent n'est connu de Dieu que
quand il est réalisé de fait et que d'autre part la connaissance certaine

par Dieu du futur contingent détruit la contingence de celui-ci,
pourrait donc bien relever du même anthropomorphisme univoque.
Aussi bien les grands aristotéliciens scolastiques distinguent-ils
la possibilité pour l'intelligence humaine d'affirmer que Dieu connaît
déterminément le futur contingent, même si celui-ci n'existe pas
actuellement, et que la prescience divine ne prédétermine pas
nécessairement le futur contingent, c'est-à-dire n'empêche pas sa contingence.

Ici il faut esquisser rapidement quelques positions classiques de la
métaphysique de structure aristotélicienne. Dans la connaissance
divine, elle distingue la connaissance que Dieu prend de lui-même
dans et par l'immédiateté de son actualité absolue ; la connaissance
qu'il prend par là même des possibles proprement dits, que ceux-ci
soient contradictoires entre eux, qu'ils soient appelés à se réaliser ou
non (il n'y a pas qu'un seul monde possible), c'est la science de simple
intelligence ; la connaissance de ce qui a été, de ce qui est et de ce qui
sera, c'est-à-dire des possibles réalisés et futurs, de par la toute-
puissance divine, comme étant autant de participations, d'imitations
possibles, désormais réalisées ou à réaliser, de l'excellence divine,

1 Cf. Murali : Kant, le dernier occamien, Revue de métaphysique et de
morale, Paris, 1974, n° spécial pour le 250e anniversaire de Kant. — Sur les
deux aspects du contingent, futur ou réalisé, Thomas : Summa theol., I, q. 14, a.
13 ; De veritate, q. 2, a. 12, ad. 1.

2 Peri Herrn., I, 9, 18 a 33.



PROVIDENCE ET LIBERTE 139

c'est la science de vision '. Parmi les possibles futurs, il faut compter
bien entendu ceux qui le sont selon un ordre de nécessité et ceux qui
le sont selon un ordre de contingence ou de liberté. La science de
simple intelligence n'implique rien d'autre, si l'on peut ainsi parler,
que l'essence et l'intelligence divines, et le métaphysicien ne peut
utihser, pour penser Dieu comme intelligent, que la notion d'inteUi-
gence, laquelle n'implique quant à nous que la notion d'activité
intellectuelle, même si le sujet auquel elle est attribuée, Dieu lui-même
en l'occurrence, connaît selon une intelligence indiscernable de sa
volonté. L'intelligence divine n'a en effet qu'à se connaître elle-même

pour découvrir en elle l'infinité des modes possibles selon lesquels
l'être divin pourrait être participé 2. La science de vision implique
de plus l'acte de la volonté divine, car elle connaît non seulement la
participabilité de l'être divin, mais les participations réeUes, effectives
ou futures, à l'être divin, c'est-à-dire telle ou telle chose actuelle ou à

venir. CeUe-ci n'existe pas de soi et le métaphysicien doit, pour penser
ce mode de l'intellection divine, utiliser la notion de volonté qui quant
à nous n'implique nullement celle de connaissance, même si en Dieu
la volonté est nécessairement et essentiellement intelligente, ce que
le métaphysicien exprime, avec les moyens conceptuels dont il dispose,
en disant qu'en Dieu, dans la science de vision, la volonté se conjoint
à l'intelligence, pour constituer ce que l'on pourrait aussi appeler la
pensée créatrice de Dieu. En ce sens, la science de vision est un certain
exercice de l'intelligence, conjoint à la volonté, secundum quod habet
voluntatem conjunctam 3 : elle s'exerce de soi comme une connaissance
productrice et s'exprime en cette espèce de notions divines que sont
les idées, quasi-concepts de la science divine, règles de l'activité
créatrice, dont la notion est empruntée analogiquement à l'idée de
l'artiste humain, ou, philosophiquement parlant, aux idées platoniciennes

dont elles diffèrent cependant en ce qu'elles sont « concepts »

des choses individuelles, possibles, réelles ou futures, et non concepts
des genres premiers de l'être 4.

La structure néo-platonicienne

Et c'est cette science de vision qui préside à l'ordre providentiel
de l'univers. C'est elle qui exprime la Uberté de la création divine et
fonde en particulier la contingence et la liberté de certaines choses

1 Thomas : Summa theol., I, q. 14, a. 9.
2 Summa theol., I, q. 15, De ideis divinis.
3 Summa theol., I, q. 14, a. 8 ; De veritate, q. 2, a. 14.
4 Les idées divines sont l'aspect, imparfaitement, c'est-à-dire analogiquement

pensé par l'homme, de connaissance objective (cf. le conceptus objectivus
de la pensée scolastique finissante) qu'implique la Providence personnelle et
aimante de Dieu à l'égard de chaque créature individuelle.



140 ANDRE DE MURALT

créées. On peut s'en rendre compte négativement d'abord en
explicitant brièvement la position néo-platonicienne déjà évoquée plus
haut. Celle-ci n'admet de fait dans l'intelligence divine à l'égard des

choses particulières que ce qui a été appiè ici science de simple
intelligence, et elle la conçoit comme la règle idéale et nécessitante de l'acte
créateur. Dans ces conditions, l'ordre de l'univers se définit comme la
réalisation nécessaire de tous les possibles divins, c'est-à-dire de

l'infinité des modes selon lesquels les créatures peuvent participer
leur cause première. L'univers créé est donc le seul monde possible,
le nôtre, non seulement le plus parfait possible (sauf pour les gnoses
de type néo-platonisant), mais aussi l'unique et le seul nécessaire.

La création, bien plutôt qu'un acte volontaire et libre de la toute-
puissance divine, est l'émanation nécessaire et infinie du multiple
indéfini à partir de l'Un originaire. Le monde ne connaît ni hasard, ni
contingence, ni liberté, pas plus qu'il ne connaît absolument le mal ou
l'imperfection (le mal et l'imperfection n'étant que non-être, n'étant
que négatifs ou relatifs et se définissant métaphysiquement selon

l'éloignement progressif des êtres émanés par rapport à l'Un
originaire). La prescience divine, c'est-à-dire l'idée même du futur étant
absolument déterminée et déterminément vraie, nécessite absolument
le futur et ne laisse subsister en lui aucun trait de contingence positive.

Elaboration de la structure aristotélicienne : Thomas d'Aquin et Duns
Scot

Pour éviter une telle conséquence, qui prolonge la ligne tracée par
la première hypothèse du Peri Hermeneias, les aristotéliciens
explicitent la résolution du Stagirite en deux directions. D'une part,
Us montrent que la vérité d'une proposition portant sur le futur
contingent est pour nous indéterminée quant au futur contingent
lui-même, tout en étant pleinement déterminée pour la pensée divine,
ce qui revient à dire que la connaissance humaine du futur contingent
reste indéterminément vraie jusqu'à la réalisation effective de celui-ci,
alors même cjue la prescience divine le connaît avec une certitude
absolue. Cet aspect des choses exige une stricte critique, dans l'analogie,

du statut de la connaissance divine, telle que nous pouvons la
saisir par rapport à la connaissance humaine. D'autre part, ils montrent
que la détermination réelle du futur contingent reste contingente
(ou libre), alors même qu'il est de toute éternité non seulement prévu,
mais encore voulu efficacement par la toute-puissance divine. Ce

deuxième aspect des choses exige donc d'établir ce qui est appelé
traditionnellement la concordance de la Providence et de la liberté,
l'exercice conjoint et non exclusif de la toute-puissance infaillible
et de la liberté humaine.



PROVIDENCE ET LIBERTÉ I41

Le premier aspect est résumé dans la doctrine thomasienne de la
science divine des choses, selon laquelle la connaissance divine n'est
pas mesurée par les choses connues, comme c'est le cas de la connaissance

humaine qui dépend dans son actualité même de l'actualité de
son objet, mais tout au contraire mesure des choses connues, en tant
que, conjointe à la volonté divine, elle considère tel possible comme
futur, nécessaire ou contingent, et le cause. Cause des choses, la
science divine est donc actuelle de soi, au sein de l'identique
intellection subsistante de Dieu par lui-même, et ne manifeste aucune
dépendance, aucune potentialité à l'égard de la chose qu'eUe connaît

L
Le deuxième aspect a été expUcité en prolongement de la doctrine

de la science divine cause des choses, au gré d'une des rares rencontres
qui se soient produites dans l'histoire des idées entre une thèse
thomasienne et une thèse scotiste, dans la mesure où la doctrine de
la science divine cause des choses chez Thomas d'Aquin 2 rejoint et
peut assumer en termes aristotéliciens la doctrine du decretum deter-
minans de Duns Scot. Le Docteur subtil montre en effet que la
connaissance indéterminée du futur contingent que Dieu peut avoir dans
la science de simple intelligence se détermine comme vraie dans le
décret volontaire par lequel Dieu se décide librement à tel possible
qu'il considère et veut effectivement désormais comme futur
contingent 3. L'indétermination de la vérité de simple intelligence du
futur contingent est conçue cependant par Duns Scot comme une
neutralité, en ce sens que Duns Scot, comme le veut la deuxième
hypothèse du Peri Hermeneias, estime que la connaissance divine
portant sur le futur contingent n'est, avant le décret divin, ni vraie
ni fausse 4. Les aristotéliciens médiévaux par conséquent, restant dans
la ligne de la résolution du Peri Hermeneias, rejettent l'idée d'une
connaissance neutre du futur contingent — ainsi que le dépassement
dialectique du principe de non-contradiction, la logique à trois valeurs,
qu'elle entraîne — au profit d'une science de simple intelligence
indéterminément vraie quant au futur contingent (nécessairement
vraie évidemment quant au possible comme participabiUté à la

1 Summa theol., I, q. 14, a. 8 ; De veritate, q. 2, a. 14.
2 Ce qui est dit universellement Summa theol., I, q. 14, a. 8 ; 9, ad 3 ;

Contra Gentiles, II, c. 26, n° 1042, de toute chose, vaut spécialement pour
le futur contingent. Le texte de Contra Gentiles est cité par Occam : Opus
nonaginta dierum, c. 95, à propos de la doctrine occamienne de la potentia
absoluta et ordinata dei.

3 Opus oxoniense, I, dist. 39 ; ibid., q. unique, n° 14 : primam ergo contin-
gentiam opportet quaerere in voluntate divina.

4 Reportata parìsiensia, I, dist. 38. — Cf. H. Schwamm, op. cit., p. 41. — La
liaison du primat de la volonté sur l'intelligence avec la neutralité des propositions

portant sur le futur contingent est nettement affirmée par Duns Scot.



142 ANDRE DE MURALT

perfection divine), et retiennent l'idée d'un décret volontaire divin
déterminant comme une explicitation légitime de la notion de science
divine cause des choses, secundum quod habet voluntatem conjunctam.
Le futur contingent n'est donc pas à concevoir comme vrai
déterminément de soi, ce qui implique effectivement la nécessité de l'ordre
créé, mais comme déterminé comme vrai par le décret divin par
lequel Dieu se porte à le vouloir tel. Seul ce qui est en tant qu'il est en
acte pouvant être connu, il n'y a en effet que deux possibilités d'être
connu en acte pour le futur contingent, soit de par soi, au gré d'une
science de simple intelligence, d'une prescience nécessitante, soit de

par le décret de la décision volontaire divine, de la science d'approbation,

c'est-à-dire en d'autres termes, soit de par la nécessité de
la vérité soit de par la liberté de la volonté créatrice L Car le décret
divin est bien une décision divine volontaire, à laquelle aucun
métaphysicien ne saurait trouver d'explication (même pas celle, leib-
nitzienne, du meilleur possible), une décision absolument libre, bonne
et sage évidemment, comme l'est l'acte créateur universel, et cette
liberté est insondable, il est vain de chercher à en réduire le mystère,
en lui posant des lois ou des raisons qui toutes reviendraient à la
limiter de fait à ce que la connaissance humaine peut saisir d'elle
en fonction de son effet, la nature créée 2. La prescience nécessitante
du néo-platonisme comme le choix moral du meilleur possible par
le Dieu leibnitzien sont de ce fait autant de tentatives qui aboutissent
à réduire l'œuvre créée à l'ordre du seul monde que nous ayons sous
les yeux.

Au contraire, affirmer que la pensée de Dieu connaît déterminément

et certainement le futur contingent parce que la volonté divine
l'a choisi de préférence à un autre de par son décret libre, c'est enraciner
la contingence et la liberté de la créature dans la liberté du créateur,
c'est assurer à chacune d'elles la plénitude de leur notion, sans diminuer
l'une au profit de l'autre.

1 Jean de Saint-Thomas : Cursus theol., In q. 14 primae partis, disp. 19, a. 2,
nos 2 à 9. Ed. Desclée, Paris-Rome, 1934, tome 2, p. 411, explicite parfaitement
le caractère indéterminément vrai du futur contingent avant le décret libre de
la volonté divine : Dieu connaît le futur contingent de manière déterminée
dans son décret volontaire. Et le futur reste contingent en raison même de la
liberté de ce décret, ibid., n° 7, § Et confirmatur.

2 Le futur contingent est doublement mystérieux : en lui-même, puisque,
sa vérité n'étant pas déterminée, il n'est pas connaissable absolument (en ce

sens, il est d'une certaine manière plus mystérieux que le mystère même de la
Sainte Trinité, qui, elle, nous est inconnaissable par défaut de la connaissance
humaine seulement, Thomas : Summa theol., II-II, q. 171, a. 3) ; dans le décret
volontaire divin, puisque sa racine est la prima causa libera, dont nous ne
saurions déterminer le motif (Jean de Saint-Thomas, loc. cit.). — Cf. notes 2,

p. 143, et 2, p. 156.



PROVIDENCE ET LIBERTE 143

Les structures « volontaristes » contraires : Thomas Bradwardine et

Charles Secrétan

Il peut sembler cependant que la difficulté, loin d'être résolue,
est simplement déplacée, et laisse apparaître un écueil tout aussi

grave. Certes, en rejetant la prescience nécessitante du futur
contingent, on écarte une forme de nécessité, celle du vrai, mais, en
recourant à la liberté du décret divin, n'introduit-on pas pour la
créature une autre nécessité qui contredit à sa liberté même, la nécessité
de la toute-puissance divine C'est pourtant dans cette voie qu'il faut
s'engager, si l'on veut comme Thomas Bradwardine, disciple de
Duns Scot, auteur d'un vigoureux et original traité De causa Dei
contra Pelagianos, détruire tout germe de pélagianisme et réduire au
silence ces pélagiens notoires que sont les maîtres oxfordiens, son ami
Robert Holkot, Robert Halifax et Thomas Buckingham. Certes,
Dieu est le « premier principe libre », non par sa nature il est vrai,
mais par sa volonté L S'il connaît le futur contingent, c'est par une
connaissance complexe (mundum fore) qui suit sa volonté 2. Le futur
contingent est donc connu dans un décret volontaire libre de toute
nécessité naturelle. Il n'est indéterminément vrai ni pour Dieu ni de
soi (en raison du principe de non-contradiction) 3 ; il est déterminé
dans son être intelligible, selon son mode propre, libre ou nécessaire,

par la volonté divine 4, laquelle dans sa toute-puissance le crée
nécessairement. Bradwardine aboutit ainsi à des formules extraordinaires :

Dieu nécessite d'une certaine manière la volonté humaine créée à

son acte libre propre, d'une nécessité non seulement conséquente,
ni seulement coefficiente, mais surtout natureUement préefficiente,
antécédente, praevia 5.

Formules qui paradoxalement permettent à Bradwardine de
définir la « concorde générale » du libre arbitre, du destin, de la
prescience, de la prédestination et de la grâce 6. Formules qui appellent

1 Op. cit., I, c. io, corollarium, p. 197, C.
2 Ibid., I, c. 18, p. 221, B. — De ces rationabilia posteriora naturaliter

voluntate divina, il n'est d'autre ratio ou lex que la volonté divine « absolue »,

ibid., c. 21, p. 231, B ; p. 232, E. — Cf. note 2, p. 156.
3 Ibid., Ili, c. 17, p. 692 (critique de Pierre d'Auriole).
4 Ibid., I, c. 18, p. 223 (citation de Thomas : De fide, spe et chariatate).
5 Ibid., Ili, c. 1 et 2, p. 637 sqq. La doctrine de la nécessité conséquente

et antécédente est celle d'ANSELME : De concordia praescientiae et praedestina-
tione necnon gratiae dei cum libero arbitrio, c. 2 et suivants. Anselme garantit
la liberté de l'acte humain par sa nécessité conséquente. Bradwardine insiste
principalement sur la nécessité naturellement antécédente (praevia) que les
aristotéliciens postérieurs élaboreront comme la praemotio physica, la motio
praevia. — Cf. note 5, page 158.

6 Ibid., Ili, c. 1, corollarium, p. 640, D.



144 ANDRE DE MURALT

immédiatement leur contraire, par là même qu'elles aboutissent
à la conception d'un décret divin libre nécessitant l'acte humain
libre.

Pour comprendre cette nouvelle position, il ne suffit pas d'interpréter

la toute-puissance divine dans le sens de la potentia absoluta Dei
occamienne, indépendante de tout ordre de sagesse aimante. Une
volonté divine qui se détermine à vouloir librement parmi les possibles
que la science de simple intelligence lui propose celui qui de fait sera
réalisé, peut certes être interprétée de manière extrême dans le sens
d'une volonté divine indifférente, arbitraire, indépendante de tout
ordre de sagesse, pour qui l'amour de Dieu ne serait pas le souverain
bien, pour qui la haine de Dieu pourrait être tout aussi bien méritoire
de salut éternel *, qui pourrait faire même le contradictoire 2 et qui
verrait son honneur dans le péché humain le plus ignoble 3. Une
toute-puissance indépendante de tout ordre de sagesse, peut certes
être comprise comme une puissance créatrice absolument hbre
d'elle-même. Il n'empêche que ce Dieu, ni intelligemment ni
amoureusement, crée, et que, créant, il est immuable. La toute-puissance
divine ne peut pas dans ces conditions ne pas s'arrêter à un ordre de
nécessité arbitraire, infrangible, rassurant pour la raison philosophique
qui ne saurait, quoi qu'on en dise, renoncer à l'idéal parménidien
vérité-nécessité, un ordre pourtant qui n'a de bonté ni de nécessité que

1 Occam : In Sententiarum, II, q. 19. M et Q : Tractatus de principiis
theologiae. Ed. Baudry, p. 46, Vrin, Paris, 1936 ; application à la toute-puissance
de Dieu, qui n'est pas confiée à Pierre, les papes n'ayant donc aucun titre à la
plenitudo potestatis in terris, Breviloquium de potestate papae. Ed. Baudry,
pp. 43, 129, Vrin, Paris, 1937. — Robert Holkot : Determinationes, q. 1.
Ed. Lyon, 1518. Reprint Minerva, Francfort, 1967, in fine, § Ad istum
argumentum dicitur quod odium dei. — Descartes : Entretiens avec Burman. Ed.
Adam-Tannery, V, p. 160.

2 Ce qu'aucun occamien n'avait osé affirmer, Descartes le dit dans une
lettre au Père Mesland (2 mai 1644) : le principe de non-contradiction est une
création arbitraire de Dieu, comme l'ensemble des vérités éternelles. Dieu
aurait pu faire que les contradictoires fussent ensemble, de potentia absoluta,
mais il ne le peut plus, ayant fait autre chose, de potentia ordinata, au sens
occamien, évidemment, cf. citation des Entretiens avec Burman, note précédente.
Dieu est ainsi au-dessus du principe de non-contradiction, il n'y est pas assujetti,
pas plus qu'au Styx et aux destinées (lettre à Mersenne, 15 avril 1630). — A vrai
dire, pour l'aristotélisme authentique, Dieu n'est pas soumis au principe de
non-contradiction, car celui-ci est la manière pour l'homme, c'est-à-dire pour
une intelligence rationnelle, discursive, de se formuler sa première saisie de
ce qui est in confuso, en le distinguant de ce qu'il n'est pas (de ce qui n'est pas).
En ce sens, Dieu n'est pas non-contradictoire, il est identique. — Cf. Muralt :

Dialectique de l'idée et analogie de l'être, Diotima, Athènes, 1975.
3 « Commettre le péché dont on a le plus horreur, c'est offrir à Dieu le plus

grand sacrifice». Mme Guyon, citée dans Erlanger: Louis XIV, tome 2,
p. 91. Ed. Rencontre, Lausanne.



PROVIDENCE ET LIBERTE 145

celles de sa facticité opaque L II faut donc, pour échapper à la nécessité,
mettre en cause la notion même de toute-puissance, laquelle ne saurait
être la «causalité fatalement universelle » des « écoles de saint Augustin
et de Descartes », mais une toute-puissance capable de « restreindre son
action directe pour laisser une sphère propre à sa créature»2. Il faut
donc, avec Charles Secrétan, concevoir Dieu comme un être sans nature,
libre au point de pouvoir, de par sa liberté, limiter sa puissance 3.

Il apparaît ainsi que la pensée de Thomas Bradwardine et celle
de Charles Secrétan se répondent structurellement dans la contrariété.
L'une et l'autre nient la neutralité de la proposition divine portant
sur le futur contingent, l'une de par la nécessité du principe de non-
contradiction et le décret divin, l'autre de par la négation du principe
de non-contradiction, de la prescience et du décret divins. L'une et
l'autre conçoivent le monde comme régi par une volonté divine absolue,
soit par une puissance naturelle nécessitant jusqu'à l'acte libre
humain, soit par une puissance sur-naturelle libre au point de céder la
place à la liberté humaine. Et si l'on revient aux deux hypothèses du
Peri Hermeneias, on peut comprendre que Thomas Bradwardine se

rattache à la première, Charles Secrétan à la seconde, que l'un et
l'autre aboutissent à des conclusions contraires (nécessité naturellement

antécédente et liberté absolue), en niant l'un et l'autre de manière
contraire la même neutralité des propositions portant sur le futur
contingent, que la même négation peut engendrer aussi bien une
doctrine libertaire, telle celle de Charles Secrétan, qu'une doctrine
de la nécessité absolue, telle celle que, sur les traces de Bradwardine,
Wiclef ou Luther élaboreront 4. L'héraclitéisme pélagien de Charles

1 Cette nécessité de fait, cette facticité, dirait Sartre, liée à l'immutabilité
de l'ordre divin indifférent (Descartes à Mersenne, 15 avril 1630), répond à la
nécessité conséquente d'ANSELME ; elle est la nécessité hypothétique du contingent

réalisé : si A est, A est. — Cf. plus haut, pages 137-138. Pour le nominalisme

occamien, comme pour la logistique contemporaine, seul le contingent
réalisé est nécessaire, en tant que réalisé : Dieu ne peut pas faire que ce qu'il a

fait, il ne l'ait pas fait (Descartes à Morus, 5 février 1649). Dieu agissant selon
une souveraine indifférence arbitraire, voilà le Styx irrationnel, voilà Vengluement
absurde dans la facticité Métaphysiquement, une telle doctrine revient à
réduire le bien moral au fait même d'être en tant qu'appétible universellement,
soit le bien transcendantal.

2 Philosophie de la liberté, II, L'histoire, leçon 1, p. 24. — La mention par
Secrétan de Descartes est un heureux hasard qui ne manque pas de piquant,
vu le mode de pensée de Secrétan. La mention de saint Augustin et de
l'abstraite dialectique de la pensée médiévale est une totale ignoratio elenchi.

3 Ibid., I, L'idée, leçon 15, p. 369. — Il est très significatif que Secrétan,
théoricien de la volonté absolue de Dieu, voie en Duns Scot le précurseur de
sa propre philosophie, Philosophie de la liberté, I, L'idée, p. 79, 81.

4 II faut noter que Bradwardine ne nie pas la liberté humaine, même si

Wyclef et les Réformateurs n'ont retenu de lui que sa nécessitas naturaliter
antecedens. C'est ce que Leibniz a bien compris, Textes inédits. Ed. Grua,
tome 1, p. 353-354, P.U.F., 1948.



I46 ANDRÉ DE MURALT

Secrétan s'oppose donc sans le contredire au parménidianisme de

Thomas Bradwardine. C'est l'antique leçon que continue de nous
donner aujourd'hui la philosophie grecque, qu'un absolu, que l'Un
absolu, peut être de soi aussi bien libre que nécessaire absolument.
C'est ce que confirme aussi la pointe de la philosophie contemporaine,
de Hegel à Heidegger. A une différence près : l'opposition contraire
d'une pensée héraclitéenne (Secrétan) et d'une pensée parménidienne
(Bradwardine) laisse transparaître une position possible qui, assumant
dans l'analogie les extrémités des deux précédentes, soit leur réelle
contradictoire ; la philosophie contemporaine prétend interdire à la
pensée humaine toute échappée hors du domaine du pur devenir, dans
la mesure où, par l'unité des contraires dans le mouvement historique,
elle prétend réaliser la contradiction en soi, n'atteignant cependant
qu'une contradictoire dialectique aux deux positions contraires
primitives L

Les réactions «intellectualistes» contraires: Molina et Leibniz

Les difficultés posées par les métaphysiques qui privilégient,
face à la créature, la volonté divine, par celles qui particulièrement
insistent sur la nécessité de l'action volontaire divine, ne manquèrent
pas de susciter des réactions en sens inverse, soucieuses de préserver
la contingence de la créature et de l'action libre humaine. La plus
connue, celle qui a fait du moins couler le plus d'encre, car elle
engageait, en plus de la métaphysique de la Providence, la théologie de la

grâce et du libre arbitre, est celle de Luis Molina. L'œuvre maîtresse
de ce célèbre jésuite espagnol, De concordia liberi arbitrii cum gratiae
donis, divina praescientia, Providentia, praedestinatione et reprobatione2,
n'a d'autre but que de répondre au déterminisme universel engendré
par la doctrine du décret volontaire divin, soit à la doctrine
métaphysique de la toute-puissance divine absolument nécessitante
(Bradwardine), soit à la théologie de la prédestination telle qu'elle
a été élaborée par Luther. Elle introduit à cet effet un mode nouveau
de la science divine, la science moyenne, scientia media, science

1 Pour Bradwardine (op. cit., I, c. 10, 11, 14) et Spinoza, que Leibniz
rapproche fort pertinemment de Bradwardine (cf. note 2, p. 149), comme pour
Secrétan (Philosophie de la liberté, I, L'idée, p. 371), Dieu est le premier libre
et le premier nécessaire absolument. — Pour les notions de contradictoires
analogiques et dialectiques, voir Muralt : Dialectique de l'idée et analogie de

l'être, Diotima, Athènes, 1975, ainsi qu'une application fort intéressante de la
contradictoire dialectique chez Pierre Thévenaz, dans la théorie que celui-ci
élabore de l'acte de foi chrétienne, cf. Muralt : Philosophes en Suisse française,
La Baconnière, Neuchâtel, 1966.

2 Lethielleux, Paris, 1876. — Elle donne, aux yeux de Molina, une doctrine
tout à fait originale du rapport entre Providence et liberté, q. 23, a. 5, p. 550,
et opposée à celle de Thomas, q. 14, a. 13, disp. 52, p. 325.



PROVIDENCE ET LIBERTE 147

intermédiaire entre la science de simple intelligence, science théorique
des possibles susceptibles de participer l'infinie perfection divine,
et la science de vision, science pratique des futurs nécessaires ou
contingents, telle que la scolastique aristotélicienne les avait
comprises.

Entre le possible, qui peut-être ne sera jamais réalisé, et le futur
contingent déterminé par le décret divin, qui se réalisera de par la
volonté efficace de Dieu, au risque, selon Molina, de perdre sa
contingence, Molina introduit la notion du futur contingent tel que
Dieu, de par sa compréhension très profonde, insondable, de chaque
libre arbitre, le voit d'avance choisi par le sujet humain libre, en
fonction des circonstances dans lesquelles il se trouvera placé. Dieu
ainsi connaît, antérieurement à tout décret déterminant de sa volonté,
comment une liberté placée dans telles circonstances, agira I, puis
décide de placer ou non cette liberté dans telles circonstances. La
volonté divine suit donc la connaissance divine, conformément au
principe aristotélicien nihil volitum quin praecognitum. Le futur
contingent, tel que le conçoit Molina, intermédiaire entre le pur
possible, objet de la science de simple intelligence, et le futur
contingent, objet de la science de vision, n'en reste pas moins, en tant
qu'objet de la science moyenne, indifférent à l'être ou au non-être ;

il n'est déterminé efficacement à être ni par la prescience divine ni par
la volonté divine, tant qu'il n'est pas réalisé de fait par la volonté
humaine. Celle-ci étant un agent libre, le futur contingent reste donc
contingent ou libre, connu de toute éternité par la science moyenne,
sans être déterminé par une nécessité volontaire antécédente, telle
celle de Thomas Bradwardine 2. Et c'est bien là ce que voulait sauver
Molina.

Celui-ci ne laisse pas pour autant la contingence échapper complètement

à la toute-puissance divine. Au moment où le contingent se

réalise, au moment où l'acte libre est posé par son sujet propre, Dieu
créateur universel apporte à l'apparition de cet être nouveau son
concours efficace, conformément à la science moyenne qu'il en a de

toute éternité. Il y a ainsi concours simultané de la puissance divine
et de l'efficace de la cause seconde, influx divin immédiat, non praevius,
dans l'action et dans l'effet de la cause seconde 3, concordia liberi
arbitri cum Providentia.

1 Op. cit., q. 14, a. 13, disp. 52, p. 317.
2 Ni par la prémotion physique des grands aristotéliciens du XVIIe siècle. —

Pour le futur contingent indifférent, op. cit., q. 14, a. 13, disp. 52, p. 322. —
Suarez, maître de Leibniz, estime que Dieu voit immédiatement la vérité
déterminée du futur contingent en lui-même, De scientia futurorum contin-
gentium. Ed. Vives, tome II, p. 370-375.

3 Op. cit., q. 14, a. 13, disp. 26, p. 158.



148 ANDRÉ DE MURALT

Il apparaît à la réflexion que la position de Molina, comme celle
Jules Lequier et celle de Charles Secrétan, s'apparente plus étroitement
à la deuxième hypothèse du Peri Hermeneias qu'à la solution
aristotélicienne au problème de la vérité du futur contingent, telle qu'elle
a été explicitée dans la métaphysique de la Providence par l'aristotélisme

scolastique. La science moyenne est de soi indifférente au
futur contingent, elle le connaît, non parce qu'il serait déterminé en
acte par un décret divin libre, mais parce qu'elle le voit déterminé

par le choix humain selon des circonstances de fait. Elle ne connaît
déterminément le futur contingent, qu'en dépendance de cet autre
contingent que sont les circonstances : elle connaît donc une chose par
dépendance objective par rapport à celle-ciI. C'est ce qui nie Aristote
qui estime que l'actualité du divin doit être absolue et son intellection
par suite intellection de soi2 ; c'est ce que nie aussi toute la
métaphysique postérieure, qui estime que la connaissance de choses par
Dieu ne dépend nullement des choses mêmes, puisqu'aussi bien elle
en est la cause productrice, mais qu'elle est un aspect de la connaissance

de Dieu par lui-même 3. La position de Molina revient donc
à entamer l'actualité absolue de la science divine. Elle entame de
même l'actualité absolue de la puissance divine : le futur libre, n'étant
pas déterminé par le décret divin, est déterminé principalement par
le sujet humain qui demeure le premier responsable du mode libre
de son acte, celui-ci, posé, étant concausé par le concours simultané de

Dieu. La toute-puissance divine se voit donc non seulement limitée
mais déterminée par la liberté humaine. La cause première dépend
dans sa causalité de la cause seconde, l'initiative de l'acte humain
vient principalement de l'homme et Dieu se voit, pourrait-on dire,
« forcer la main » 4. Enfin c'est la liberté humaine elle-même qui est

compromise dans son ampleur même. Si Dieu voit dans sa science

moyenne que le futur contingent est déterminé au gré des circonstances

dans lesquelles il est placé, c'est que la volonté humaine, en
raison de l'indifférence même qui définit sa liberté, est déterminée

par ces circonstances mêmes selon une nécessité fort analogue à celle

1 Conformément à la doctrine du Peri Hermeneias, Dieu ne peut, en dehors
de tout décret volontaire, voir déterminément ni infailliblement le futur
contingent, à moins qu'il ne dépende, dans cette connaissance, des circonstances
mêmes de l'acte libre créé, ce qui en strict aristotélisme est impossible.

2 Métaphysiques, A, 9.
3 Par exemple, Thomas Bradwardine, op. cit., I, c. 15 ; 17, corollarium;

Thomas : Summa theol., I, q. 14.
4 Non seulement la science moyenne n'est pas libre, parce que Dieu ne

peut voir en elle que ce qu'il y voit, soit les circonstances déterminées d'une
volonté libre (Concordia, q. 14, a. 13, disp. 52, p. 318), mais la volonté divine
n'est pas libre, puisque « le concours divin ne détermine pas la volonté à consentir

; c'est l'influx particulier du libre arbitre qui détermine le concours divin
à l'acte », ibid., q. 23, a. 5, disp. 1, p. 552.



PROVIDENCE ET LIBERTE 149

que pose Leibniz dans l'acte créateur : si elle n'est pas déterminée
au meilleur possible, si elle n'est pas « morale » en ce sens, eUe n'en
est pas moins objective. La position moliniste ne répond donc pas
adéquatement au problème posé. Pour elle, chaque effet naturel
contingent, chaque acte libre, est causé par deux causes, l'une la
cause première divine, l'autre la cause seconde créée, l'une et l'autre
coordonnées, concordantes, partielles, semblables à deux chevaux
tirant le même bateau L Si l'une d'entre elles fait défaut, et ce ne
pourrait être que la cause créée, la volonté humaine libre, l'effet
commun ne se produit pas, ce qui revient à dire que la liberté humaine
fait échec à la volonté divine. On comprend l'indignation de Pascal
devant une telle théologie, qui méconnaît la toute-puissance de Dieu
et rend vaine la grâce divine.

Luis Molina tentait de réaffirmer l'antériorité du connaître divin
sur le vouloir divin. Désireux d'éviter le déterminisme volontaire de
Bradwardine ou de Luther, il rétablit la priorité de la connaissance
divine en prétendant éviter l'écueil de la prescience nécessitante.
Pour garantir la contingence du monde physique, la liberté de l'acte
humain, il introduit l'indifférence dans la science divine, c'est-à-dire
la science moyenne. Leibniz lui aussi réaffirme l'antériorité du
connaître sur le vouloir en Dieu, mais, refusant l'indifférence du connaître
divin, il doue celui-ci d'une force de détermination objective qu'aurait
rejetée Molina. Son but cependant est le même que celui de l'auteur du
De concordia : manifester l'impossibilité du déterminisme nécessitant
du décret divin et s'opposer, comme il l'écrit expressément, autant à

Thomas Bradwardine qu'à Wiclef, Spinoza, et, ajoute-t-il, témoignant
une fois de plus de sa perspicacité coutumière, Hobbes 2.

Pour Leibniz en effet, les futurs contingents sont connus dans une
science de simple intelligence, comme les possibles participations à la
perfection divine, parmi lesquelles la volonté divine choisit la meilleure
pour la porter à l'être 3. La création des choses par Dieu n'est donc pas
une simple émanation nécessaire du multiple à partir de l'Un absolu 4.

Elle est le résultat du choix du meilleur possible, choix que Leibniz
juge libre, même s'il est déterminé par le meilleur possible. Dieu

1 Op. cit., q. 14, a. 13, disp. 26, p. 158. — L'expression sicut duo trahentes
navem, c'est-à-dire la doctrine de la causalité partielle de la Providence et de
la liberté humaine, est rejetée par Thomas, Contra errores Graecorum, c. 23.

2 Leibniz : Essais de théodicée, I, n° 67, p. 139. Ed. Gerhardt, tome 6.
Ed. de Berlin, 1885. Reprint Olms, 1965.

3 Op. cit., I, n° 47, p. 129. Leibniz peut ainsi se passer de la science
moyenne de Molina comme de la prémotion de Bannez, c'est-à-dire des
thomistes.

4 Ce serait une production divine de nécessité métaphysique, qui produirait
tous les possibles ou rien, ibid., Ill, n° 201, p. 236.



150 ANDRE DE MURALT

ne peut en effet choisir que le meilleur possible L Sa connaissance
déterminée du meilleur possible engage la volonté divine à la seule
voie qui lui convienne et l'incline au choix du meiUeur. Le choix divin
de la création n'est donc pas indifférent2, pas plus que la connaissance
de simple intelligence du meilleur possible ; il n'est pas davantage
contraint par une prescience nécessitante. Il est certain et spontané,
libre selon qu'il convient à l'honneur de Dieu qui est de toujours
vouloir le meilleur. C'est dans cette voie que Leibniz pense pouvoir
admettre à la fois la prescience vraie de soi du futur contingent et la
contingence, c'est-à-dire la liberté de l'acte volontaire humain.

La position de Leibniz, admirablement claire, ne lève pas toutes
les difficultés. Le futur contingent y est considéré comme vrai de soi,

comme connu déterminément de soi, indépendamment de tout décret
divin, la doctrine du décret divin étant gros d'un possible déterminisme
volontaire divin 3. La simple intelligence du meilleur possible, en
inclinant la volonté divine, l'oblige de ce fait déterminément au choix
du meilleur, selon une nécessité dite morale, qui, pour n'être pas
logique ni métaphysique, c'est-à-dire analytique 4, n'en est pas moins
une nécessité en tous points semblable à celle qui meut selon les

aristotéliciens la volonté humaine nécessairement vers le bien universel.

De ce point de vue, il est bien difficile de suivre Leibniz quand il
affirme avec force que la volonté divine n'est pas nécessitée, mais
seulement déterminée, inclinée par le meilleur possible. Il est difficile
aussi de ne pas voir dans sa position la transposition univoque d'une
vérité humaine, le nihil volitum quin praecognitum, pris dans son sens

premier pour nous, adéquatement significatif de notre expérience
immédiate. Il est clair en tout état de cause que la doctrine leib-
nitzienne se rapproche bien davantage de la première hypothèse du
Peri Hermeneias concernant la vérité des propositions portant sur le
futur contingent que de la résolution aristotélicienne proprement dite s.

L'ordre des structures possibles

L'évocation des positions moliniste et leibnitzienne manifeste un
clair exemple du constant mouvement de balancier qui anime l'histoire
des idées humaines et auquel la philosophie grecque nous a habitués

1 C'est la production divine de nécessité morale, ibid., IH, n° 201, p. 236 ;

I, n° 8, p. 107 ; n° 25, p. 117 ; selon un choix libre et indépendant de la nécessité,

ibid., I, n° 45, p. 128.
2 Au sens de la liberté d'équilibre de Bradwardine, op. cit., I, c. 21, p. 231,

B, de Molina; cf. Leibniz: Théodicée, I, n° 48, p. 129; III, n03 302-303, p. 296.
3 Cf. l'amusante image du combat entre les possibles, Leibniz, op. cit.,

n° 201, p. 236.
4 Ibid., Ill, n° 310, p. 300 ; Discours de métaphysique. Ed. Gerhardt, tome 4,

n° 13. P- 436-437-
5 Théodicée, I, n» 44, p. 127.



PROVIDENCE ET LIBERTE 151

dès l'origine, avec l'opposition exemplaire de Parmenide et d'Heraclite.
De la prescience de soi nécessitante du futur contingent (néo-platonisme)

à la détermination du futur contingent par le décret volontaire
divin (Thomas d'Aquin, Duns Scot) ; de la détermination par le
décret libre au déterminisme volontaire absolu du futur contingent
par la volonté divine toute-puissante (Bradwardine, Luther) d'une
part, et d'autre part de la toute-puissance absolue divine à la science
divine non nécessitante (Molina) et à la volonté divine non nécessitée
(Leibniz), ce sont là deux mouvements de pendule de la même quête
doctrinale qui tente de situer dans leur juste rapport la Providence
et la liberté, en faisant jouer de diverses manières l'intelligence et la
volonté divines d'une part et la liberté humaine d'autre part. La
prescience vraie de soi du futur contingent semble entraîner en effet
l'impossibilité de la contingence créée : si le futur contingent doit être
d'abord connu avant d'être voulu, la prescience divine exclut la
liberté humaine (néo-platonisme). La crainte de cette conséquence
pousse la métaphysique à chercher dans le décret volontaire divin
l'expression de la liberté divine et le fondement de la liberté humaine :

le futur contingent n'est connu déterminément de Dieu que s'il est
voulu librement par Dieu (Thomas d'Aquin, Duns Scot). A la limite
pourtant, l'antériorité absolue du vouloir sur le connaître (Duns Scot),
c'est-à-dire la toute-puissance antécédente de Dieu (Bradwardine),
engendrant l'indifférence et l'arbitraire divins (Occam), ruinent les
conditions mêmes de la liberté humaine (Luther) — à moins qu'elles
ne l'érigent en absolu (Secrétan, Sartre). La crainte de cette extrémité
ramène la métaphysique à poser une certaine antériorité du connaître
sur le vouloir divin, telle qu'elle n'entraîne pas cependant une négation
de la contingence et de la liberté. Ce sont les positions de Molina,
soit la science moyenne du futur contingent déterminé par la liberté
humaine, et celle de Leibniz, soit la réduction de la prescience dans le
décret divin à la science de simple intelligence du meilleur possible.
Entre l'extrême de la prescience vraie de soi du futur contingent
(intellectualisme) qui engendre la nécessité de l'ordre créé par la
nécessité du plan providentiel, et l'extrême contraire de la volonté
absolument déterminante du futur contingent (volontarisme), qui
entraîne de même la nécessité de l'ordre créé (ou comme il a été dit
également sa totale contingence) par l'absolu de la liberté divine,
Molina et Leibniz représentent deux positions intermédiaires, qui
tentent de maintenir les deux termes de la relation Providence-liberté
dans une proportion relative intelligible. Et pourtant elles n'échappent
pas à la difficulté qui guette toute métaphysique de la Providence
et de la liberté, la prévalence exclusive de l'un des termes de la
relation. La science moyenne rabaisse la toute-puissance au profit
de la liberté humaine, la nécessité morale du meilleur possible tend à



152 ANDRE DE MURALT

réduire la liberté de Dieu et de l'ordre créé au profit de la prescience
nécessitante. La métaphysique de la science moyenne, la métaphysique
de la nécessité du meilleur possible semblent être par conséquent des

moyens termes incertains, dialectiques, entre ces deux extrêmes que
sont la métaphysique de la prescience nécessitante du futur contingent
et la métaphysique de la volonté absolument déterminante du futur
contingent : elles participent, dans la contrariété, des deux extrêmes,
en se rapprochant chacune davantage de l'un ou de l'autre.

Le premier de ces extrêmes (l'intellectualisme) pose que le connaître
détermine absolument le vouloir, que le bien voulu est déterminé de

soi dans la connaissance : la prescience dans ces conditions est
nécessitante et la Providence ne laisse place ni à la liberté divine ni à la
liberté créée ; le possible est futur nécessairement, de même que de

l'Un émane nécessairement le multiple. Cette position est assouplie
dans la métaphysique leibnitzienne, en ce que le bien (le meilleur
possible), déterminé de soi dans la science de simple intelligence,
incline, selon une obligation, une nécessité morale qui devrait sauvegarder

la liberté du choix divin, la volonté divine à le produire. Il est
difficile d'admettre qu'il y a là une véritable liberté, mais assurément
la nécessité formelle de la prescience nécessitante, la nécessité de

l'émanation formelle, a laissé la place à la spontanéité vivante de la
volonté divine *.

Le deuxième extrême (le volontarisme) pose que la volonté détermine

absolument le connaître, voire s'y substitue absolument, que
le bien voulu n'est connu que dans le vouloir, ou dans l'exercice :

la prescience dans ces conditions suit la détermination Ubre de la
volonté, elle s'y résorbe même, et la toute-puissance se définit comme
une liberté créatrice absolue en ce qu'elle s'exerce sans avoir à manifester

un quelconque ordre de sagesse divine. Mais cette doctrine ne

garantit pas suffisamment la contingence et la liberté du créé, la
volonté divine par son efficacité toute-puissante peut être conçue
comme nécessitante. Aussi bien Molina la corrige-t-il en ce qu'il
définit le bien (et le mal) comme connu indifféremment par la science

moyenne de Dieu et comme déterminé par la liberté humaine dans

un acte auquel Dieu prête son concours ordinaire et simultané.
L'antériorité du connaître sur le vouloir que Molina tenait à rétablir
en Dieu n'empêche donc pas que la vérité déterminée du futur
contingent ne dépende d'un décret volontaire, celui-là même de la
liberté humaine.

L'un et l'autre extrêmes, d'ailleurs, manifestent la même univocité,
l'un positivement, l'autre négativement. Car il est vrai que normalement,

pour nous, le connaître précède le vouloir, et c'est cette anté-

1 Leibniz : Théodicée, III, n° 290, p. 289.



PROVIDENCE ET LIBERTE 153

riorité qui est transposée en Dieu sans autre forme de procès dans ce

qui a été appelé ici l'intellectualisme. Pourtant il ne suffit pas de nier
simplement l'antériorité du connaître sur le vouloir, pour pouvoir,
en attribuant cette négation à Dieu, rendre compte sans univocité
de l'action providentielle. Dès lors, se dessine la possibilité sinon de
résoudre clairement le problème des relations de la Providence et de la
liberté, du moins d'en poser les éléments d'inteUigibilité véritablement
compréhensifs. Si la réduction en Dieu de la volonté à l'intelligence
ou de l'intelligence à la volonté entraîne en conséquence la nécessité

de l'ordre créé, si les concordismes moliniste ou leibnitzien, par
le caractère dialectique de leur médiation entre ces deux positions
contraires, ne répondent véritablement ni à l'une ni à l'autre, peut-être
est-il maintenant possible d'envisager un moyen terme, eminent selon
l'analogie, qui permette de comprendre les positions divergentes et
de situer du même coup la Providence et la liberté humaine dans leur
juste relation. Ne faudrait-il pas envisager une certaine mutualité en
Dieu des relations entre le connaître et le vouloir, mutualité qui
exprimerait pour nous l'identité absolue de l'un et de l'autre, tout
aussi bien sinon mieux que les deux positions rappelées qui réduisent
soit le vouloir au connaître, soit le connaître au vouloir, mutualité qui
présenterait également l'avantage de fonder le terme que l'une et
l'autre excluent, la contingence ou la liberté créées.

4. Esquisse d'une métaphysique comprehensive de la
Providence et de la contingence

C'est en effet à la notion du decretum determinants qu'il faut revenir,
telle qu'elle a été élaborée par les grands maîtres aristotéliciens qui,
dans la ligne de leurs principes, la reprirent à Duns Scot pour l'intégrer
dans une métaphysique de structure aristotélicienne, avant qu'elle
n'ait pu déployer ses conséquences extrêmes dans la pensée occamienne.

Science et volonté divines

Par ce décret, Dieu se détermine volontairement pour tel futur
nécessaire ou contingent. De soi, celui-ci est connu dans la science de

simple intelligence comme l'une des possibles participations de la
perfection divine, mais il ne peut exercer sur la volonté divine un
attrait tel qu'il la nécessite à le produire. Seule la souveraine perfection,
la souveraine amabilité de Dieu, peut nécessiter la volonté divine L
Aucune créature n'a cette amabilité. Toutes restent, avant le décret
libre divin, de purs possibles.

1 Thomas : Summa theol., I, q. 19, a. 3 ; Contra Gentiles, I, c. 80 ; De potentia,
q. 10, a. 2, ad. 6.



154 ANDRE DE MURALT

Le décret divin est donc une détermination non seulement
spontanée, mais libre de la volonté divine, et il échappe de ce fait à toute
raison intelligible humaine. C'est en lui que la prescience divine
connaît à formellement parler le futur contingent ou nécessaire, qui
sera de par la création divine L En lui donc la volonté divine détermine
l'intelligence divine à connaître le futur, en lui le bien précède le vrai ;

en lui se réalise d'une certaine manière l'adage volontariste (scotiste,
occamien) : bonum quia volitum 2.

Mais cela ne signifie pas pour autant que le décret volontaire divin
se détermine arbitrairement, c'est-à-dire d'une manière indifférente,
pour tel futur plutôt que pour tel autre, comme si la puissance absolue
de Dieu suscitait tel futur en dehors de toute connaissance de sagesse 3.

Il ne suffit pas ici de montrer que le décret volontaire divin est un
choix parmi une série de possibles connus de simple intelligence et

que par conséquent la connaissance de simple intelligence précède
en quelque manière la détermination volontaire divine. Une telle
position ne peut guère éviter la thèse leibnitzienne de la nécessité
morale du meilleur possible. Les aristotéliciens se voient donc dans

l'obligation d'admettre une décision libre de la volonté divine,
déterminant la connaissance même qui la dirige, ou inversement une
connaissance déterminée par l'acte volontaire qu'elle ordonne. Cette
situation, apparemment dialectique, analogique en réalité 4, puisqu'elle
s'explique de par la mutualité des causes 5, se réalise de diverses
manières et à divers niveaux. Du point de vue du mobile physique,
l'abandon par le sujet de la forme ancienne précède la réception de la
forme nouvelle, alors que du point de vue de l'agent, la réception de la
forme nouvelle précède l'abandon de la forme ancienne, en ce que
l'agent imprime dans le sujet mobile la forme nouvelle et ce faisant
chasse la forme ancienne. Bien que l'un et l'autre aspects définissent
le même mouvement et se produisent dans le même instant temporel,
l'impression de la forme nouvelle par l'agent est, à parler absolument,
première. De même, par analogie, dans la justification du pécheur,
l'infusion de la grâce par l'agent divin est la cause de la rémission du

1 Thomas : Summa theol., I, q. 14, a. 9, ad 3 ; Contra Gentiles, II, c. 26,
n° 1042, cité par Occam : Opus nonaginta dierum, c. 95, § Unde pro istis qui
sequntur doctrinam Thomae. — Jean de Saint-Thomas : Cursus theol., tome 2,
In q. 14 primae partis, disp. 19, a. 2, n° 6, p. 414.

2 Duns Scot : Opus oxoniense, HI, dist. 37, q. unique, n° 4 ; Reportata
parisiensia, II, dist. 22, q. unique, n° 3. — Thomas Bradwardine : De causa
dei, I, e. 21, p. 231, B.

3 Cf. p. 144 et notes.
4 L'analogon dialectique de cette position, supposant une distinctio formalis

a parte rei réalisée dans le temps et l'histoire, a été présentée dans Muralt :

Die Einheit der heutigen Philosophie, Johannes-Verlag, Zürich-Köln, 1966.
5 Aristote : Métaphysiques, A, 2.



PROVIDENCE ET LIBERTE 155

péché, et comme telle jouit d'une priorité pure et simple par
rapport à la rémission du péché, bien que du point de vue de
l'homme justifié, la rémission du péché précède nécessairement
l'infusion de la grâce L L'un et l'autre moments de la justification
cependant, comme dans le cas précédent, se réalisent dans le même
instant temporel2.

Ces deux exemples montrent bien ce qu'Aristote entend par la
mutualité des causes : matière et forme sont simultanées et mutuellement

premières l'une par rapport à l'autre ; bien que l'information soit
absolument première par rapport à la subjection, l'une et l'autre
se réalisent dans le même instant temporel indivisible 3. Cette double
relation se réalise à son tour et proportionnellement entre la forme
et l'agent (premier exemple), entre l'agent et la fin (deuxième exemple),
entre la forme et la fin, ainsi que le montre, dans un troisième exemple,
le rôle mutuel de l'intelligence et de la volonté dans la décision volontaire

terminant la délibération humaine.
La délibération en effet aboutit à un choix qui juge librement ce

qui est à faire hic et nunc, ce qui pourtant n'est déterminément connu
que dans et par l'inclination décisive de la volonté. En même temps
donc que la volonté choisit, elle détermine l'intelligence à juger que
tel des contraires contingents est à réaliser, et tout à la fois reçoit
de celle-ci sa spécification 4. La volonté est donc cause de l'attrait
qui la détermine : elle est cause, par sa décision libre, de la spécification
formelle du jugement qui la motive. Or la première détermination est
absolument première par rapport à la deuxième, bien que l'une et
l'autre se réalisent dans le même instant temporel. Formellement,
la motivation de la volonté par le jugement pratique est première,
en ce sens, nihil volitum quin praecognitum ; efficacement, l'action de la
volonté qui se décide dans tel choix est première, et absolument,
puisqu'il s'agit précisément d'action volontaire et libre. C'est donc
bien le choix de la volonté qui détermine le jugement pratique de la
connaissance. La liberté manifeste ainsi sa puissance dominatrice
à la fois quant à l'acte propre auquel elle meut la volonté, et quant au

1 Le pélagianisme réifié donc une distinction in instanti naturae en distinction

in instanti temporis. Ce qui conjugue de manière originale la distinction
formelle a parte rei de Duns Scot avec un « existentialisme » privilégiant le
sujet humain.

2 Thomas : Summa theol., I-II, q. 113, a. 8, ad 1. Cette manière de voir
permet de comprendre le profond mot de Pascal : « Tu ne me chercherais pas
si tu ne m'avais déjà trouvé ».

3 Par opposition à la doctrine scotiste de l'Opus Oxoniense, II, dist. r2,
a. 1 et 2. — Cf. Muralt : Signification et portée de la pensée de Duns Scot,
Studia philosophica, Bàie, 1969.

4 Cajétan. In I-II, q. 77, a. 2, n° 4 (Edition léonine des œuvres de Thomas
d'Aquin).



156 ANDRÉ DE MURALT

jugement de l'intelligence par lequel la volonté est mue ; elle apparaît
véritablement ici comme libre arbitre I.

On peut comprendre désormais le décret divin par analogie à la
décision libre humaine. Comment le comprendrions-nous autrement,
puisque nous n'en avons manifestement pas l'expérience immédiate
Ce qui fait apparaître bien davantage les dissimilitudes que les

similitudes du premier à la seconde. La simplicité divine étant
parfaite, toute l'analyse du décret divin repose sur des distinctions
virtuelles qui se réfèrent à l'expérience de son premier analogue
humain (distinction virtuelle extrinsèque). Les possibles parmi lesquels
se détermine la volonté divine ne sont autres que la substance même
divine en tant que participable diversement par une possible créature.
Ils sont compris dans l'unique intellection subsistante divine et tout
aussi bien dans l'unique amour subsistant de Dieu pour lui-même.
Si donc la volonté divine se détermine pour tel contingent futur,
elle le fait pour l'unique raison de la bonté divine, sans demander
nullement à la création du futur choisi un accroissement de sa
perfection actuelle 2.

La toute-puissance volontaire divine, créatrice de l'acte libre humain

Or il ne faut perdre de vue que par le décret divin s'exprime la
volonté divine et que celle-ci est toute-puissante. La volonté divine
est cause de l'être et de tout l'être, de tout ce qui est, en particulier
aussi des modes propres de ce qui est. Parmi ceux-ci, l'analyse
métaphysique distingue le nécessaire et le contingent 3. Si le contingent
et le libre devait, pour rester contingent ou libre, ne pas relever de la
toute-puissance divine, un aspect de ce qui est échapperait à la volonté
de Dieu, ce qui reviendrait à dire que la toute-puissance divine ne peut
pas tout ce qui est. Il faut donc tenir deux séries d'affirmations :

a) le futur contingent est connu dans le décret divin ; il demeure
contingent en raison même de la nécessité infaillible de la prescience

1 Homo non solum est causa suiipsius in movendo, sed in judicando, et
ideo est liberi arbitrii. Ac si diceretur liberi judicii de agendo vel non agendo.
Thomas : De veritate, q. 24, a. 1 ; Summa theol., I, q. 83, a. 2. — Jean de Saint-
Thomas : Cursus phil., Ed. Marietti, Turin, tome 3, De anima, q. 12, a. 2, p. 387 a.
— Suarez : Disputationes metaphysicae. Ed. Vives, Paris, 1866, tome 1, Reprint
Olms, 1965, Disp. ig, sect. 6, nos 5 et 6, p. 720, critique cette thèse thomiste en

partant du point de vue volontariste : si voluntas in omnibus sequatur ductum
intellectus, destruitur libertas.

2 La toute-puissance divine agit donc par amour de soi, diffusion aimante
et libre de soi. S'aimant, elle aime sa créature. Sa causalité « antécédente » par
rapport à la créature a donc une ratio, une lex de bienveillance providentielle
et ne se réduit pas seulement à une volonté « absolue » au sens occamien,
cf. note 2, p. 143.

3 Thomas : In Peri Hermeneias, I, lect. 14, n° 197.



PROVIDENCE ET LIBERTE 157

divine, qui voit présent à son éternité l'ensemble du futur selon l'ordre
de ses causes nécessaires et contingentes J. b) Le futur, nécessaire ou
contingent, est posé efficacement dans l'existence réelle par la toute-
puissance de Dieu qui cause l'esse et ses modes, dont la contingence,
en pré-parant les causes intermédiaires d'où suit précisément soit
la nécessité, soit la contingence2. Chaque chose est donc déterminée,
que ce soit par la prescience divine dans le décret volontaire ou par la
causalité volontaire même de Dieu, selon son mode propre, c'est-à-dire
selon le mode propre que veut efficacement pour elle la Providence
divine 3.

De même qu'il faut plus de force et de vertu morale au père pour
laisser agir l'enfant que pour agir à sa place, de même c'est la transcendance

même de l'action divine incréée qui permet à l'action créée de
s'exercer selon son mode propre, nécessaire ou libre. Un agent naturel
exerce son efficience selon un mode transitif : se proportionnant à

l'effet qu'il produit, adéquate à lui, son action passe immédiatement
en lui, lui impose sa mesure propre, le transforme, et sa causalité en
acte est immédiatement et identiquement son effet 4. De même,
un agent spirituel, comme le sujet de connaissance par exemple, bien
qu'il n'exerce pas son action de manière transitive, impose sa forme
sur l'effet qu'il produit : l'objet est connu du sujet selon le mode

propre du sujet 5. Un agent transcendant au contraire n'est pas
proportionné ni adéquat à son effet, il agit sur lui en gardant la distance
infinie de sa transcendance. L'action de l'agent transcendant, éternellement

actuelle, incréée, dans l'agent transcendant, garde son mode

propre en lui ; elle ne passe pas à proprement parler dans son effet,
transitivement, mais s'exerce en lui de manière créée. Comme telle,
la causalité divine s'identifie à son effet, et de ce fait, cause son mode

propre 6.

On peut comprendre dans ces conditions que le phénomène
naturel contingent demeure contingent, que l'acte libre demeure libre,
tout en étant causés l'un et l'autre par la cause agente transcendante,

1 Summa theol., I, q. 14, a. 13, c. et ad I. — Contra Gentiles, I, c. 67 ; etc.
2 In Metaphysicorum, VI, lect. 3, n° 1220.
3 De malo, q. 6, a. 1, ad 3 ; Summa theol., I, q. 22, a. 4, ad. 3 ; I-II, q. 10,

a. 4, ad 1.
4 Aristote : Physiques, III, c. 3, 202 b 10 ; Métaphysiques, K, 9, 1066 a 27.

Commentaires de Thomas, de Jean de Saint-Thomas : Cursus phil., tome 2,
Philos, nat. I, q. 14, a. 2. —¦ C'est la causalité efficiente univoque.

5 Aristote : De anima, III, c. 8, 432 a 2. — Ad modum recipientis : Thomas :

Summa theol., I, q. 12, a. 4 ; q. 14, a. 1, ad 3 ; q. 89, a. 5 ; etc.
6 L'action divine incréée est la substance même de Dieu, transcendante et

incommunicable. L'action divine créée est l'action même de la créature, en
tant que cette action de la créature est sa causalité même, dépendant in
causando de la cause première divine. — Cf. Jean de Saint-Thomas : Cursus
phil., tome 2, Philos, nat., I, q. 25, a. 1.



158 ANDRÉ DE MURALT

que la toute-puissance divine n'agit jamais contre l'inclination ou la
condition propre de son effet. Bien loin de contraindre l'action volontaire,

elle la constitue au contraire comme volontaire I ; bien loin que
son efficience souveraine n'entame la liberté de l'agent humain, elle
constitue son action comme libre. La toute-puissance divine peut
donc être dite cause de l'acte libre humain, non seulement de l'acte
humain, mais encore et surtout de son mode de liberté 2. La liberté
humaine dit raison de principe, certes, elle ne dit pas pour autant
raison de principe premier et unique 3. L'acte libre de l'homme est
effet de l'homme libre et de la volonté divine, d'où résulte que l'acte
libre, le phénomène contingent, ne perd pas son unité, son identité
propre, à être causé à la fois par la volonté libre humaine, par une
cause contingente, et par l'agent transcendant, divin et tout-
puissant 4.

On peut comprendre enfin qu'il ne faut pas absolument chercher
une concordance entre la Providence et la liberté humaine, comme si
l'une et l'autre concouraient également à la position du même effet,
mais qu'il faut fonder la liberté humaine et la contingence du phénomène

naturel dans la toute-puissance divine, dans l'universelle
causalité de Dieu, laquelle cause immédiatement le mode propre
de l'acte libre et du fait contingent, en en posant les conditions
appropriées, en les causant eux-mêmes, en les mouvant à l'acte, sans
jamais se substituer à leur cause prochaine et spécifique, c'est-à-dire
à leur autonomie et à leur spontanéité propres 5. Il faut rendre à Dieu

1 Thomas : Summa theol., I, q. 83, a. 1, ad 3 ; q. 105, a. 4, ad 1.
2 De malo, q. 3, a. 2, ad 4 : non répugnât libertati quod Deus est causa

actus liberi arbitrii.
3 Ibid.
4 Summa theol., I, q. 23, a. 5 ; q. 105, a. 5, ad 2 ; Contra Gentiles, III,

c. 70, n° 2464 b.
5 Poser les conditions appropriées à l'acte, c'est pour Dieu donner, créer,

causer la vertu propre de l'acte, par un concursus sufficiens qui ne supprime
pas la liberté, puisque, la vertu informant la puissance, c'est le sujet qui par
la vertu agit ou n'agit pas, Thomas : Summa theol., I, q. 105, a. 3 et 4 ; Contra
Gentiles, III, c. 67, n° 2416 ; De potentia, q. 3, a. 7. — Causer l'acte contingent
ou libre, c'est pour Dieu s'identifier, de par sou action créée, à l'action même
du sujet créé, en respectant le mode de cette action, soit sa contingence ou sa
liberté, concursus simultaneus qui concourt avec la cause créée à l'effet créé
comme la cause totale supérieure avec la cause totale inférieure, Summa theol.,
I, q. 105, a. 5, § Similiter etiam considerandum, et ad 2 ; Contra Gentiles, III,
c. 70, n° 2464 b ; cf. note 6, p. 157. —Mouvoir la puissance à l'acte, c'est pour
Dieu appliquer la vertu à l'acte hic et nunc, par un concursus praevius (physicus
ou naturalis, par opposition à la motion métaphorique ou morale de la fin,
Aristote : De Generatione et corruptione, I, c. 7, 324 b 14), dit aussi praedeter-
minatio, praemotio physica, motio praevia, auxilium efficaciter movens, qui
contrairement au concursus sufficiens, n'est pas un influx quiescens, mais transiens,
une intentio transiens, comme la vertu de l'agent dans l'instrument, la vertu
de l'engendrant dans le germe, la couleur dans le medium transparent aérien



PROVIDENCE ET LIBERTE 159

l'honneur qui lui est dû : étant tout-puissant, il peut le nécessaire et le
contingent ' ; étant cause première, toute chose se réduit à sa causalité
infinie, le nécessaire comme le libre 2. « Il n'est donc pas nécessaire,
comme le dit admirablement Jean de Saint-Thomas, de poser une
autre concordance que la causalité divine elle-même, dont l'universaUté
est telle qu'elle cause même la liberté humaine, la liberté créée étant
un effet de Dieu, en tant que participant de lui » 3.

Par cette doctrine, l'aristotélisme ne prétend pas épuiser la
question. Il sait fort bien qu'il ne pourra jamais expliquer comment
l'efficacité transcendante de la cause première, loin de froisser la
liberté humaine, produit en l'homme et avec lui jusqu'au mode libre
de ses actes, de telle sorte que la responsabilité humaine demeure
entière. Mais il prétend avec raison donner les éléments d'intelligibilité
nécessaires pour permettre de comprendre le rapport de la Providence
et de la liberté humaine, sans attenter ni à l'une ni à l'autre. Parmi les
doctrines rappelées ici, choisies pour leur valeur exemplaire, les unes
tendaient à diminuer la liberté humaine, les autres à diminuer la
science et la puissance divines au nom de ce qui a été appelé par
commodité l'intellectualisme ou le volontarisme. Il faut donc trouver
le point de vue qui comprenne ces diverses positions sans les déformer
ni les condamner, car chacune d'elles manifeste une exigence
d'intelligibilité et une sensibilité humaines auxquelles la philosophie doit
faire droit.

Comprenant pourquoi la Providence divine et la liberté humaine ne
répugnent pas, renonçant à connaître le comment de cette situation,

(De potentia, q. 3, a. 7, ad. 7), un motus animae (Summa theol., I-II, q. 110, a. 2),
une motion efficace qui enlève la suspensio ad agendum et fait agir le sujet
sans lui enlever absolument la puissance radicale de ne pas agir (indifferentia
potestatis). Cette prémotion physique, qui est, contrairement à ce que disent
les Molinistes, une doctrine thomasienne (Summa theol., I, q. 105, a. 5 ; Contra
Gentiles, III, c. 67, n° 2418 ; De potentia, q. 3, a. 7) élaborée par Bannez, Jean
de Saint Thomas (Cursus phil., tome 2, Philos, nat., I, q. 25, a. 2), meut
infailliblement sans nécessiter : le non-agir de la volonté est incompossible avec la
prémotion actuelle, mais il reste possible à parler absolument, l'acte humain,
mû de cette manière par Dieu, selon la condition propre du sujet, intimement,
suaviter, n'en restant pas moins l'acte d'une puissance radicalement libre
(Summa theol., I-II, q. 10, a. 4, ad 3 ; De veritate, q. 6, a. 3 ; q. 23, a. 5, ad 3 ;

In Metaphysicorum, VI, lect. 3, n° 1218). Doctrine profonde qui explicite le
mot de Paul : Dieu opère en nous le vouloir et le faire, lesquels doivent être
compris comme noire vouloir et notre faire, si l'on veut conserver à la formule
un sens acceptable. — On aura reconnu ici les fondements de la doctrine de la
grâce suffisante et de la grâce efficace.

1 In Peri Hermeneias, I, lect. 14, n° 197.
2 Summa theol., I, q. 22, a. 2, ad 4.
3 Cursus theol., tome 2, In q. 14 primae partis, disp. 20, De scientia media,

a. 7, n° 12, p. 528.



l60 ANDRÉ DE MURALT

la présente étude se propose d'ordonner structurellement les doctrines
portant sur ce sujet. Cette analyse structurelle de la pensée philosophique

humaine se révèle à la fois compréhension de la chose et
compréhension des doctrines. Par là le mot compréhension prend sa
véritable signification : l'analyse structurelle de la pensée philosophique

humaine intellige la chose et embrasse organiquement les
doctrines. Une compréhension ne va pas sans l'autre ; l'une et l'autre
s'articulent dans la même discipline rigoureuse, nécessaire, scientifique,
de l'esprit humain, la philosophie, comprehensive organiquement de
tous les -ismes.

Le « concours » des causes totales subordonnées

Si l'on parle ici de concours, de coopération de la causalité humaine
seconde et de la causalité divine première, il faut pourtant éviter de

concevoir chacune d'elles comme une cause partielle composant avec
l'autre une cause totale et causant avec l'autre un effet total. Ce ne
sont pas en effet deux efficiences qui se conjuguent pour produire
entre elles une efficience unique, seule susceptible d'agir effectivement

i. Ce ne sont pas davantage deux efficiences qui agissent chacune
sur un même effet duquel elles causent chacune une partie 2. Même s'U
est vrai de dire que la cause première produit dans l'effet l'être
comme tel, il ne faut pas voir en cet être un aspect formellement
distinct dans l'effet de la partie qui dans le même effet dépendrait
de la cause seconde. L'effet est un et identique, parce qu'il est causé

par deux causes totales et immédiates chacune dans leur ordre 3. Telle
cause contingente, telle volonté libre, cause totalement son effet,
et immédiatement comme cause propre, prochaine, adéquate. De
même, la volonté divine cause totalement son effet naturel ou moral,
et immédiatement comme cause lointaine, universelle et toute-
puissante.

Il est évident de plus que si l'on parle de concours, il ne s'agit pas
du concours de deux causes coordonnées de même ordre. Deux causes
totales et immédiates du même effet, de même ordre l'une que l'autre,
font double emploi et s'excluent l'une l'autre, l'une étant nécessairement

superflue. C'est bien le reproche que l'on peut adresser à la
conception moliniste, que de concevoir la cause première divine et la
cause seconde humaine comme deux causes partielles de même ordre,
comme deux chevaux tirant un navire, et le défaut de l'une paralyse
l'autre. Aussi bien, nécessairement, l'une doit-elle être rabaissée,
c'est-à-dire supprimée, soit la toute-puissance divine, puisqu'elle ne se

1 Position de Suarez : Disp. metaph., disp. 22, sect. 1, n° 23, tome 1, p. 807.
2 Position de Molina, cf. note 1, p. 14g.
3 Cf. citations, note 4, p. 158, et Contra Gentiles, III, c. 70, n° 2466.



PROVIDENCE ET LIBERTÉ l6l

détermine pleinement, ne s'actualise définitivement que devant le fait
accompli de l'acte libre humain. Providence divine et liberté humaine,
toute-puissance divine et cause contingente naturelle doivent donc
être conçues comme subordonnées, comme la cause principale,
première, et la cause seconde, dont il n'est pas contradictoire de dire
qu'elles ont ensemble, en tant que subordonnées, le même effet,
la seconde agissant « dans la vertu » de la première L

On a souvent parlé, pour faire comprendre la subordination de la
cause seconde à la cause première, du cas de l'instrument2. L'instrument

en effet est une cause secondaire, puisque l'agent premier fait
passer son efficience par lui pour atteindre ou réaliser son effet.
On peut donc dire que la cause première cause son effet par l'intermédiaire

qu'est pour elle la cause seconde, laquelle est donc subordonnée
à la cause première comme l'instrument est subordonné à la cause
principale. Mais il faut bien noter que l'instrument n'est pas une cause
totale de l'effet que la cause première cause par son intermédiaire,
pas plus que la cause première n'est la cause immédiate de l'effet,
dans la mesure où elle a besoin de l'instrument pour atteindre par lui,
transitivement, son effet.

Il est cependant des cas où la toute-puissance divine s'empare
d'une cause seconde comme d'un instrument pour lui faire produire
un effet qui non seulement dépasse son efficience propre, mais n'exige
de plus aucune participation volontaire ni libre. C'est le cas sans doute
du prophétisme, non du miracle absolument, dans lequel le prophète
n'est cause ni totale ni immédiate, mais instrumentale et médiate,
de telle parole révélée. Aussi bien le prophète n'est-il pas cause
seconde libre, et son cas n'est-il pas apte à servir d'exemple ici.
Il reste donc que la notion d'instrument est bien plutôt une notion,
première analoguée pour nous, utilisée pour faire comprendre par une
illustration approchante ce qu'est le rapport de la cause première
divine et de la cause seconde créée, et que par conséquent le rapport
Providence-liberté ne se réduit pas simplement au rapport de la cause
principale et de la cause instrumentale. Comme toute analogie
d'ailleurs, celle de l'instrument manifeste davantage une dissimilitude
qu'une similitude, et si l'on distingue parmi les causes en relation de
subordination d'une part le couple cause première-cause seconde,

1 Tout agent second agit en (in) vertu, par (per) la vertu, de par (ex) la
vertu de l'agent premier, Thomas : Contra Gentiles, IH, c. 66, nos 2409, 2415 ;

c. 149, n° 3218. — Le hasard est le concours simultané de deux causes
coordonnées par accident, de même ordre, et l'effet ne se produit pas si l'une fait
défaut, Thomas : In Metaph., VI, lect. 3, n° 1210. C'est la définition classique
du hasard par Cournot, citée par Michel Delsol, cf. note 2, p. 164.

2 Contra Gentiles, III, c. 70, n° 2466 ; c. 66, n° 2418 ; c. 149, n° 3218 ; Summa
theol., I, q. 105, a. 5 ; De potentia, q. 3, a. 7, ad 7 — Jean de Saint Thomas :

Cursus phil., tome 2, Philos, nat., I, q. 26.



IÓ2 ANDRÉ DE MURALT

d'autre part le couple cause principale-cause instrumentale, il faut
remarquer aussi que les notions de cause première et de cause principale
peuvent coïncider dans la même cause réelle, ce qui n'est pas le cas
des notions de cause seconde et de cause instrumentale, en raison même
de la causalité totale et immédiate qu'exerce la cause seconde.

Dans le second couple, la cause principale ne peut généralement
pas produire seule l'effet qu'elle produit avec son instrument. Dans le

premier couple, la cause première en tant que cause toute-puissante,
totale et immédiate, peut au contraire produire seule l'effet qu'elle
produit normalement avec la cause seconde, et si elle laisse agir la
cause seconde, ce n'est pas par défaut de puissance, comme dans
l'exercice humain normal de la cause principale agissant par
l'intermédiaire de son instrument, mais au contraire par surabondance de

puissance, par transcendance de son efficience et communication de sa
causalité *.

L'intelligibilité propre du contingent et du libre

Il résulte de ce qui a été dit que l'effet s'explique tout entier par sa
dépendance par rapport à sa ou ses causes totales, prochaines, immédiates

et adéquates. S'il s'agit d'un effet nécessaire, son intelligibilité
découle tout entière de la causalité nécessitante de son agent prochain.
S'il s'agit d'un effet contingent, son intelligibilité (ou son inintelligibilité)

dépend tout entière de la cause contingente prochaine qui l'a
produit, du concours de lignes causales différentes, du hasard, par
exemple, qui l'a suscité. S'il s'agit d'un effet libre, il n'a pas d'autre
raison propre immédiate et totale que l'agent libre qui l'a porté à

l'être, après la détermination du dernier jugement pratique par
l'appétit de la volonté, et la détermination de la volonté par ce

jugement dans le choix terminal. Et cette intelligibilité gagnée par
recours aux causes prochaines, immédiates et adéquates, est
l'intelligibilité propre qui caractérise soit la science, au sens aristotélicien2
ou contemporain de ce mot, s'il s'agit d'agents et d'effets naturels,
soit la moralité, s'il s'agit d'agents et d'actes volontaires libres. Elles
définit l'aire d'autonomie de la causalité des causes secondes, que ce

soit dans le cas d'une causalité nécessitante ou d'une causalité libre.

1 Thomas : Contra Gentiles, III, c. 70, n° 2465 b. La cause seconde au
contraire, bien que totale, ne peut agir seule, puisqu'elle agit in viriute primae,
cf. note 1, p. 161. — Suarez : Disp. metaph., tome 1, disp. 22, sect. 1, n° 23,

p. 807, affirme — avec de prudentes circonlocutions — que la cause divine
première, dans le concours divin, ne peut agir seule.

2 Le savoir pour Aristote est achevé quand l'effet est ramené à ses causes

propres, immédiates et adéquates, lesquelles sont spécifiquement cinq.



PROVIDENCE ET LIBERTÉ 163

Mais le même effet, pleinement intelligible de par ses causes
naturelles, prochaines, immédiates et adéquates, pleinement
responsable de par sa cause morale libre, rien n'empêche de le penser
aussi comme dépendant totalement d'une cause supérieure,
transcendante et toute-puissante. L'intelligibilité nouvelle qu'il y gagnera
n'est pas cependant une intelligibilité propre, d'ordre scientifique ou
moral, mais une intelligibilité commune, d'ordre métaphysique,
sapientiel ou providentiel. Ainsi de savoir par exemple qu'en toute
créature se distinguent une essence et une existence, n'apporte aucune
intelligibiUté à cette créature qui ne soit commune à toute autre ;

la distinction nouvelle n'apporte aucune connaissance particulière
de la chose considérée, mais une connaissance universelle,
métaphysique, commune à l'ensemble de toute créature, soit que ce qui
est en tant qu'il est créé, est essence et existence. De même, de savoir
qu'un acte libre humain, au moment où il est causé par la liberté
humaine, est causé également par l'agent transcendant premier,
voulu par la toute-puissance divine, ne confère à cet acte aucune
raison nouvelle propre. Il n'en est pas plus intelligible en lui-même,
pas plus que toute chose causée par sa cause propre, dans la mesure
où elle est rattachée à la cause universelle. Au contraire, nous le
ressentons comme plus grave, plus profond, plus mystérieux, de le
savoir ainsi inséré dans le plan providentiel divin : une dimension
universelle, insondable s'ouvre en lui, que nous pouvons éprouver dans
notre vie et, qui sait peut-être, adorer.

Métaphysique de la Providence et biologie

Cette distinction dans la subordination de deux causes totales et
immédiates est d'une grande importance dans le débat scientifique
de la biologie contemporaine. Il s'agit en effet de savoir non seulement
si l'évolution de la vie est finalisée ou non, mais si la finalisation exige
un agent finalisant étranger au jeu des causes propres, prochaines,
immédiates et adéquates. Certains biologistes font valoir que le
devenir biologique, manifestant dans ses produits un caractère
finalisé, ne peut être expliqué par le seul concours de causes contingentes,

telles le hasard et la sélection, ce qui répugnerait à l'harmonie
apparente de la nature vivante ; ils admettent que la matière vivante
est le champ d'exercice immédiat d'un agent finalisant extérieur qui
fonde, cause et achève la finalisation. Ainsi de Teilhard de Chardin,
de Lecomte du Nouy, qui voient dans le devenir biologique la
réalisation expresse d'un plan divin, lequel va chez Teilhard jusqu'à
se prolonger téléologiquement dans l'histoire de l'Eglise. Cette position
n'est guère philosophique, elle est encore moins scientifique, pour deux
raisons d'inégale importance. Non seulement elle intègre au devenir
de la nature vivante un agent finalisant extérieur, transcendant,



164 ANDRÉ DE MURALT

universel, comme s'il était le principe d'intelligibilité propre de

l'évolution vitale, mais elle dénie à la science la capacité de rendre
compte du caractère finalisé des produits de l'évolution par ses causes

propres, totales, immédiates, prochaines et adéquates. Elle aboutit
de ce fait à définir la nature vivante comme une matière soumise à

un mouvement aléatoire, fortuit, que la Providence régirait
immédiatement et exclusivement vers sa fin propre. Une telle position
néglige l'autonomie et le dynamisme propre de la matière et de la
nature vivante. Autant immerger définitivement, c'est d'ailleurs sa
tendance, l'agent finalisant dans le devenir et proclamer purement et
simplement que le devenir est de lui-même évolution finalisée. Le
marxisme est beaucoup plus conséquent, sans être plus athée pour
autant, à parler structurellement, lorsqu'il affirme en effet la nécessaire
finalité universelle de l'histoire L

La thèse extraordinaire que propose la biologie contemporaine
est au contraire celle même de cette puissance autonome de la matière
et de l'évolution vitale. D'elle-même, de par le hasard de la mutation
génétique, lequel inclut le hasard de la relation d'incertitude de

Heisenberg, de par le concours de la mutation génétique et des

circonstances qui déterminent la sélection des caractères acquis par
mutation, l'évolution rend compte du caractère finalisé des formes
vivantes. La biologie donne par là une intelligibilité propre du phénomène

évolutif en le rattachant à ses causes naturelles, totales,
prochaines, immédiates et adéquates. Elle explique au gré d'une connaissance

scientifique spécifique l'ordre universel de la vie, en ignorant
tout d'une visée finalisante, dont elle serait bien en peine de dire quoi
que ce soit. Elle reste ce faisant sur son terrain, elle n'extrapole en

aucune manière, ni positivement en recourant à un agent finalisant,
ni négativement en niant la possibilité ou la nécessité d'une Providence

véritable ».

Traitant de l'évolution vitale comme de son objet propre, en la
ramenant à ses causes propres, elle n'exclut pas pourtant la possibilité
de la rattacher à une autre cause, supérieure, première, transcendante,
toute-puissante, à condition évidemment que cette cause soit totale

1 La doctrine de Teilhard est significative d'une attitude qui commande
structurellement l'ensemble de la philosophie moderne, celle qui consiste à
réduire tout acte naturel, humain, intellectuel ou moral, à Dieu comme à son
seul agent propre, immédiat et adéquat. D'où les thèses du cogito, vérité
éternelle créée arbitrairement par un Dieu indifférent (Descartes), du panthéisme
efficient (Malebranche), du panthéisme formel (Spinoza), de l'idée leibnitzienne.
Autant résoudre cette efficience universelle transcendante dans l'immanence
du sujet transcendantal kantien, laquelle prépare alors toutes les variétés de
dialectiques historicistes que la pensée contemporaine connaît aujourd'hui.

2 Cf. l'excellente introduction à ce problème par Michel Delsol : Hasard,
ordre et finalité en biologie. Presses de l'Université Laval, Québec, 1972.



PROVIDENCE ET LIBERTÉ 165

elle aussi, puisqu'une cause partielle, coordonnée à une autre cause
partielle et de même ordre, peut toujours empêcher l'exercice de celle-ci
et suspendre la production de leur effet commun. Il semble donc que
la biologie contemporaine propose une conception de l'évolution vitale
qui laisse place à une métaphysique de la Providence, au gré de la
notion dégagée ici de la subordination des causes totales et immédiates.
Rien n'empêcherait donc de mettre en œuvre les principes mêmes

que les grands aristotéliciens ont utilisés pour rendre compte de la
concordance de la Providence toute-puissante et de la liberté humaine
et de rendre raison par eux de la Providence divine sur le phénomène
évolutif. De même que la transcendance de la toute-puissance divine
lui permet de faire à la fois tel être et son mode d'être propre, nécessaire,

contingent ou libre, de même elle lui permet de réaliser son plan
de finalisation par le hasard efficient de la mutation génétique et de la
sélection biologique. Le caractère finalisé des formes vivantes est un
seul et même effet de deux ordres de causes subordonnées totales et
immédiates, dont l'une est universelle, métaphysique et transcendante,
les autres propres, physiques et biologiques, prochaines et adéquates,
la toute-puissance de la Providence et la contingence du hasard.

Dans une perspective aristotélicienne, il est donc permis de
conclure que l'évolution vitale est finalisée, d'une part par accident,
en tant qu'elle est le produit du concours de la mutation génétique
et de la sélection naturelle, c'est-à-dire du développement nécessaire
de la nature vivante et du jeu contingent de ses conditions d'exercice,
d'autre part par soi, en tant qu'elle est voulue par la décision souveraine

de la Providence. Dans le premier cas, il y aurait finalité dans
le sens d'une cause finale considérée comme finis effectus (par
accident), dans le deuxième cas, il y aurait finalité dans le sens d'une
cause finale considérée comme finis cujus gratia z. L'explication
biologique donnerait ainsi le comment du phénomène évolutif dont la
métaphysique, en ramenant toute opération divine à l'amour de Dieu
pour lui-même, donnerait le pourquoi. La métaphysique trouverait
dans la biologie un complément d'intelligibilité plus explicatif quant
au devenir concret du vivant contingent voulu par la Providence,
qu'elle ne saurait jamais le trouver dans l'éthique quant au devenir
concret de l'acte libre humain causé par la liberté divine, car celui-ci
ne sera jamais l'objet d'une science rigoureuse, fût-elle éthique
proprement philosophique ou théologie morale. Cette manière de voir
permettrait en effet de donner un contenu concret, dans le cas de

l'évolution, à la notion de création des espèces vivantes, la biologie
montrant de son côté comment le dynamisme de la matière vivante
dispose celle-ci, selon un mode autonome et contingent, à recevoir,

1 Cf. Jean de Saint Thomas, Cursus phil., Phil. nat., I, q. 13, a. 1.



l66 ANDRÉ DE MURALT

dans l'histoire même de son développement, une forme nouvelle, la
métaphysique de son côté faisant comprendre que la décision
éternelle de la Providence créatrice détermine de par sa volonté toute-
puissante l'apparition d'un phénomène évolutif finalisé par soi, au
cours du processus même qui voit se dérouler le « mécanisme » évolutif,

et sans nullement entamer la contingence, le hasard, de celui-ci,
pas plus que la Providence n'aliène l'autonomie propre de l'acte
libre en le créant contingent dans l'instant même où il est produit
efficacement par la volonté humaine (ce serait une extension analogique

de la notion de mutualité des causes, telle qu'elle a été définie
plus haut).

Cette manière de voir permettrait en tout cas d'intégrer les
considérations d'Aristote sur la nature comme cause finale " et sur l'ordre
de l'univers comme imitation de la perfection divine 2, sans abandonner

en rien l'autonomie de la nature physique et vivante, si fortement

revendiquée par la science contemporaine. Car pour Aristote,
l'univers entier est finalisé par l'Acte pur, l'âme spirituelle humaine,
immédiatement, dans l'acte intentionnel de sagesse par lequel elle

peut être unie au divin, les êtres vivants et physiques, médiatement,
sur le mode de l'exemplarité, en imitant la souveraine perfection du
Premier mouvant immobile, chacun selon sa puissance, par la pérennité

de leurs générations, la régularité de leurs cycles et de leurs
révolutions naturelles.

Une telle perspective métaphysique permet enfin de comprendre
à quel point les phUosophies contemporaines de l'évolution sont
anthropomorphiques : considérant l'évolution comme un processus
univoque, continu, sans rupture, sans hasard ni nécessité indifféremment,

comme le développement d'un même sujet ou l'action d'un
seul agent, elles tendent à attribuer à l'univers entier une affectivité
quasi humaine, en le destinant à se fondre dans un embrassement,
un embrasement quasi amoureux 3, qui le rétablit dans son unité
originaire. L'entreprise, pour pieuse qu'elle soit, n'aboutit pas à établir

une intelligibilité satisfaisante. Elle confond métaphysique et
biologie et son apparente beauté poétique ne se nourrit en fait que de

métaphores sentimentales, fort dommageable à l'intention spirituelle
qui l'anime. Si telle était vraiment la sagesse philosophique, il
faudrait vraiment donner raison à Jean Piaget et à son livre si suggestif :

Sagesse et illusions de la philosophie.

1 Physiques, II, 8.
2 De anima, II, 4, 415 a 23 sq.
3 Que l'on pense par exemple, par-delà la gnose teilhardienne, au symbolisme

orgastique d'un Wilhelm Reich. Il s'agit là évidemment d'un développement

extrême, marqué par la mode psychanalytique, significatif d'une
tendance cependant.



PROVIDENCE ET LIBERTÉ 167

Il faut donc bien marquer les limites dans le cadre desquelles la
perspective qui vient d'être esquissée peut être légitimement envisagée.

En affirmant une certaine complémentarité de la métaphysique
et de la biologie dans la recherche de l'intelligibilité du phénomène
évolutif, le métaphysicien ne prétend pas amener une intelligibilité
nouvelle propre — en ce sens la biologie reste plus satisfaisante,
car elle explique mieux, plus adéquatement pour nous le phénomène

évolutif — il ne prétend pas non plus se substituer au scientifique,

mais il pense pouvoir amener une certaine intelligibilité,
universelle, commune, c'est-à-dire non propre ni spécifique, pour ne

pas dire impropre et inadéquate, à laquelle l'intelligence humaine,
et surtout l'esprit humain, a droit aussi. Il ne s'agit pas de sonder la
fin de l'univers et de révéler aux hommes ébahis le plan providentiel,
comme le croyait naïvement Descartes, qui y voyait une raison de
refuser la causalité finale. Il s'agit simplement de dire ceci, et selon
la signification étroitement limitée des termes employés : le caractère
finalisé de l'évolution vivante est l'effet unique et identique de deux
causes subordonnées, totales et immédiates, l'une première, commune,
métaphysique, providentielle, la toute puissance de la volonté divine,
l'autre, seconde, propre, physique, adéquate, le jeu des causes
naturelles. Au gré de cette subordination et des formes diverses qu'elle
peut prendre, concours simultané, prémotion physique, la cause
première meut le hasard et la nécessité de l'univers à constituer des
formes vivantes nouvelles qui évolueront d'elles-mêmes vers une plus
grande perfection fonctionnelle. Et quel est donc cet être suffisamment
maître du jeu universel des causes naturelles, nécessaires ou
contingentes, pour permettre à un rayonnement électromagnétique de
traverser l'immensité du cosmos, de frapper une cellule vivante et de

provoquer en elle une mutation source de vie nouvelle Quelle est
cette liberté dominatrice capable non seulement de régir souverainement

l'ordre nécessaire de l'univers, mais aussi de mener infailliblement
le jeu contingent des probabilités les plus improbables Qui, sinon
la Providence divine qui, dans sa prescience librement vraie du futur
contingent, dans sa connaissance infaillible, cause à la fois le hasard
et la nécessité, et leur communique de par sa toute-puissance une
participation autonome à sa causalité efficace. Il y a dans ce cas précis

une occasion de concevoir le rapport de la science et de la
métaphysique de manière moins sommairement exclusive qu'on ne le fait
d'habitude, une occasion de rendre justice à l'une et à l'autre, sans

porter préjudice ni à l'une ni à l'autre I ; il y a ici surtout une occasion

1 Occasion de préciser d'abord le vocabulaire. Car l'opposition mécanicisme

— finalisme, pour pratique qu'elle soit, semble fallacieuse. Le jeu des
causes naturelles (hasard de la mutation génétique, jeu contingent de l'adapta-



l68 ANDRÉ DE MURALT

d'honorer la toute-puissance divine et la liberté humaine, de manière
digne et juste, équitable et salutaire. Il ne faut pas, disaient les grands
aristotéliciens du XVIIe siècle, chercher la concordance de la Providence
et de la liberté, mais fonder la liberté humaine dans la toute-puissance
transcendante et intelligente de la volonté divine. Il ne faut pas
davantage aujourd'hui chercher d'autre concordance entre la
Providence et la nature vivante finalisée que l'universelle puissance
divine qui cause le hasard et la nécessité. Il faut concevoir la puissance
divine sur la liberté humaine et accepter que cette conception ne nous
révèle pas la fin de l'histoire, contrairement à ce que prétend béatement
l'idéologie contemporaine du devenir universel.

tion au sein d'un univers déterminé par l'interaction de causes nécessaires et
contingentes) provoque le caractère finalisé des formes vivantes. Il n'y a rien
là de mécaniciste à proprement parler, tout au plus l'absence de référence
à un agent finalisant, c'est-à-dire agissant selon une fin connue et voulue. De
même, le terme de finalisme, opposé contrairement à celui de mécanicisme,
laisse entendre que si l'agent finalisant n'est pas la cause propre, immédiate
et adéquate, du caractère finalisé des formes vivantes, il est simplement évacué
par l'explication dite mécaniciste, que, si au contraire l'agent finalisant est
réellement transcendant au mouvement de l'évolution vivante, il relève des
rêveries et des illusions séculaires de la philosophie. L'évocation de cette simple
difficulté de terminologie laisse entrevoir combien une métaphysique bien
fondée, claire, simple, exempte de prétentions, est nécessaire à l'intelligibilité du
problème.

Imprimerie La Concorde, Lausanne (Suisse)




	Providence et liberté : contribution à l'étude des rapports entre création et évolution

