Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 25 (1975)

Heft: 2

Artikel: Ordre moral et liberté

Autor: Hersch, Jeanne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381056

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381056
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ORDRE MORAL ET LIBERTE

par JEANNE HERsCH

Il me faut d’abord souligner I’ambiguité redoutable de tous les
termes qui composent ce titre.

L’oydre : on pensera en premier lieu aux deux sens de « 'ordre »
distingués par Bergson : I'ordre mécanique et 'ordre vivant. Bergson
imaginait le mouvement d’'une main dans un tas de limaille de fer.
La position finale des particules de fer peut étre expliquée de deux
manieres : 1'une, mécanique, ne fait intervenir que des forces et des
poids et ne peut rendre compte de I'état final de la limaille que par
une analyse d'une complexité quasi infinie ; ['autre, vitaliste, fait
intervenir le geste de la main, dans sa simplicité et son unité. Dans
les deux cas, on intégre un état de fait (la disposition des grains de
limaille) dans un ordre. Mais le premier est un ordre inerte, le second
un ordre vivant, animé par un geste intentionnel.

Remarquons d’ailleurs que, dans les deux cas, il s’agit d'un résultat,
déja accompli ; la limaille se trouve déposée de telle ou telle maniére,
elle est un dépot de I'ordre considéré.

Je voudrais substituer a cette dualité bergsonienne une dualité
qui lui ressemble sans doute, mais qui en différe pourtant. Il y a
d’abord une signification statique de 1'ordre (révolutions des astres,
répétition des générations dans les espéces vivantes), assurant la
permanence et la régularité des répétitions, puis une signification
dynamique de lordre, concernant l'ordonnance cohérente d’une
pluralité de moyens a4 une fin, et donc un processus ayant un sexs.
On pourrait appeler le premier ordre de la nature et le second ordre
humain ou historigue. Seulement ’ordre de la nature étend son régne
au monde humain de I'histoire, et malgré tous les efforts de la biologie,
I'ordre historique ne se laisse pas éliminer de I’évolution des espéces.

La différence fondamentale entre ces deux ordres, c’est que I'ordre
de la nature parait intemporellement établi (il n’est méme pas le
dépdt d'un passé, & supposer que les phénomeénes qu’il explique le
soient), tandis que l’ordre historique est temporel dans son essence,
tout en impliquant une référence transtemporelle qui est source de
son sens. Il ne faudrait pas confondre transtemporalité historique,



126 JEANNE HERSCH

domaine des valeurs visées au fil du temps, et intemporalité naturelle,
analogue a celle des mathématiques, quoique « étalée» jusqu’a un
certain point dans les cycles répétitifs.

%
kS *

Moral : ce terme ne s’applique qu’au comportement des hommes
en tant qu’il pose l'alternative du bien et du mal, donc en tant qu’il
met en jeu les valeurs. Si les valeurs disparaissent, en tant qu’éléments
traditionnels périmés, si tous les comportements se valent parce que
tous «s’expliquent»; si « tout est permis », alors le mot « moral» n’a
plus de sens.

Remarquons cependant le caractére irréductiblement « moral » de
ce rejet. Aucune évidence scientifique ne 'impose ni ne 1'imposera
jamais. Il n’est donc pas innocent et ne rend personne a I'innocence.

Mais le caractére «moral», qu’il soit revendiqué ou nié, reste
ambigu. Il peut s’appliquer a une conduite conforme a des préceptes
ou A des interdits déterminés, prescriptifs. Il peut au contraire
s’ordonner a des valeurs transcendantes, ne pouvant déterminer une
action que si elles sont « traduites » en termes de situation, kic et nunc.

Dans le premier cas, il s’agit d'une moralité statique, certes
déterminée historiquement et sociologiquement, mais s'imposant
comme intemporelle, univoque et étroitement dogmatique. Dans le
second, il s’agit d’une moralité « existentielle », exigeant 1'acte de
présence et de création d'un sujet libre, concretement situé¢ dans
I’histoire universelle, qui est aussi son histoire.

*
* Ed

Liberté : ici 'ambiguité est & son comble. Certains se contentent
d'une simple non-détermination physique, comme s’il suffisait de
repérer de petits échecs du déterminisme causal pour glisser la liberté
dans les interstices ainsi ouverts. Ils s’intéressent alors aux sciences
de la nature, non pour leurs succes, mais pour leurs échecs, ils sont
a l'afftit de ces échecs, pour sauver la liberté.

Pour d’autres, la liberté se confond avec [’arbitrairve : étre libre,
c’est faire ce qu’on veut quand on veut. Ils révent d’abolir toutes les
contraintes, sans voir qu’ils aboliraient du méme coup toute espece
de sens. Le vouloir ne serait engagé envers rien, il ne resterait que
le caprice d’'une « mens instantanea ».

A linverse, la liberté peut étre congue comme étant la capacité
méme de s’engager, condition et source du sens. Loin d’exclure la loi,
elle est loi, elle se donne a elle-méme sa loi, il lui est donné de se donner
a elle-méme sa loi. Ce don d’autonomie implique du méme coup le don
du sens (le sens a désormais un sens) et le don d’engagement. La
liberte-don incarne la transcendance par l’action.



ORDRE MORAL ET LIBERTE 127

Atteinte dans son ultime profondeur, cette liberté coincide avec la
nécessité, comme Spinoza I’a souverainement montré. A son comble, elle
exclut le choix (alors que le comble de choix ne correspond qu’a la liberté
d’indifférence, et a travers elle au déterminisme physique). Elle ne peut
étre que ce qu’elle est, absolument; elle rejoint I'impératif catégorique.

* * *

Notre titre n’a de sens que si «ordre » signifie ici ordre humain,
historique, — que si «moral » désigne un comportement temporel
ordonné a des valeurs transtemporelles, — que si « liberté » est syno-
nyme d’autonomie engagée.

Notre titre implique donc la finalité, et méme une finalité sans fin,
dans les deux sens de ce dernier mot : une finalité sans but déterminé,
car s'il y avait un but déterminé, I'ordre ne serait plus « moral » mais
« technique », — et une finalité sans achévement, car s’il y avait un
achévement, ce serait I'affaissement du sens au niveau des faits.

Une conception résolument et irréductiblement finaliste, parce
qu’elle est condition de sens, est aussi condition de foutes les activités
humaines, y compris de la recherche scientifique.

& * ES

Il est vain de chercher ici n’importe quelle forme de « conciliation »,
de « correspondance » ou de « compatibilité » entre causalisme déter-
ministe et finalité, en recourant, comme il est juste de le faire a propos
de certains problémes, au principe d’indétermination physique, aux
lois statistiques valables seulement pour les grands nombres, etc. La
finalité dont il s’agit est d’un autre ordre et d’une autre nature, et bien
plus fondamentale qu'un modéle d’explication, quel qu’il soit. Plus
fondamentale, car c’est elle, en fant que finalité du vrar, qui est la
condition du jugement, de la science, du langage et du sens. Aucune
théorie de la « survivance des plus aptes » ne peut rendre compte de
la finalité du vrai, puisque celle-ci ne tend pas nécessairement a assurer
la survie et qu’elle peut parfois entrainer la mort. C'est a cause d’elle
que, dans I'ceuvre de Kant, la Critique du Jugement, malgré I'ordre
didactique de 'exposé, fonde la « Critique de la Raison pure », et non
I'inverse. En effet, s’il v a des jugements, ce n’est pas seulement parce
qu’il y a des catégories, mais avant tout parce qu’il y a unusage des caté-
gories au service du vrai. La finalité du vrai s’actualise indéfiniment a
travers des jugements qui se veulent vrais. C’est en elle qu’ils ont un sens.
Et c’est donc elle qui engendre la science, fiit-ce celle qui tente de la nier.

*
* *
Par la finalité du vrai, 'entreprise scientifique est le fait d’une

liberté moralement engagée. Celle-ci construit une cohérence en
s’identifiant aux contraintes qui en sont la condition.



128 JEANNE HERSCH

M. Delsol peut bien étre, comme il I’a proclamé, le plus mécaniste
des mécanistes dans son laboratoire, mais sa volont¢ de n’admettre
qu’'une explication mécaniste pure ne s’expliquera jamais par une
causalité mécaniste, sous peine de n’étre plus qu’un fait vide de sens.
Jacques Monod, avec sa «téléonomie», n’a pas éliminé la finalité.
L’explication biologique moderne, lorsqu’elle se veut sans résidu
(«il n'y a plus de mystére de la vie »), aboutit malgré tout a des sortes
de miracles, nullement réduits. Comment expliquer par « la rencontre
de séries causales indépendantes » I’évolution vers des espéces de plus
en plus complexes, et donc de plus en plus fragiles ? Comment tirer
de telles « rencontres » la naissance d'un sens — d’une théorie biolo-
gique — d’un livre ? Comment une rencontre de causes pourrait-elle
engendrer un « vouloir-vivre », par rapport auquel il devient possible
de parler de « mutation favorable » ? M. Delsol a dit, & un moment de
sa conférence : « Tout biologiste se demande automatiquement ... »,
— mais, justement, personne ne se demande jamais rien automati-
quement.

M. Jauch a montré que, quant au mécanicisme, la biologie était
plus conservatrice que la physique. Cela s’explique. Les physiciens,
bien moins contestés, plus assurés de leurs méthodes, plus éloignés
des interprétations anthropomorphiques, se sentent libres d’imaginer
et de concevoir, presque autant que les mathématiciens. Les biologistes,
eux, ont affaire a des vivants qui, quels qu'ils soient, leur ressemblent,
ne fut-ce que parce qu’ils naissent, meurent, et ont des besoins. Ils
se défendent d’autant plus passionnément contre les explications
animistes qu’ils ne parviennent jamais a les éliminer tout a fait, et
ils jurent allégeance au mécanicisme comme a la condition de toute
pureté scientifique. Les « conservateurs » (au sens de M. Jauch) les plus
fidéles au mécanicisme sont — et seront sans doute — les chercheurs
des sciences humaines, qui s’efforcent de rédusre sens et finalité & des
relations déterministes, détruisant ainsi, quand ils ne les dénoncent
pas comme simple hypocrisie, « ordre moral » et « liberté ».

*
* *

A la lecture du livre de Jacques Monod « Le hasard et la néces-
sité », on est émerveillé par les conquétes de la biologie moléculaire,
par la maniére dont elle découvre et approfondit les moyens d'une
évolution prodigieuse, jusque dans la plus intime intériorité des
mécanismes génétiques. Mais on se prend & penser que de ces décou-
vertes on pourrait aussi bien tirer tout autre chose que la philosophie
de leurs auteurs : une théodicée. En effet, & quels moyens plus discrets,
plus parfaits, plus dignes de lui, un Dieu pourrait-il avoir recours,
que ceux qui apparaissent, & 'homme qui les déchiffre, comme hasard
et comme nécessité ?



	Ordre moral et liberté

