
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1974)

Heft: 1

Artikel: Salut, identité et culture

Autor: Rossel, Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381030

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381030
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SALUT, IDENTITÉ ET CULTURE

Là où le salut en Jésus-Christ est annoncé et reçu, il y a
inévitablement crise d'identité et crise culturelle. — L'histoire de la mission,
passée et récente, en fournit des preuves irréfutables. Pourquoi
On peut donner deux réponses à cette question, toutes deux fondées
sur l'Ecriture sainte.

Voici la première : l'Evangile est tout autre. C'est pourquoi,
là où il est annoncé et reçu, il provoque une cassure dans la vie des

personnes et des sociétés. Il arrache à une vie pour introduire à une
vie nouvelle. On peut citer ici Col. i : 13 : « Avec joie, rendez grâces
au Père qui vous a rendus capables d'avoir part à l'héritage des
saints dans la lumière. Il nous a arrachés au pouvoir des ténèbres
et nous a transférés dans le royaume du Fils de son amour, en qui
nous avons la délivrance, le pardon des péchés. » La rupture provoquée

par l'Evangile de Jésus-Christ annoncé et reçu requiert un
changement complet dans la manière de penser et de vivre. C'est la
conversion.

La deuxième réponse reprend l'essentiel de la première, mais
évite de parler de cassure ou de rupture. Elle conçoit l'action de

l'Evangile comme un jugement qui transforme la vie, qui la renouvelle

bien sûr, mais non pas à partir de zéro comme le suggèrent
les mots de rupture et de cassure. « Car le Dieu qui a dit : que la
lumière brille au milieu des ténèbres, c'est lui-même qui a brillé
dans nos cœurs pour faire resplendir la connaissance de sa gloire qui
rayonne sur le visage du Christ. Mais ce trésor, nous le portons dans
des vases d'argile, pour que cette incomparable puissance soit attribuée
à Dieu et non à nous » (II Cor. 4 : 6-7). Un peu plus loin, au verset 10,
Paul précise le sens de son image : « Sans cesse nous portons dans
notre corps l'agonie de Jésus afin que la vie de Jésus soit aussi mani-

N.B. Leçon donnée à l'occasion de l'ouverture des cours de la Faculté de
théologie de l'Université de Lausanne, le 22 octobre 1973.



2 JACQUES RÖSSEL

testée dans notre corps. » Lorsque l'Evangile est annoncé et reçu,
il y a transformation, certes, mais cette transformation ne va pas
jusqu'à remplacer un corps par un autre corps. Sur le plan du nom,
il y a changement d'identité : Saul devient Paul. Mais ce changement
d'identité, si considérable soit-il, n'est pas radical au point de
remplacer le corps de Saul par un autre corps qui serait celui de Paul.
Pour Paul, l'identité du corps est si importante qu'elle est maintenue
même au travers de la mort (I Cor. 15). On le voit, le coips, pour Paul
est beaucoup plus qu'un vase. Il est l'expression de la personne tout
entière et, de ce fait, personne et corps sont indissolublement liés.
C'est pourquoi Paul s'écrie dans la première épître aux Corinthiens :

« Ne savez-vous pas que vos corps sont les membres du Christ
Prendrai-je les membres du Christ pour en faire des membres de

prostituées » (I Cor. 6 : 15).
La deuxième réponse démontre à partir de la Bible que les choses

ne sont pas aussi simples qu'elles apparaissent selon la première
réponse. Selon la première réponse, l'identité nouvelle du monde qui
vient se substituerait à l'identité passée, historique et culturelle.
Avec la conversion, on se détournerait une fois pour toutes du passé
et tout regard jeté en arrière serait une infidélité à l'Evangile. La
deuxième réponse apporte des nuances importantes. Elle est donc
plus difficile que la première et ce qui est difficile contient en germe
la possibilité d'erreurs. Nous sommes généralement rebutés par ce

qui est nuancé, surtout lorsqu'il s'agit de l'Evangile, de la bonne
nouvelle du salut. Celle-ci n'est-elle pas foncièrement simple Alors,
pourquoi la compliquer Cependant, l'Evangile est un message de
vie. Or la vie, assurément, n'est pas simple. Elle est d'une richesse
extraordinaire. On ne peut vivre, vivre véritablement, vivre pleinement,

autrement qu'en acceptant cette richesse. Cette richesse
s'exprime au plan personnel par la pensée et par le corps ; au plan
social, par la culture.

La première réponse, dans le but louable de préserver l'absolu de

l'Evangile, tend à le maintenir en dehors de ce qui apparaît comme
les complications inutiles et même néfastes de la vie ; elle aboutit
rapidement à une conception essentiellement métaphysique du
salut. Ce salut serait alors limité au salut éternel de l'âme. La deuxième
réponse prend la création au sérieux, avec toutes ses richesses, histoire
et culture. Son danger est de si bien adhérer à la réalité de la vie
qu'eUe tend à négliger l'élément rénovateur et transformateur de

l'Evangile.
A partir de ces deux réponses à la question : Pourquoi l'Evangile

provoque-t-il une crise dans la vie des personnes et des sociétés
deux positions se sont développées au sein de l'Eglise. D'une manière
générale, c'est la position inspirée par la première réponse qui a



SALUT, IDENTITE ET CULTURE 3

prévalu au cours de l'histoire. Cela est compréhensible, vu sa simplicité.

Mais la position inspirée par la deuxième réponse n'a jamais été
totalement absente et a contribué à tempérer la première dans ce

qu'elle a d'excessif. De nos jours, la situation n'a pas changé. Alors que
la Conférence de Bangkok représente plutôt la deuxième position,
le Congrès international de l'évangélisation mondiale, qui aura lieu
à Lausanne en juillet prochain, représentera plutôt la première.
Certains de ses organisateurs vont jusqu'à prétendre que le congrès
de Lausanne représentera la conception biblique de la mission, alors

que Bangkok aurait représenté une conception sociologique
extrabiblique de la mission.

Nous estimons que ce jugement est dû à une tragique erreur.
Cette erreur consiste à laisser dans l'ombre tout l'aspect du message
biblique qui a trait à l'histoire et à la culture, c'est-à-dire à la vie,
à la création qui reste don de Dieu même après la chute. En conclusion,
nous verrons que la polarisation dont on parle entre évangéliques et
œcuméniques n'est qu'une réédition moderne des grands débats
christologiques du Ve siècle, aboutissant aux définitions de Chalcédoine

(451).
Les deux explications de la crise que provoque l'Evangile là où il

est annoncé et reçu sont toutes deux fondées bibliquement ; nous
l'avons vu. Les textes cités à leur appui (Col. i : 13 et II Cor. 4 : 5-6
et 10) sont tous deux de l'apôtre Paul. Pour Paul, les deux réponses
sont indissolubles. Elles n'en font qu'une. Mais pour Paul, c'est là
notre thèse, la première réponse est définitivement intégrée à la
deuxième, celle qui tient compte de la réalité du corps et, de ce fait,
de la valeur de la création. La preuve, c'est que Paul oppose à la
mission judéo-chrétienne sa propre conception missionnaire. La
mission juive pratiquait le prosélytisme. Ce prosélytisme consistait
à faire du converti païen une copie juive. Le Juif de la période
hellénistique canonisait sa propre culture, comme expression normative
de la loi ; il rejetait en bloc la culture hellénistique d'alors. Les
chrétiens judaïsants calquèrent leur mission sur la mission juive.
Pour eux, la loi juive restait normative. Le converti païen devait
se modeler sur la vie juive en commençant par la circoncision. Paul
s'oppose violemment à ce type-là de mission. Il refuse à la vie juive
sous la loi toute valeur canonique particulière. Il se fait l'avocat de la
liberté au nom même de l'Evangile, entraînant l'Eglise chrétienne
dans une extraordinaire aventure. Le païen, pour Paul, n'a pas
besoin d'abandonner son identité culturelle pour devenir chrétien.
Il n'a pas besoin de revêtir un modèle de vie prétendu canonique et
déjà tout fait. Il doit laisser l'Evangile façonner sa propre vie, sa

propre culture. Bien entendu, la crise ne lui est pas épargnée. Mais
cette crise est pour lui source de créativité sous l'impulsion du mes-



4 JACQUES RÖSSEL

sage évangélique ; elle n'aboutit pas à une copie servile de la vie
chrétienne de ses missionnaires d'origine juive.

L'histoire de la mission, en particulier de la mission occidentale,
nous montre que la conception judaïsante de la mission est
tenace. Bien entendu, les missionnaires occidentaux ont suivi Paul.
Ils ont prêché la grâce. Ils n'ont pas circoncis les convertis. Cependant,
à y regarder de plus près, ils n'ont pu s'empêcher d'encourager et
parfois même d'imposer leurs conceptions particulières de la vie
chrétienne. Pour un grand nombre de missionnaires occidentaux,
la civilisation occidentale, dans ce qu'elle avait de bon, était considérée
comme l'expression quasi canonique de la vie chrétienne. La première
guerre mondiale a porté un coup sérieux à la canonicité de la vie
chrétienne occidentale. Les conférences missionnaires mondiales de

Jérusalem (1928) et de Tambaram-Madras (1938) en font foi.
Mais c'est la deuxième guerre mondiale qui a contraint à des révisions
souvent déchirantes. La Conférence de Bangkok (1973), et plus encore
ses répercussions en Europe et en Amérique, révèlent le désarroi dans
lequel la plupart des chrétiens occidentaux se trouvent.

Il y a les chrétiens convaincus que l'Evangile doit être proclamé
jusqu'aux extrémités de la terre. Il y a aussi ceux qui condamnent
toute forme de mission chrétienne parce que l'Evangile, non seulement

transforme, mais souvent détruit des valeurs culturelles, et
finalement aliène. Nous nous trouvons ici en présence d'une position
qui combat l'Evangile biblique comme une puissance aliénante.
A l'Evangile biblique, ils substituent un Evangile qui invite à
développer les capacités intérieures et innées de l'homme. Certains
critiques prétendent que c'est l'orientation qui a été prise par la
Conférence de Bangkok. Pour l'affirmer, il faut délibérément placer
ce qui était périphérique à Bangkok au centre et rejeter à la périphérie
ce qui était central. C'est la méthode adoptée par l'un de ses critiques,
le professeur Peter Beyerhaus de Tubingue. Nous sommes convaincus
qu'il a tort. A chacun de juger d'après les textes que nous allons
présenter concernant salut, identité et culture.

Aux yeux du tiers monde, l'aliénation culturelle dont il souffre est
due en majeure partie à l'Occident, qui lui a imposé sa civihsation.
Les chrétiens du tiers monde n'échappent pas à cette souffrance.
Au contraire, ils la ressentent d'autant plus que la foi chrétienne fait
partie intégrante de leur vie. Le texte que voici nous permet de

mesurer leur inquiétude : « Dans mon pays, la solidarité qu'engendre
la religion officielle est terrible. En devenant chrétien, je me suis
transformé moi-même en un citoyen de seconde classe. J'ai perdu le
sens de l'appartenance à ma nation. Je suis conscient d'être coupé
de mon propre peuple comme un arbre déraciné. Evidemment, la
réponse est que l'Eglise doit être présente et faire partie de la com-



SALUT, IDENTITE ET CULTURE 5

munauté nationale mais, dans mon cas, l'Eglise n'est pas encore assez
forte pour donner ce sens de l'appartenance. La réponse est de
ressembler davantage au Christ, d'accepter de souffrir par amour
et par conséquent d'être libéré de toutes les chaînes, de rendre à la
culture toutes les bénédictions qui nous viennent par le Christ. »

(Section I, A, 3.)
Ce texte indique une ligne de réflexion importante. Le chrétien,

dans un pays dont la culture a été façonnée par une autre religion
et une autre conception de la vie, se sent souvent déraciné et déclassé.

Parfois, il est lui-même responsable de cet état de choses. Sa rencontre
avec l'Evangile l'a introduit à une vie aux dimensions nouvelles et il
a été amené tout d'abord à souligner les différences de cette vie
nouvelle par rapport à sa vie ancienne. L'Eglise dans laquelle il a
été reçu, composée d'hommes et de femmes ayant fait des expériences
semblables, l'aura plutôt renforcé dans sa prise de conscience de la
séparation. C'est seulement plus tard que les côtés négatifs de cette
séparation consentie apparaissent. Son Eglise n'est pas assez forte,
numériquement et spirituellement, pour lui donner le sens de l'appartenance

à la collectivité nationale, en intégrant ce qui est spécifiquement

chrétien à certains éléments de la culture ambiante, ou vice
versa.

Il y a beaucoup d'Eglises dans le monde qui jouent un rôle dans la
vie nationale et sont des facteurs d'intégration culturelle. Si on
les étudiait de plus près, on verrait que ces Eglises n'ont pas
nécessairement résolu le problème, car le sentiment d'appartenance
culturelle qu'elles engendrent est souvent plus sociologique que
chrétien. Est-ce à dire que les Eglises en sont réduites à osciller
entre une séparation aliénante et une adaptation reléguant le message
spécifique de l'Evangile au second plan L'auteur du texte cité
indique dans quel sens il convient de rechercher une solution : il
faut « ressembler davantage au Christ », « accepter de souffrir par
amour », autrement dit accepter le message de libération de l'Evangile
(« être libéré de toutes les chaînes ») pour pouvoir « rendre à la culture
toutes les bénédictions qui nous viennent par le Christ ».

On a quelque peine à comprendre cette dernière expression. Elle
nous oblige à réfléchir. On ne peut rendre que ce qu'on a pris. Or, par
la nouvelle orientation qu'il implique, l'Evangile arrache des hommes
à leur culture, qui s'en trouve appauvrie. Cette perte est compensée
lorsque ces mêmes hommes la font bénéficier des bénédictions qu'ils
ont reçues par le Christ. Dans la pensée de l'auteur, ces bénédictions
appartiennent à ces cultures au même titre que les hommes qui en
ont bénéficié. Il est donc juste qu'elles leur soient rendues.

Le groupe de travail de la conférence de Bangkok dont la tâche
consistait à réfléchir aux relations entre salut, culture et identité,



6 JACQUES RÖSSEL

a poursuivi sa recherche dans la direction indiquée par le participant
dont nous avons cité le texte. Les résultats de son travail consistent
en une juxtaposition de rapports, de témoignages et de recommandations

dont il est difficile de se faire une idée d'ensemble. Cependant,
il y a un fil conducteur ; c'est une réflexion théologique continue sur
l'incarnation. Christ, en s'incarnant, s'identifie aux hommes de toutes
tribus, races, couleurs ou cultures et, ainsi, les rachète de l'aliénation
dans laquelle ils se trouvent tous. Car en fait, tous les hommes sont
à la recherche de leur identité. D'une part, il est impossible de retourner
aux cultures en vase clos d'il y a 400 ou 500 ans ; d'autre part, il
n'y a pas de culture universelle en vue à laquelle on puisse s'identifier
en espérance. Nous nous trouvons pris entre le particulier et l'universel,

sans pouvoir renoncer à l'un ou à l'autre. Or le Christ, par son
incarnation même, unit l'un et l'autre. « Le Christ est venu pour
que toi et moi nous parvenions à l'état d'adultes, à la taille de Christ
dans sa plénitude. » (Section I, A, 6.) Toutes les conférences missionnaires

mondiales qui ont précédé Bangkok (Edimbourg 1910,
Jérusalem 1928, Madras-Tambaran 1938, Mexico 1963) ont insisté sulle

fait que l'Evangile devait s'intégrer aux cultures ambiantes. A
Bangkok, on a carrément renversé les termes et affirmé que les identités

raciales et culturelles, à la fois dons divins et réalisations humaines,

devaient s'intégrer à l'identité chrétienne. Et cette identité
consiste à être rendu conforme à l'image du Christ, qui a pris la
condition de serviteur, s'est abaissé, devenant obéissant jusqu'à la
mort et a été souverainement élevé. (Cf. section I, A, 7, e.)

L'Evangile, du moins dans un premier temps, arrache, sépare.
Cela signifierait-il qu'il crée sa propre culture, une sorte
d'anticulture Le rapport de Bangkok dit ceci : « Nous avons joué avec
l'idée que la communauté chrétienne elle-même serait une
anticulture ; mais nous l'avons abandonnée, car elle établit une séparation
trop nette entre nous et les communautés d'hommes dont nous faisons
partie. C'est seulement dans des cas extrêmes que nous pouvons
être appelés à secouer de nos chaussures la poussière de la ville ;

d'ordinaire, il nous faut vivre dans une relation en quelque sorte
dialectique, participer, non sans certaines réserves, nous identifier
tout en gardant une distance critique. Toutefois, cette dialectique
ne doit pas nous empêcher d'être pleinement engagés avec d'autres
dans la quête de la justice et de la liberté. Notre identité est en Christ,
et c'est à lui que nous nous identifions ; nous pouvons aussi être tenus à

l'écart par lui. Nous découvrons les critères d'une relation aussi délicate
en laissant l'Ecriture nous étonner et en maintenant la communion avec
le Seigneur et avec son peuple. » (Section I, C, 2.) Bangkok souligne
avec une extraordinaire clarté que notre identité est en Christ. Il
est utile de se demander pourquoi. Depuis la conférence de Madras-



SALUT, IDENTITE ET CULTURE J

Tambaran (1938), la vision du monde a changé. On croyait envers
et contre tout au développement harmonieux des cultures ; l'Evangile

devait trouver sa place dans ce développement en s'intégrant
à ces cultures comme agent de renouvellement, certes, mais surtout
comme agent conservateur. Les missions qui étaient parvenues à

conserver un maximum de culture régionale étaient particulièrement
bien vues. La deuxième guerre mondiale a mis une fin brutale à cette
vision. Partout, les cultures sont en transformation ; là où elles se
refusent à cette transformation, elles se condamnent à être réduites en
folklore. Nous nous trouvons donc en présence d'un phénomène
général de révolution culturelle. Cela explique pourquoi les
participants de Bangkok étaient moins soucieux de conserver les valeurs
culturelles que d'essayer de comprendre la signification du message
libérateur de l'Evangile pour l'avenir des cultures. Cela les amena à

préciser les rapports entre la conversion du chrétien et les changements
culturels. Le rapport fait tout d'abord état des difficultés qu'il y a
à décrire l'expérience existentielle de la conversion, qu'elle soit
personnelle ou collective, en des termes rendant justice à la pensée
rationnelle, ainsi qu'aux autres niveaux de conscience : « La conversion
chrétienne relie les hommes à Dieu, et en particulier à son Fils Jésus-
Christ. Elles les introduit dans la communauté chrétienne, dont les
structures peuvent être extrêmement diverses suivant les cultures,
et qui peut inclure des personnes diverses. » (Section I, C, 1.) Le fait
particulier de la conversion chrétienne est d'orienter les hommes vers
une vie communautaire nouvelle. Celui qui se laisse réorienter par
l'Evangile entre dans une communauté, l'Eglise. Or l'Eglise, même
adaptée à la culture ambiante, demeure une communauté distincte
et de ce fait irréductible à cette culture : « La conversion chrétienne
rassemble les hommes dans une communauté de prière, une communauté

de doctrine et une communauté de service auprès de tous les
hommes. Même si les hommes ne sont pas appelés à sortir de leur
culture, même s'ils ne sont pas coupés de la société dans laquelle
ils sont nés, ils formeront toujours des cellules de culte, de réflexion
ou de service au sein de leur culture d'origine. » (Ibidem.) Cependant,
la conversion qui est à la base de la vie de l'Eglise est toujours en
relation avec le lieu et les circonstances où elle se produit. Cela est
vrai également de la théologie qui a pour tâche d'étudier d'une manière
systématique les causes et les conséquences de la conversion. « Une
théologie correcte reflète l'expérience de la communauté chrétienne
en un lieu donné et à une époque donnée. Elle est donc nécessairement
une théologie contextuelle ; elle est une théologie valable et vivante,
qui refuse de se laisser universaliser à la légère, parce qu'elle parle
en vue d'une situation particulière et à partir d'elle. » (Section I, A, e.)

Dans cette perspective, la théologie occidentale est un article
d'exportation contestable. Elle a été fortement contestée à Bangkok.



8 JACQUES RÖSSEL

Ce qu'on reproche à la théologie occidentale, c'est de s'arroger « le

droit de fixer les critères de ce qui est acceptable et de ce qui ne l'est
pas dans tous les domaines de l'activité humaine. » La théologie
noire conteste cette prétention orgueilleuse. Qu'est-ce que cette
théologie « La théologie noire essaie, à la lumière de la révélation
de Dieu en l'homme Jésus-Christ, de donner un sens à l'expérience
particulière que les Noirs font de la souffrance et de l'oppression
imposées par le racisme effréné des Blancs. C'est une théologie de la
libération et, à ce titre, elle est vraiment une théologie des opprimés,
de sorte que tous ceux qui sont déshumanisés par l'oppression
peuvent se l'approprier, quelle que soit la couleur de leur peau. Elle
affirme que les opprimés sont des personnes, et déclare que Dieu
leur offre le salut en Jésus-Christ, car ils sont ceux pour qui le Christ est

mort ; elle proclame qu'ils n'ont pas besoin de s'excuser de leur
existence. Ils sont enfants de Dieu en tant que Noirs, ou membres
de n'importe quel autre groupe. Le Christ est leur frère, qui partage
toute leur vie parce qu'il se place lui-même sans équivoque du côté
des opprimés et des sans-pouvoir. » (Ibidem.)

La théologie noire affirme que les opprimés sont des personnes.
Mais n'est-ce pas là l'affirmation centrale de l'Evangile N'est-il
pas troublant qu'il faule une théologie particuhère pour affirmer
cette vérité fondamentale Dans tous les cas, l'apparition de cette
théologie « contextuelle » démontre que la théologie occidentale a été

comprise par les opprimés comme une théologie propre à soutenir
les oppresseurs plus que les opprimés. Les opprimés sont des personnes.
Les chrétiens occidentaux l'auraient-ils oublié, sinon en théorie, du
moins en pratique L'Occident est responsable de déviations par
rapport à l'Evangile tout aussi graves, sinon plus, que certains
phénomènes de syncrétisme observés dans les Eglises d'Asie ou
d'Afrique.

Voici maintenant quelques réflexions du pasteur Seth Nomenyo
du Togo, qui résume le travail de Bangkok sur salut, identité et
culture. C'est en même temps un échantillon de théologie africaine.
Au cours d'entretiens sur la conférence de Bangkok qui eurent heu
à Lomé, le pasteur Seth Nomenyo donna les précisions suivantes :

« Il faut être culturellement existant pour pouvoir répondre à l'appel
de l'Evangile, qui est à la fois universel et particuher. Il n'y a pas de
contradiction entre le particularisme et l'universalisme de l'Evangile ;

ils affectent la culture, la manière de penser, de s'engager, de se

dégager, même jusque dans l'art. On a parlé de l'ambivalence de la
relation chrétienne à la société. Le chrétien est appelé à exercer
un jugement critique sur sa propre culture, en même temps qu'il est
appelé à l'assumer. L'attitude critique du chrétien à l'égard de sa
culture ne doit pas être basée uniquement sur des jugements théolo-



SALUT, IDENTITE ET CULTURE 9

giques, mais sur une meilleure connaissance de ses valeurs culturelles.
Les Eglises doivent entreprendre de telles études dans le cadre de leur
propre culture et procéder ensuite à un échange au niveau mondial...
Notre humanité vraie dépasse ce que nous appelons notre identité
culturelle. Et c'est lorsque nous atteignons une dimension de notre
humanité vraie que nous nous comprenons. La relation est là, le
miracle s'accomplit, c'est le miracle de la Pentecôte. Mais pour
aider chaque peuple et chaque individu dans un peuple à faire ce
chemin jusqu'au-delà de son identité culturelle, il faut en tenir
compte... Si on n'en tient pas compte, c'est très difficile d'aller plus
loin avec lui. Allez à la rencontre de l'autre, là où il est. Il deviendra
ce que le Seigneur veut qu'il devienne. »

Les textes de la Conférence de Bangkok que nous venons de
citer et de commenter ne forment pas un tout ordonné. Ils reflètent la
richesse des expériences des participants à la Conférence et de leurs
échanges. Cependant, ils imposent à notre attention un certain
nombre de thèmes précis à partir desquels notre réflexion théologique
doit se faire.

1. Nous ne pouvons pas lire ces textes sans être étonnés de leur
dialectique. En dépit de la profonde aliénation culturelle dont un grand
nombre de participants font état, aucune tentative n'a été faite de
s'en prendre à l'Evangile de Jésus-Christ lui-même. Aucune tentative
n'a été faite, par exemple, pour contester à l'Evangile sa puissance de
renouvellement dans les domaines de l'identité et de la culture.
Au contraire, les participants ont consciencieusement abordé les
problèmes que cette puissance de renouvellement pose pour la culture
et l'identité ; ils ont examiné attentivement les relations qu'il y a
entre conversion, identité et culture. Certains d'entre eux se sont
même demandé si la communauté chrétienne ne formait pas
nécessairement une sorte d'anti-culture. S'ils n'ont pas retenu la séparation
catégorique entre la communauté chrétienne et la communauté
humaine, ils n'ont cependant pas exclu qu'une séparation soit parfois
nécessaire. « Christ peut nous contraindre à nous tenir à l'écart,
dit le texte, mais d'ordinaire, il nous faut vivre dans une relation
en quelque sorte dialectique ; participer, non sans certaines réserves,
nous identifier tout en gardant une distance critique. »

La dialectique peut être une solution de facilité, un alibi intellectuel

commode. La dialectique envisagée à Bangkok ne condamne
pas les chrétiens à une oscillation perpétuelle entre la séparation
provoquant l'aliénation culturelle et l'adaptation maintenant un
statu quo stérile : « Cette dialectique, dit le texte, ne doit pas nous
empêcher d'être pleinement engagés avec d'autres dans la quête de la
justice et de la liberté. »



IO JACQUES RÖSSEL

2. Ceci nous mène à un deuxième thème. La protestation souvent
véhémente contre les missions occidentales estimées responsables de

l'aliénation culturelle n'est pas, comme nous venons de le voir, une
protestation contre la dynamique de l'Evangile. Ce qu'on reproche
à ces missions, c'est d'avoir emprisonné l'Evangile dans leurs propres
modèles culturels. L'Evangile est compris comme une puissance de

renouvellement provoquant la justice et la liberté. De ce fait, les

cultures autochtones ne sont jamais présentées comme des réalités
définitives, canoniques, auxquelles il n'y aurait rien à changer.
Cependant, on ne saurait annoncer l'Evangile comme si elles n'existaient

pas.
De ce fait, Bangkok s'oppose à toute théologie qui ferait de

l'Evangile du Christ quelque chose de totalement différent des cultures
du monde créé et par conséquent de totalement indifférent à ces
cultures. L'Evangile, certes, n'appartient pas à une civilisation plus
qu'à une autre. Il n'appartient pas à une culture plus qu'à une autre.
Mais il n'est pas Evangile s'il n'est pas annoncé, reçu et vécu dans le
contexte bien concret de ces civilisations et de ces cultures. Il n'est

pas Evangile s'il supprime ces cultures et ces civilisations au lieu de
les renouveler à partir de ce qu'elles sont.

3. Cette dynamique de l'Evangile s'est incarnée en Jésus-Christ.
Le thème majeur de Bangkok, c'est le Christ incarné. « Le Christ est
devenu un homme véritable. Il s'est complètement identifié aux
hommes véritables de toutes tribus, races, couleurs ou cultures. »

(Section I, A, 6). On notera cette insistance sur l'adjectif « véritable ».

Cette insistance nous ramène aux débats christologiques du Ve siècle,
en particulier à la formule de Chalcédoine : véritablement Dieu et
véritablement homme. Parce que le Christ s'est incarné, parce qu'il
s'est complètement identifié à des hommes véritables, parce qu'il est

venu racheter des hommes véritables et non de pâles reflets d'autres
hommes, le salut qu'il apporte s'applique au problème de l'identité
et de la culture.

4. C'est ici le quatrième thème de Bangkok. « Notre identité est
en Christ et c'est en lui que nous nous identifions. » Notons qu'il ne

s'agit pas d'une phrase isolée, mais d'un thème que nous retrouvons
à tout moment dans le rapport. Car il s'agit de l'aboutissement du
salut : « Le Christ est venu pour que toi et moi nous parvenions à

l'état d'adultes, à la taille du Christ dans sa plénitude. » Les identités
raciales et culturelles doivent s'intégrer à l'identité chrétienne.
Cette identité chrétienne prend la forme d'une communauté
réconciliante et réconciliée. Cette communauté, « même adaptée à la
culture ambiante, demeure une communauté distincte, irréductible
à la culture » qu'elle sert.



SALUT, IDENTITE ET CULTURE II
5. Un cinquième thème est celui du service que l'Eglise doit

rendre dans les domaines de l'identité et de la culture. L'Eglise
ne vit pas pour elle-même. En se mettant à l'écoute de l'Ecriture,
qui ne cesse de l'étonner, de la réveiller et de la renouveler, en vivant
en communion avec son Seigneur et le peuple de ce Seigneur répandu
aux quatre coins de la terre, l'Eglise est source de bénédiction pour
les cultures au sein desquelles elle vit. Elle leur rend toutes les
bénédictions qui lui sont données par le Christ. Car ces bénédictions ne
sont pas désincarnées. Elles sont le fruit d'un renouvellement, par
l'esprit de l'Evangile, de la matière culturelle dans laquelle il a été
annoncé et reçu. Il y a donc échange, un échange qui, certes, ne se

fait pas sans crise, sans jugement, sans souffrance, tant pour les

cultures que pour l'Eglise.

Ces cinq thèmes sont comme résumés par la phrase lapidaire
du pasteur Seth Nomenyo : « Il faut être culturellement existant pour
répondre à l'appel de l'Evangile », phrase qui fait écho à la question
angoissante citée plus haut : « Est-ce vraiment moi qui répond au
Christ N'est-ce pas une autre personne qui se substitue à moi »

Qu'est-ce que cela signifie Quelle est en somme la question
que Bangkok pose aux théologiens occidentaux

Pour beaucoup de chrétiens du tiers monde, notre théologie
est docète. Autrement dit, elle ne prend pas au sérieux l'incarnation
de Jésus-Christ. Certains Pères de l'Eglise, dont Nestorius, ne
pouvaient accepter que la Parole soit devenue véritablement chair.
Pour eux, Marie avait donné naissance à un corps que la Parole
était venue habiter comme l'Esprit de Dieu habite son temple.
L'homme Jésus n'était donc que l'enveloppe de la Parole. On distinguait

en Christ deux natures qui demeuraient séparées. La Parole
n'étant pas devenue véritablement homme, le salut, par substitution,
se trouvait en cause. D'autres Pères de l'Eglise, dont Cyrille d'Alexandrie,

réagirent violemment. Au Concile de Chalcédoine, on finit par
s'accorder sur une formule : Christ est à la fois véritablement homine
et véritablement Dieu. Les deux natures devaient être distinguées
sans jamais être séparées. Cette formule, intellectuellement
satisfaisante, était cependant trop subtile pour influencer la vie de l'Eglise.
A la doctrine des deux natures se substitua la doctrine de la nature
unique du Christ, mais sans la subtile dialectique élaborée à Chalcédoine.

Pour la piété populaire, sinon pour les théologiens, la nature
divine du Christ prit le pas sur sa nature humaine. La doctrine du
salut par substitution était sauve, mais la conception que l'on se

faisait de ce salut était plus hellénistique que biblique. Si,
théologiquement parlant, en Jésus-Christ, le Verbe assumait notre nature
humaine pour la régénérer, dans la pratique, la nature divine écartait



12 JACQUES RÖSSEL

la nature humaine. C'était l'avènement d'un nouveau docétisme,
cette fois-ci d'inspiration monophysite.

Il est pratiquement impossible de sortir du dilemme de la christologie

occidentale sur la base de la conception hellénistique des

rapports entre esprit et matière. Sur cette base, l'Occident est condamné
soit à un spiritualisme désincarné, soit à un matérialisme déspiritua-
lisé. Il nous semble que la Conférence de Bangkok peut nous aider à

débloquer ces positions millénaires. A cet effet, il faut que nous
soyons prêts à répondre à la question principale que la Conférence
nous pose : « Christ est-il devenu un homme véritable pour racheter
des hommes véritables » Si nous répondons oui, alors nous devons
admettre que le salut chrétien ne peut pas passer à côté de l'identité
et de la culture et qu'il les renouvelle. Si nous répondons non, identité
et culture sont pour nous quantités négligeables ; l'Evangile est une
réalité désincarnée ; il n'y a aucune relation entre le monde de l'Evangile

et notre monde. Le danger, alors, c'est que nous donnions à notre
conception de la vie chrétienne une valeur normative et que nous
tentions de l'imposer à tous les hommes, sans égard pour leurs cultures,
tout comme les Juifs du temps de Jésus imposaient leur conception
de la vie aux prosélytes qu'ils faisaient et dont Jésus disait avec
sévérité qu'ils étaient de mauvaises copies d'eux-mêmes, dignes de la
géhenne deux fois plus qu'eux (Mat. 23 : 15). Il y a là, pour nous
chrétiens occidentaux, si enclins à donner une valeur normative à

notre théologie et à notre conception de la vie, un très sérieux avertissement

et en même temps un appel pressant à nous remettre à l'étude
des rapports entre création et salut, autrement dit, entre création et
nouveUe création, entre la nature et la grâce. Ni saint Augustin ni
saint Thomas, ni Emile Brunner ni Karl Barth n'ont dit le dernier
mot à ce sujet. Ce problème, hérité de notre passé hellénistique, n'a
pas encore été transformé par l'Evangile en une de ces bénédictions
que nous devrions pouvoir rendre à notre culture. Probablement
que nous n'avancerons dans cette question théologique fondamentale
qu'en y travaillant avec des théologiens d'Asie, d'Amérique latine et,
surtout, d'Afrique.

Jacques Rössel.


	Salut, identité et culture

