Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 24 (1974)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

PETER SCHWANZ: Imago Dei als christologisch-anthropologisches
Problem in der Geschichie der Alten Kirche von Paulus bis Clemens
von Alexandrien. Halle (Saale), Niemeyer, 1970, 248 p.

L’auteur du livre est plutét systématicien qu’historien. C’est un avantage
et un désavantage. L’esprit systématique nous a valu une présentation dense et
méthodique, mais le manque de I'esprit historique se fait remarquer dans la
schématisation des jugements. Pourtant, M. Schwanz a fait un effort trés
louable pour lire et utiliser une bibliographie considérable (notons, toutefois,
I'absence totale de la littérature de langue francaise qui n’était probablement
pas accessible a I'auteur). Le lecteur regrettera qu’un auteur qui se veut systé-
maticien ait tendance 3 «liquider » des problémes par des questions rhétoriques,
et insére & tout moment des excursus dont on pourrait parfois se passer. —
M. Schwanz présente le concept de I'Image de Dieu chez saint Paul, saint Jean,
chez les Peéres apostoliques et les Apologétes, chez saint Irénée et Clément
d’Alexandrie. L’étendue du champ d’investigation est grande, mais on ne peut
que saluer des études qui montrent I'évolution d’un théme dans 1’Eglise ancienne
a partir du N.T. Or, l'auteur développe une fois de plus la thése protestante
traditionnelle : saint Paul est le témoin de I’Evangile pur, les écrivains chrétiens
des ITe et III® siécles font preuve d’une décadence évidente par rapport & lui, —

1. Le concept de I'Image de Dieu chez saint Paul (p. 17-57) est tributaire
de la gnose (reprise des théses de Jervell, contre Larsson) ; mais I’ap6tre s’oppose
a la gnose en ce sens qu'il souligne que 1'étre selon I'Image de Dieu est un don
de Dieu et signifie une nouvelle création ; il ne s’agit donc pas d’'une auto-
rédemption de ’homme qui se souviendrait, par la gnose, de son état antérieur.
— M. Schwanz établit une liste de 13 points qui résument I’enseignement de
Papétre Paul (et de Col./Eph.) sur I'Image de Dieu (p. 20). Cette liste lui sert,
tout au long du livre, de critére pour savoir si un enseignement ultérieur est
conforme & celui de I’apétre. 2. La littérature johannique (p. 59-85), bien qu’elle
n’emploie pas le terme d'Image, ne differe guére des Epitres pauliniennes ;
les différences s’expliquent par la position antignostique plus accentuée de la
littérature johannique. — 3. Les Péres apostoliques et les Apologétes (p. 87-
116). Ce chapitre est plutdét décevant. Cela tient évidemment au fait que ces
auteurs ne parlent pratiquement pas de I'Tmage de Dieu, du moins pas de
maniére systématique. M. Schwanz aurait pu passer directement 3 saint Irénée
et Clément. Mais il donne une statistique de tous les passages qui pourraient
entrer en ligne de compte, pour les comparer & sa liste de 13 points. Cette
démonstration ne prouve rien, d’autant plus qu’elle repose sur l'argumentum
ex silemntio. Selon I'auteur, Gen. 1 : 26 est cité, dans ces textes, pour la premiére
fois d’'une maniére positive, afin d’appuyer I'idée selon laquelle on peut retrouver

HisToOIRE
DE LA
THEOLOGIE



148 BIBLIOGRAPHIE

par ses propres forces I'lmage de Dieu originelle que l'on aurait perdue. —
4. Saint Irénée (p. 117-143) a essayé de faire la synthése des traditions pauli-
nienne et apologétique (création de I'ITmage de Dieu en ’'homme par le Christ, et
régénération de I'Image originelle par lui), par sa conception de la récapitulation
de tout en Christ et de la divinisation de I'homme. La distinction entre eikon
et homotosis lui a servi de base pour le faire. L'homoiosis ne peut étre retrouvée
qu’en Christ. Mais méme l'eikon n'atteint 4 sa perfection qu’en Christ. D’ailleurs,
tout le processus ne trouve son terme que dans l'esckaton. — 5. Clément
d’Alexandrie (p. 145-169) différe de saint Irénée en ce sens qu'il situe dans
I’esprit de I'homme (qui est eikon par essence) la faculté de devenir « a la ressem-
blance » par l'effort du « gnostique » chrétien. Il ne connait donc pas la récapi-
tulation irénéenne, mais 1'idée d’une évolution progressive, rendue possible en
Christ. — La theése du livre est donc claire: il n'y a pas eu évolution de la
pensée chrétienne concernant 1'Image de Dieu, évolution qui passerait de
Paul et Jean & Irénée et Clément, mais il y a eu rupture, pour ne pas dire
« chute ». Cette thése ne me parait pas trés satisfaisante. Elle repose, d'une part,
sur une compréhension unilatérale de saint Paul (comme les protestants ne
voient souvent que la «justification » dans ses écrits et sont aveugles pour la
« sanctification » chez l'ap6tre, ainsi on supprime ici d’emblée I Cor. 11:7,
dans l'interprétation de la doctrine paulinienne de 1'Image de Dieu), et d’autre
part, elle repose sur une surévaluation des différences de vue entre Paul et
Irénée : le dernier souligne, il est vrai, face aux gnostiques, la valeur de la
création, mais il rejoint I’apétre, en mettant au centre la rédemption par le
Christ seul. L’auto-rédemption de 'homme par ses « ceuvres », que M. Schwanz
trouve exprimée chez les auteurs post-canoniques, est aussi un préjugé protestant

qui n’est pas suffisamment fondé dans les textes. WiLLy RORDORF.

HiLARIO MOSER: O pensamento teologico de Hildeberio de Lavardin
(1056-1133). Sdo Paulo, 1970, g6 p.

Cette thése sur la pensée théologique de Hildebert de Lavardin nous présente
I'évéque du Mans (Noél 1107) et archevéque de Tours (1125) comme une figure
du moyen age préscolastique. Homme de tradition, ami et contemporain de
saint Anselme, sa théologie est faite d’orthodoxie et d’équilibre. Les thémes
les plus fréquents et les plus importants dans les neuf sermons et les poémes
sont le péché originel — qui est 'occasion d’études sur la nécessité de la Rédemp-
tion et de I'Incarnation —, la christologie, l'eucharistie et le mariage. Apres
quelques considérations d’ordre bio-bibliographique, Moser se propose de
traiter les deux derniers points, ¢’'est-a-dire I'eucharistie et le mariage, selon
le plan suivant : 1) la doctrine de I'eucharistie et du mariage & 1'époque, 2) les
ceuvres de Hildeberto de Lavardin sur ces doctrines, 3) ces doctrines chez
Hildeberto de Lavardin, 4) conclusion. La familiarisation avec certains pro-
blémes tels que la controverse de Bérenger, la conception augustinienne du
mariage, etc. ne manque pas d’intérét et les conclusions représentent un bel
effort de synthése. Ainsil'eucharistie dans la théologie de Hildeberto de Lavardin
est vue sous un angle réaliste, malgré l'allégorie trés répandue & 1'époque.
Quant au mariage, son dernier fondement est la charité et son symbolisme
sublime, 1'unio mystica. 11 s’agit d’une théologie 4 finalité pratique dont le code
de vie parfaite pour tous est & trouver dans la cohérence entre la pensée et

ey &
'action. LuciaNo CAETANO DA ROSA.



BIBLIOGRAPHIE 149

GABRIELLE BERTHOUD : Awntoine Marcourt réformateur et pamphlé-
tatve, du « Livre des Marchans » aux Placards de 1534. Genéve,
Droz, 1973, 330 p. (Travaux d’Humanisme et Renaissance,

No CXXIX).

G. Berthoud, que I’'histoire du protestantisme passionne depuis longtemps,
nous offre ici une étude trés sérieuse et trés solide. Disciple d’Arthur Piaget,
notre auteur connait dans le détail tout ce qui a trait, chez nous, a I'implantation
de la Réforme. Elle nous fait part de sa riche expérience et, bien str, de ses
patientes recherches sur 'auteur des Placards, dont la carriére, de second plan,
vaut pourtant d’étre remarquée. L'ouvrage de G. Berthoud comporte deux
parties : la vie d’Antoine Marcourt ; ses écrits. — On suit Antoine Marcourt
dés son installation a Neuchétel ; de 1530 a 1538, il se trouve devant une tache
trés importante : précher et propager la Réforme dans le Comté et dans les
régions avoisinantes, assurer les services du ministére, jeter les bases d'ume
organisation ecclésiastique. Marcourt connait de grandes difficultés matérielles
et morales. Il s’en tire cependant avec honneur. Non seulement il meéne & bien
ses entreprises, mais il publie pendant son ministére & Neuchitel tous les
ouvrages que 1’on connait de lui. En 1538, il est appelé a Genéve pour succéder
a Calvin et a Farel, bannis par le Conseil. Celui-ci s’oppose a la volonté théocra-
tique des Réformateurs et fait appel a des prédicants plus maniables, d’orienta-
tion zwinglienne, favorables a une Eglise d’Etat. Marcourt commet l'erreur
d’accepter. I1 n’est pas de taille, ni ses collégues, & faire oublier la personnalité
de Calvin et & s'imposer face aux autorités civiles. Durant son séjour a Genéve
(1538-1540), Marcourt ne connait que déboires, qu'insuccés. Il est contraint
aux manceuvres serviles, aux basses calomnies. Conscient de son impuissance,
il s’en va. Il exercera dés lors son ministére dans de petites paroisses. C'est a
Saint-Julien, prés de Genéve, qu’il termine en 1561 une existence pleine de
vicissitudes. Il ressort des minutieuses enquétes biographiques de G. Berthoud
qu’Antoine Marcourt, comme beaucoup de ses contemporains, se définit de
maniére contradictoire : il s’est montré courageux, dévoué & ses paroissiens ;
il a été, & Neuchitel surtout, un champion de la jeune Réforme. Mais il se
connaissait mal aussi. En voulant remplacer Calvin et Farel & Genéve, il a
présumé de ses forces. Pour s'imposer tant soit peu, pour tenter de regagner
I'amitié des grands réformateurs, souvent détestables a son endroit d’ailleurs,
il recourt aux armes des faibles : I’éloge hyperbolique et hypocrite, les attaques
sournoises. G. Berthoud montre trés bien comment notre prédicateur est la
victime d'un mouvement qui s’organise. En effet, derriére la personne de
Marcourt, nous mesurons bien l'action de deux forces opposées : la doctrine
zwinglienne et la grande pensée théocratique de Calvin. Sous la plume de
G. Berthoud, les acteurs de la Réforme en Suisse romande ressuscitent avec
leur grandeur et leurs faiblesses. — Quand notre auteur analyse les écrits de
Marcourt, elle sait raison garder et elle ne céde pas a la surestimation. Ses
analyses détaillées, illustrées par des citations trés bien choisies, nous introdui-
sent au cceur d’une ceuvre qui n’est pas géniale, mais qui sut avoir le talent de
lactualité. Ainsi faisons-nous le tour du Livre des Marchans, satire des simo-
niaques, du Petit Traicté de la Sainte Eucharistie, ou Marcourt reprend et
développe les attaques contenues dans les Placards : de la polémique contre les
mceurs, Marcourt a passé & des attaques concernant la doctrine. G. Berthoud
analyse enfin la Declaration de la Messe : c’est un développement de I'ouvrage
précédent. Les parties nouvelles, moins dogmatiques, font retrouver le style



150 BIBLIOGRAFPHIE

polémique alerte du Livre des Marchans. Quant aux Placards, G. Berthoud y
consacre un trés utile chapitre de synthése : la responsabilité de l'affaire ne
saurait retomber sur le seul Marcourt. Les Evangéliques frangais se sont trouvés
devant un choix & faire : le « réformisme » ou la rupture décisive avec Rome.
Les plus violents d'entre eux se sont servis des textes de Marcourt, a la concision
percutante. Le chapitre de G. Berthoud sur les Placards est un véritable état
de la question et bénéficie d'une information de premier ordre. A la fin de son
livre, 'auteur nous confirme ce dont nous nous doutions : Marcourt n'a pas une
pensée trés originale ; d’obédience zwinglienne sur la question de la Céne et du
gouvernement de I’Eglise, le premier pasteur de Neuchétel n’est pas, comme
Calvin, un grand guide spirituel. — Des piéces annexes, parmi lesquelles le
texte intégral des Placards, une bibliographie en trois parties et un index
terminent une étude que I'auteur a menée avec rigueur, en sachant prendre
ses distances 4 1'égard d’Arthur Piaget 1a o cela s’'imposait. On recommandera
cet ouvrage d’érudition important non seulement aux spécialistes, mais a tout
lecteur qu’intéressent le développement du protestantisme en nos contrées
et l'affaire décisive des Placards. ANDRE GENDRE.

E. W6 KoHLs: Luther oder Evasmus, tome 1. Basel, Reinhardt, 1972,
309 p.

En ce siécle de confusion doctrinale ot les chrétiens, malades de relativisme,
tendent 4 perdre leur identité, il faut saluer cette tentative passionnée d'un
historien de I'Eglise, E. W. Kohls, de restituer pour notre temps 1'authentique
intention de la Réformation (et singuliérement de son fondateur Luther) dans
sa radicalité salutaire et contre les influences étrangdres qui l'ont submergée
et altérée dés sa naissance. A la base de ces influences se trouve la théologie
d’Erasme de Rotterdam. Erasme en effet était et se voulait essentiellement
théologien : il n’est pas 'humaniste libre penseur qu’on a souvent décrit. Son
humanisme était entidrement au service d’'une relecture du N.T. en langue
originale et d’'un programme de réforme de 1'Eglise basé sur l'enseignement
biblique. Erasme se fait le champion d’une théologie pratique rompant avec les
« spéculations » scolastiques, une théologie fondée sur l'action salutaire du
Christ qui confére & 'homme le pouvoir d’'accomplir la «lex evangelica »,
expression de la volonté de Dieu. Erasme ne défend qu'un « libre arbitre » fondé
sur la Grace et subordonné a cet effort de sanctification. — Cette théologie méme
est inacceptable pour Luther. Kohls a le mérite de mettre en évidence la raison
fondamentale de ce refus presque toujours méconnue : d’oir cette hybridation
du christianisme dont nous souffrons encore aujourd’hui. Si pour Erasme le lieu
de la religion est dans ’activité de 'homme, rendu capable par la Grice d’accom-
plir la loi, pour Luther en revanche ce lieu réside dans « I'expérience fonda-
mentale de la relation nouvelle avec Dieu offerte par le Christ et révélée dans
I’Ecriture ». Quand Dieu parait ’homme est rendu passif, totalement privé de
libre arbitre, esclave soit de sa révolte contre Dieu, soit de Dieu en Christ. Le
propre de Luther n’est pas tant d’apporter une « doctrine » de la justification,
mais bien de témoigner de la puissance de Dieu qui me juge a travers la loi et
mon impuissance a l'accomplir, et qui me gracie lorsque j'abdique ma prétention
a I'autonomie devant lui. Cette abdication, qui laisse agir Dieu et est elle-méme
don de Dieu, s’appelle la foi : elle est foi & I'action de Dieu en Christ, ¢’est-a-dire



BIBLIOGRAPHIE I51

qu’elle confesse que le Christ, ce misérable homme impuissant, maudit et
crucifi¢ de jadis est bien Dieu qui me parle maintenant dans 1’Ecriture. L'Ecri-
ture est parole de Dieu en ce qu’elle contredit la raison et les représentations
humaines : elle est active par elle-méme, elle est son propre interpréte. Cette
théologie de la croix de Luther définit la foi comme conformité au Christ. Le
Christ étant Dieu ef homme, le croyant est a la fois juste et pécheur, agréé non
en vertu de sa qualité éthique, mais sur l'aveu de sa misére. Contrairement a
Erasme la relevance éthique de cette théologie n'est pas directe, mais paradoxale:
c’est parce qu’il est libéré devant Dieu de I’esclavage du monde qu’il est libre
pour la vie dans le monde et pour le service d’autrui. — Ou bien Erasme, ou
bien Luther : c¢’est 1a l'alternative devant laquelle 'auteur veut nous placer.
L’identité de Dieu est en jeu. Celle de 'homme aussi, sa vie et sa mort. Enfin
celle de I’Eglise et sa possibilité de réforme. — Et pourtant le projet de Kohls
me parait voué a I’échec (le chap. III de 'ouvrage, traitant de I'¢érasmianisme»
latent de la théologie a la Réforme et depuis, appartient & un tome second
encore a paraitre). Il tourne rapidement 4 une frénésie inquisitoriale rassemblant
dans une condamnation indistincte ’orthodoxie, la théologie libérale, le mou-
vement herméneutique, l'école de Bultmann, Barth et la récente direction
éthique et politique. — Il est facile & Kohls d’affirmer que Luther n’est pas
parvenu a la connaissance de la justice de Dieu par une recherche systématique
mais par une illumination du Saint-Esprit; toutefois, & moins qu’on soit fonda-
mentaliste, une telle affirmation ne nous dispense pas de l'analyse de la structure
de la pensée de Luther. Pour l'auteur I'Ecriture «interpréte de soi-méme »
démontre I'inutilité, plus méme la nocivité de toute herméneutique. Selon
lui, derriére I’effort herméneutique il y a toujours 'historicisme de Dilthey et la
pensée aristotélico-érasmienne du développement organique de la substance.
Les travaux de G. Ebeling sont invariablement mécompris dans ce sens. Or
refuser 'intention herméneutique, qui est de traduire une parole dans une
situation et un contexte linguistique nouveau, revient finalement a imposer
aux contemporains un certain patois de Canaan de moins en moins compréhen-
sible. Pour Kohls la puissance de la foi consiste 4 maintenir la validité intem-
porelle (zeitlos !) du contenu biblique donné par Dieu. Il s’agit de savoir si la
foi ne révele pas plutét la puissance de Dieu en acceptant de s’incarner pleine-
ment dans le temps et d'y perdre l'identité rigide de son expression passée
pour exercer la-méme, par la vigueur de son jaillissement primitif, sa capacité
de dominer, en les comprenant, les situations toujours nouvelles de la vie et de

Phistoire. PIERRE PAROZ.

P .GAUDENZIO DELL’AJA: I4 agosto I57I, un avvenimento storico in
S. Chiara di Napoli. Napoli, 1971, 7I p.

A P'occasion du quatridme centenaire de la victoire de Lépante (7 octobre
1571), cette brochure met en lumiére un épisode qui précéda de quelques
semaines la fameuse bataille navale : la remise solennelle, le 14 aott, & Naples,
dans la basilique franciscaine de Santa Chiara, de I’étendard de la Sainte-Ligue,
envoyé par le pape Pie V 4 don Juan d’Autriche qui prenait le commandement
de la flotte chrétienne. Le cardinal Antoine de Granvelle fut chargé de confier
I'étendard au jeune prince. D’aprés divers documents de 1'époque, l'auteur
décrit minutieusement les cérémonies fastueuses auxquelles l'arrivée et le



I52 BIBLIOGRAPHIE

séjour a Naples de Juan d’Autriche donnérent lien. Mais derriére les décors
magnifiques, on entrevoit déja les rivalités qui firent de Lépante une victoire
sans lendemain : la jalousie de Philippe II envers son demi-frére, la mauvaise
volonté des grands officiers espagnols et I’égoisme de la politique vénitienne. —
Quelques illustrations intéressantes enrichissent cette brochure.

Lypia voN Auw.

Liber Orationum Psalmographus. Colectas de salmos del antiguo rito
hispanico. Recomposicion y edicién critica por Dom Jorge Pinell.
Barcelona-Madrid, Instituto P. Enrique Florez, 1972, (299) +
287 p. (Monumenta Hispaniae Sacra, Serie liturgica, Vol. IX.)

L’auteur nous apprend dans son introduction que la restitution du psalnmo-
graphus et son édition critique ont duré neuf ans, soit de 1963 & 1972 ; mais en
fait il faut ajouter a ce temps toute la formation préalable, 'accumulation de
connaissances historiques, linguistiques et philologiques, qui ont rendu possible
un travail d’une telle ampleur ; c’est d’ailleurs en 1954 déja que J. Pinell consa-
crait son premier article au rite hispanique. Les trois cents pages de la premiére
partie sont une démonstration de philologie dans le vrai sens du terme, c’est-a-
dire 'utilisation de toutes les indications possibles, et appartenant aux divers
domaines des sciences humaines, pour résoudre les problémes posés par les
sources consultées. Tant cette introduction que le Liber lui-méme représentent
un document d'un grand intérét, non seulement pour les théologiens, mais
pour tous ceux qui s’efforcent de comprendre mieux le Moyen Age espagnol.

JEAN-PAaUL BOREL.

HEeRrRVE ROUSSEAU: La pensée chrétienne. Paris, Presses Universitaires
de France, 1973, 125 p. (Que sais-je ? N° 1510).

Quoi qu'on en dise, je demeure un fervent admirateur des petis livres bien
faits. Les gros livres enrichissent le savoir, les petits suscitent la réflexion. Or,
en philosophie, que vaut-il le mieux : apprendre A savoir toutes sortes de choses,
ou apprendre a réfléchir ? — Voici donc qu'un auteur prend le courage de
traiter le théme de la foi et de la raison de fagon cavaliére, grice a de larges
survols. La simplification & laquelle il est contraint ameénera le spécialiste de
chaque époque, voire de chaque auteur, & ajouter des points d’interrogation et
surtout des points de suspension : car bien des thémes ne sont qu’effleurés. —
Mais l'essentiel demeure : notre humanité, dés ses origines, est une humanité
qui a voulu penser, et durant tout ce temps, le christianisme n'a cessé d’'étre
vivant et présent. Dans quelle mesure s’accordent ces deux exigences ? — Eh

bien ! vous qui posez cette question, lisez ce livre. J.-CLAUDE PIGUET.



BIBLIOGRAPHIE 153

ANDRE-JEAN VOELKE: L'idée de wolonté dans le stoicisme. Paris,
PUF, 1973, 216 p. (Bibliothéque de philosophie contemporaine.)

Les penseurs de Suisse romande manifestent un vif intérét pour le stoicisme.
Est-ce atavisme protestant ? Il n’est pas opportun d’en juger ici. Ce qui est
certain, c’est que les études stoiciennes viennent de s’enrichir d'un excellent
ouvrage, riche de sens et d’information, qui servira longtemps de référence car
il ne se borne pas a confronter les opinions acquises, il les discute, les redresse et
opére entre elles un choix qui emporte la conviction. — L’idée de volonté
est-elle apparue soudain dans le monde romain comme une création originale
ou s’est-elle formée par l'approfondissement d’une conception héritée des
Grecs ? Dans quelle mesure ce vouloir se réduit-il au savoir ? Tel est le point de
départ que s’est fixé M. Voelke. Ce qui lui parait indiscutable, c’est que le
stoicisme a procédé & une unification des fonctions psychiques et des maniéres
d’agir sous le contrdle d'un principe supréme, le hégémonikon. Tous les choix
humains se raménent & un méme acte d’assentiment (syrkatathésis), et cet acte
se référe d’une part & la connaissance objective d'un donné, a la représentation,
d’autre part & une spontanéité subjective, a la fendance. De la un probléme
délicat d’appréciation que les stoiciens ont tenté de résoudre en opérant une
distinction entre deux composantes, scopos et #élos, entre les buis que nous
visons extérieurement et la fin vers laquelle toutes ces visées convergent inté-
rieurement pour provoquer en nous une modification de nous-mémes. Au
contact des événements et des choses, le sujet reconnait, découvre certaines
valeurs objectives, mais ces actes d’évaluation émanent de lui seul et I’engagent
personnellement : il est donc responsable de ce qu’il préfére, il court un risque, et
ce risque se retourne sur lui, car reconnaitre une valeur c’est toujours se recon-
naitre soi-méme. — Qu’est-ce alors qu’une volonté qui s’égare, une mauvaise
volonté ? C’est une volonté insuffisante, une tension qui se relache, une passioﬁ.
Toute méchanceté est une faiblesse. — Les critiques ont rattaché cette théorie
a deux origines, a l'intellectualisme socratico-platonicien et au volontarisme
cynique. En fait, tout se raméne a la grande legon socratique, qui fut a la fois
une legon d’intelligence rationnelle et de force morale. — Dans tous les cas,
la fin visée (télos) est I'union du sujet avec le Tout. Que le principe du vouloir
soit en Dieu, dont une parcelle serait descendue en notre A&me (Marc-Aurele),
qu’il s’affirme comme un pouvoir d’acceptation ou de refus immanent & notre
psychisme (Epictéte), qu’il se réduise a un noyau de volonté pure, et que cette
volonté nous rende supérieurs aux dieux, lesquels n’ont aucune raison de
Pexercer, étant parfaits (Sénéque), le vouloir tend toujours & ce télos ultime :
vivre conformément A la nature. Par lui, nous sommes maitres de notre jugement
et de nos tendances. Dire « je ne peux pas », ¢’est mal parler. On peut toujours,
il suffit de vouloir. — L’étude de M. Voelke témoigne d’un travail considérable
d’exégese et de classification. En dégageant 1'idée de responsabilité, elle réagit
utilement contre certains théoriciens du « fatalisme » grec. Elle a le mérite
de situer le stoicisme dans une double relation de continuité, par rapport a ses
antécédents helléniques et relativement & ses perspectives d’avenir, a Descartes,
Spinoza et Kant, que 'auteur suggere discrétement. Elle invite ainsi le lecteur
a en faire autant. Je me bornerai & une seule remarque. En considérant que nous
réalisons notre fin par le biais des buts que nous voulons atteindre, les stoiciens
n’anticipaient-ils pas sur la fameuse « ruse de la raison » qui est au centre de la
pensée hégélienne ? Et je conclurai par une petite réserve, qui n’est pas une
critique. M. Voelke déclare que le sage doit accepter son destin « au moment

HisToIRE

DE LA
PHILOSOPHIE



154 BIBLIOGRAPHIE

ol I'événement se réalise » (p. 101, 102). C'est « avant le moment... » qu’il fallait
écrire. L'acceptation n'est pas une réaction a l'événement — ce serait alors
trop tard — mais une attitude prise d’avance une fois pour toutes. Les événe-
ments n’ont qu'a venir : le sage est toujours prét a les recevoir.

RENE SCHAERER.

ARTURO ANDRES Ro1G : Platon o la filosofia como libertad vy expectativa.
Mendoza, Faculdad de Filosofia y Letras de la Universidad
Nacional de Cuyo, 1972, 200 p.

Cet ouvrage reprend la matiére d’un séminaire et témoigne de la vitalité des
études platoniciennes en République Argentine. Sans prétendre remouveler
Uinterprétation des Dialogues, il jette sur eux une lumiére originale par le
choix des textes analysés et l'intérét des commentaires. — La dialectique
y est envisagée sous trois aspects : 1) comme un acte de liberté, dans la mesure
ot elle invite le philosophe a s’élever & la reconnaissance d’une norme, a choisir
« ce qui vaut mieux » ; 2) comme un acte d’attente et d’espoir qui, s’exergant par la
médiation de la durée, tend & combler le vide de I’Ame par un apport de nourri-
ture intelligible ; 3) comme un acfe d’étonnement qui réserve a 1'ame la surprise
de découvrir, au-deld des contradictions de la pensée discursive, l'unité de
I’Idée. Un examen portant sur les livres VI et VII de la République, sur les
hypothéses de la seconde partie du Parménide, et sur la signification ontologique
du Sophiste ameéne l'auteur & conclure que la dialectique s’est attachée de plus
en plus, dans le cours de son évolution, aux réalités qui relévent de la doxa : il
s’'agira moins alors de conquérir un point de vue sur l'absolu que de justifier

'ordre des choses. RENE SCHAERER

Huco PERLs: Lextkon der platonischen Begriffe. Bern und Minchen,
Francke, 1973, 406 p.

Ce livre est plus qu'un témoignage, une émouvante lecon. L’auteur, dont
nous avons signalé ici-méme (1968, III) un ouvrage antérieur (Plato, Seine
Auffassung vom Kosmos, Francke 1g66), est plus qu’octogénaire. Les circons-
tances ont d’abord fait de lui un juriste, puis un collectionneur de tableaux,
et il reste un connaisseur fort averti en peinture. Mais une impérieuse exigence
intérieure ’a mis et maintenu en communion fervente avec Platon, sans le
stimulant d’aucune situation universitaire : tout simplement il a découvert un
jour les Dialogues et il en vit. N’est-ce pas réconfortant ? Que seraient les
grandes ceuvres et les grands hommes s’ils n’avaient que les professeurs pour
les défendre ? — On ne résume pas un Index. Celui-ci offre un choix de termes
— exactement 143 — choisis en vertu d’une préférence subjective et, selon
nous, fort légitime : la vieillesse n’a-t-elle pas ses droits ? L’essentiel de la
pensée platonicienne nous est ainsi présenté selon 1'ordre alphabétique et d'une
maniére fort vivante. — L’'Introduction est une profession de foi. Nous la
connaissions déja mais elle mérite de retenir la plus sérieuse attention. Hugo
Perls est convaincu que Platon et Kant représentent dans 1'histoire des idées
la forme la plus authentique de réflexion philosophique et qu'’ils sont frater-
nellement unis par la pensée. Malheureusement Kant n’a guére lu Platon et
s'est grossiérement trompé A son sujet. S'il I'avait pratiqué dans le texte, il



BIBLIOGRAPHIE 155

efit évité de retenir sous le nom de platonisme la forme sclérosée d’'un dualisme
ontologique, il aurait compris que son propre systéme était déja contenu dans
les Dialogues, il se serait retrouvé en eux. Il convient donc d’évincer « la méchante
tradition » dont Kant fut la victime a travers Leibniz et Wolff, de comprendre
que « Platon fut pour la Gréce antique ce que Kant est pour I’Allemagne ».
Tous deux s’entendent pour subordonner la nature a la liberté, la technique
a l'art, ce qui est & ce qui doit étre. Ce que 1'un appelle doxa, 'autre 'appelle
Evfahrung, — Cette these, que je ne peux discuter ici, contient une vérité
profonde. Peut-étre Hugo Perls laisse-t-il un peu trop dans l'ombre un fait
important : 'admiration, le respect que I'auteur des trois Crifigues a manifesté
envers Platon, méme a travers le miroir déformant de la tradition, mais il
voit clair en signalant la parenté qui unit ces deux génies. Fort de la familiarité
qu’il entretient avec les textes, il s’est livré, il y a quelques années, a un de ces
divertissements que l'auteur des Dialogues recommande sous le nom de «jeu
sérieux » en écrivant un délicieux entretien entre Platon et Kant (in Goethes
Aesthetik, Francke 1969); les deux philosophes se rencontrent et se saluent
dans la prairie des bienheureux (cf. Platon, Rép. 614 e) : « Quel bonheur de nous
retrouver ici... rien de terrestre ne peut plus nous troubler | ». Quant au Lexique,
nous y renvoyons le lecteur pour son plus grand profit : c’est plus qu'un réper-
toire, un testament spirituel riche d’information, de sens et de ferveur.

RENE SCHAERER.

EMMANUEL KANT : Lettres sur la morale et la religion. Introduction,
traduction et commentaires par Jean-Louis Bruch. Paris, Aubier,
1969, 238 p. (Bibliothéque philosophique bilingue.)

Dans son introduction, l'auteur présente d'une maniére captivante les
caractéres propres des lettres de Kant : non destinées a la publication ni portées
par une intention philosophique, elles sont des écrits de circonstance qui con-
tiennent cependant des réflexions philosophiques. « La correspondance occupe
dans 1'ceuvre de Kant une place modeste en ce sens qu’elle contribue rarement
a la compréhension de la structure du systéme, quoique sur plusieurs points elle
permette d’en éclairer la genése dans le domaine des problémes moraux et
religieux » (p. 14). Kant n’a pas cherché a entrer en relation épistolaire avec les
écrivains célébres de son temps. M. Bruch observe que le philosophe de Konigs-
berg ne correspondit ni avec Hume ni avec Rousseau ni avec Lessing ni avec
Goethe. Parmi ses correspondants, on compte cependant quelques personnages
connus, comme Jacobi, Lavater, Mendelssohn. Sauf une, les vingt-cing lettres
que publie M. Bruch sont traduites en frangais pour la premiére fois. Placé
devant la nécessité de choisir, le traducteur a retenu le théme de la morale et
de la religion, auquel s’ajoutent I’éducation et le droit. Chaque lettre est précédée
d’une introduction qui précise les circonstances ol elle est née et son sens. En
outre, elle est annotée et accompagnée de son texte original. Ces missives n’ont
pas le grand style intellectuel de celles de Leibniz, mais je dirais presque
qu’elles sont d’autant plus précieuses, puisqu’elles situent dans le concret un
auteur qui semble fait de raison pure et qu’elles nous font pénétrer un peu
dans l'intimité d'un écrivain dont les ouvrages ne disent rien de lui. Clest
ainsi qu’on appréciera les confidences que fait Kant & Mendelssohn (p. 91),
et qu’on aura le plaisir de le voir ailleurs présenter le plan de ses travaux et le
commentaire de I'un d’entre eux (p. 189). FERNAND BRUNNER.



PHILOSOPHIE
CONTEM-
PORAINE

156 BIBLIOGRAPHIE

CHRISTIANE D’AINVAL : Une doctrine de la présence spirituelle. La
philosophie de Lowis Lavelle. Paris, Louvain, Nauwelaerts, 1967,
366 p. ,

Cet ouvrage, préfacé par Henri Gouhier, est un exposé de la philosophie de
Lavelle construit judicieusement autour de la notion de présence. L’auteur,
qui entend décrire plutdt que critiquer, expose les différents aspects de cette
philosophie : la méthode, 1’étre, soi, autrui, le monde, Dieu, en dégageant avec
finesse et clarté l'originalité de la pensée lavellienne. Elle reléve 1’absence
d’évolution dans cette pensée miire dés 'origine, le souci de la conciliation ou
le refus de la polémique, l'optimisme fondamental. Elle éclaire la délicate
question des rapports pour Lavelle de la philosophie et de la religion et carac-
térise le lavellisme, par opposition au kantisme, comme une philosophie refusant
le divorce entre le moi et I’étre. Cette doctrine, sensible dans certaines limites
a l'influence de Bergson, se situe dans la ligne du biranisme « par la rentrée en
soi-méme qu’elle implique, par la recherche de I'intimité qui la constitue, par
I'impossibilité ot elle est de séparer la métaphysique de la psychologie » (p.349)
Ce livre constitue une introduction pleine de sympathie & la lecture de Lavelle.

FERNAND BRUNNER.

NicoLAs GRIMALDI : Le désir et le temps. Paris, PUF, 1971, 507 p.

Relevons d’abord la qualité de 1'écriture, l'aisance et la clarté d'un style qui
se joue des difficultés et abonde en formules heureuses ; ensuite la richesse
d’une information qui parait inépuisable et qu’on préférerait méme plus discréte.
Mais, de cette luxuriance, les thémes essentiels se dégagent nettement. — Toute
philosophie nait d'une déception. Le temps ne donne que pour reprendre et,
finalement, il aliéne ’homme dans la mort, qui est 1’éternité arrachée au temps.
La seule maniére d’étre heureux serait de vivre sa mort. — Platon, Descartes,
Kant et Bergson ont tenté de surmonter cette insurmontable aporie en faisant
I'essai d'une ontologie dualiste, donc optimiste. C’est un échec. — Iln’y a qu'une
substance, le temps. La négativité ne se situe pas au-dessous de I'étre, elle
est dans I’étre. Toute dialectique ascendante est donc un leurre. Etre, ce n'est
pas s’évader dans un autre monde, c’est «désirer » et c’est «faire» ici-bas.
Heéraclite et Nietzsche ont vu clair en concevant ’éternité comme immanente
au temps, comme une conversion du devenir en étre. — Dieu n’est pasle terme
vivant de nos aspirations mais une antithése fictive du néant, « I’hypostase de
la mort » (p. 337). Dieu ne peut exister puisqu’il n’y a d’existence que dans le
temps. — Nous ne réalisons notre destin qu’en vivant l'infini dans le fini, et
nous ne trouverons que dans la mort, donc sans la vivre, cette liberté totale
a laquelle notre liberté temporelle ne cesse d’aspirer. — De 13 quelques régles
d’une « sagesse sans espoir » : ne jamais sacrifier la vie 2 un bonheur transcendant
mais vivre sans illusion en sacrifiant, s’il le faut, le bonheur a la vie ; accueillir
Iinstant dans l'infinie richesse de son contenu, bien plus, ouvrir cet instant
sur un autre instant tout aussi riche, tout aussi beau ; rendre chaque instant
créateur par la vertu d’une incessante improvisation de nous-mémes. Tout le
secret du vivre est dans le style et la forme, non dans la matiére ou les résultats.
— Telle est la «nouvelle dignité de I'existence» (p. 488) que I'auteur nous propose
sous le vocable original et assez excitant de dandysme. — Visiblement influencé
par Nietzsche, qui lui apparait comme un dépassement d’Héraclite, M. Grimald%
ne cite guére Hegel, dont le nom ne figure pas dans I'index. C’est pourtant alul
que le lecteur se sent constamment renvoyé. Jouir de I'instant dans une pers-



BIBLIOGRAPHIE 157

pective radicalement temporelle, n’est-ce pas réaliser le surkomme sur le mode
dialectiqgue ? — Cette lecon vaut la peine d’étre retenue, encore qu’elle ne soit
pas entié¢rement nouvelle. Est-elle moins « optimiste » et, de ce fait, meilleure
que celles de Platon et de Kant ? Disons plutdt qu’elle se situe & un autre niveau,
que jouir de 'instant pour l'instant, cueillir les roses de la vie, ¢’est bien une
sagesse, mais que celle-ci n'exclut nullement une référence au mystere intem-
porel et vivant sur lequel débouchent le temps et nos miséres. Le dandysme
apporte-t-il une réponse moins utopique que le dualisme ? J’ai peine a le croire.
Arracher A l'instant «la richesse infinie dont il foisonne» c’est d’excellent
conseil quand tout va bien ou pas trop mal. Mais demander au neurasthénique,
a l'affamé, au lépreux, a 'enfant persécuté d’en faire autant, c’est avouer un
optimisme insensé. Combien plus réalistes Socrate et saint Francois qui, vivant
dans l'espérance d'un bonheur & venir, n’en jouissaient pas moins de l'instant
qui passe. Le Christ n'a pas dit de ceux qui pleurent qu'ils seront heureux
quand viendra le jour de la consolation, mais qu’ils sont heureux dés maintenant
et dans l'immédiat. Sur ce plan, Nietzsche, pour admirables que soient les
pages que lui a inspirées la mystique de l'instant vécu, n’a rien inventé de

fondamental. RENE SCHAERER.

J. de GoOEr de HERVE : Mécanisme et intelligence. Essai d’approche
physique du probléme de la pensée. Paris, Lethielleux, 1969, 172 p.

La critique la plus grave que 'on peut faire a ce petit ouvrage trés dense
c’est que le titre et le sous-titre indiquent mal ce que l'auteur nous propose.
L’auteur, physicien de profession « obsédé par le probléme de I'dme» (p. 16),
désire confronter les connaissances physiques du XIXe et du XXe siécles avec
le probléme classique des rapports entre le corps et la pensée. Sa méditation
spéculative 'ameéne & approfondir les inter-actions entre le «dedans» et le
«dehors » dans un itinéraire certes émouvant et intéressant, mais qui ne nous

a pas convailncu. PIERRE FURTER.

JEAN MARTEL : Diew cet inconnu. Lyon, Vitte, 1972, 216 p.

Encore une réponse au livre de Jacques Monod ! Aprés Madeleine Barthé-
lémy-Madaule (Rev. de th. et de ph., 1973, I, p. 79) et bien d’autres, l'auteur
lui reproche d’extrapoler. Méconnaitre toute autre approche de la Vérité que la
connaissance objective représente une amputation essentielle de 1’humain,
alors que les deux démarches scientifique et mystique sont complémentaires
jusque dans leurs oppositions. « Rien n’interdit 4 1’homme d’aimer, aprés avoir

compris — ou cherché a comprendre. » (p. 199).
Frangois GRANDCHAMP.

Lo JupoNG : Horizons nouveaux. Une réponse aux grandes énigmes
de I homme et de U'univers. Liege, Thone, 1972, 154 p.

« Notre but est de présenter un systéme nouveau qui explique la réalité
entiére et dans lequel les solutions de tous les grands problémes de I'’homme,
y compris celui de Dieu, s’assemblent comme les pigces d'un seul puzzle » (p. 2).
Cette déclaration liminaire donne la mesure des ambitions de Léo Judens,
qui renvoie tous les philosophes ou théologiens dos & dos puisqu’il a trouvé la
réponse i laquelle personne n’a pensé. FRANGOIS GRANDCHAMEP.



158 BIBLIOGRAPHIE

GEORGES SALET: Hasard et certitude. Le transformisme devant la
biologie actuelle. 2¢ édition avec suppléments et note sur les
rapports de la science et de la philosophie. Paris, Téqui, 1972,

403 P-

L’auteur de ce livre consacré au probléme de l'origine et de I'évolution des
étres vivants est un mathématicien frangais, catholique. Il expose ses intentions
au début de l'ouvrage dans deux lettres adressées aux biologistes Frangois
Jacob et Jacques Monod, auteurs respectifs de deux livres fort connus sur la
biologie moderne : « La logique du vivant » pour le premier et « Le hasard et la
nécessité » pour le second. On sait que ces deux savants, prix Nobel de Médecine
en 1965, défendent 1'idée selon laquelle la vie est apparue spontanément sur la
Terre et a évolué griace & des mutations produites au hasard au sein des acides
nucléiques porteurs de ’hérédité, la sélection retenant les mutations favorables
a chaque espéce. — Sans mettre en doute les acquisitions récentes de la biologie
moléculaire, qu’il estime parfaitement compatibles avec la philosophie thomiste,
M. Salet nie la possibilité d'une évolution continue de la vie & partir de la
matiére inerte. Invoquant des arguments basés sur le calcul des probabilités, il
estime impossible que les mutations et la sélection aient pu créer un degré de
complexité aussi élevé que celui des organismes vivants actuels durant les quel-
ques milliards d’années que la géologie et 'astrophysique accordent & la Terre
et au systéme solaire. 11 émet donc I’hypothése d’'une création initiale — dont
il n’explique évidemment pas les modalités — & partir de laquelle des muta-
tions et la sélection naturelle auraient permis une évolution restreinte, qui ne
serait pas créatrice de formes nouvelles mais tendrait plutdt & une régression.

RENE Bovey.

RoBERT DOTTRENS : La crise de I'éducation et ses remeédes. Neuchitel,
Delachaux et Niestlé, 1971, 170 p.

ROBERT DOTTRENS: L'école expérimentale du Mail (1929-1952).
Neuchdtel, Delachaux & Niestlé, 1971, 180 p.

Nos lecteurs nous pardonneront sans doute si, pour une fois, nous nous
permettons de rappeler 'homme avant ses ceuvres. En effet, rendre compte de
deux ouvrages publiés 4 1'orée des quatre-vingts ans que R. Dottrens vient de
féter est tout a la fois étonnant et une belle occasion pour souligner que 1'éduca-
tion permanente n’est pas seulement possible, mais qu’elle est déja pleinement
vécue par certains. Cet hommage me semble d’autant plus normal que Robert
Dottrens dans la Crise de I'éducation n’hésite pas, une fois encore, a s’engager
dans l'actualité la plus controversée. Certes, il ne propose pas une étude appro-
fondie du sujet. Il semble méme ignorer la bibliographie récente sur le théme
comme Illich et surtout La crise mondiale de I'éducation de Coombs. En fait,
s’appuyant sur le solide bon sens qui le caractérise, Dottrens entraine des
lecteurs dans un ensemble assez disparate de textes rédigés entre 1945 et 1971
et qui, en effet, se référent en général & ce que l'on a convenu d’appeler ¢la
crise » de I'éducation. Il est peu probable que ce recueil ajoute quoi que ce soit
de nouveau & I'ceuvre considérable de Dottrens. Par contre L’école expérimentale
du Mail est autrement important. Malgré son titre modeste, ce livre dépasse
singuli¢rement le plaidoyer « pro domo» qu'il pourrait étre. Non seulement
Dottrens explique ce qui fut 'expérience pédagogique centrale de sa carriére,
mais en donne les raisons et les aboutissants. Une lecture au deuxiéme degré



BIBLIOGRAPHIE I59

en fait un témoignage brutal sur les rapports entre l'expérimentation péda-
gogique et le milieu politique. Dottrens nous montre avec une implacable
rigueur comment il y a moins d’un demi-siécle, une simple modification de
I’équilibre politique dans un canton permet de détruire toutes les initiatives
éducatives. Malgré Marx, on pourrait se demander si de « telles histoires » ne

pourraient pas se répéter... Pronns Doerss,

Dictionnaire des grandes philosophies. Sous la direction de Lucien
Jerphagnon. Paris, Privat, 1973, 398 p.

I1 y a fatalement une certaine disparate dans un ouvrage collectif de ce
genre : certains articles demeurent au ras des faits, d’autres sont plus subjec-
tifs ; les uns considérent les données historiques dans leur altérité par rapport
a nous, les autres ont tendance 3 les interpréter d’'une maniére moderne. Pour-
quoi 'article « philosophie hébraique » ne concerne-t-il que la pensée biblique,
alors que l'article « philosophie islamique » traite, non pas de la pensée cora-
nique, mais des philosophes musulmans médiévaux ? Pourquoi, parmi les
contemporains, Jankélévitch a-t-il une place, mais non Ricceur ou Gadamer ?
L’herméneutique allemande et I'historicisme italien sont absents de cet ouvrage
et on peut penser que Heidegger n’'y a pas la place qui lui revient. Mais ces
questions et ces remarques sont un jeu facile et il vaut mieux noter les mérites
de ce dictionnaire. Ses articles sont remarquables par leur précision et leur
netteté. Leur lecture est toujours suggestive et on apprécie vraiment l'effort
pédagogique accompli par la vingtaine de collaborateurs dont Lucien Jerpha-
gnon s’est entouré. On apprécie aussi la liberté de critique qui a été laissée aux
rédacteurs : je songe en particulier au jugement porté sur le scientisme (p. 345)
ou sur le structuralisme (p. 369). Les articles sont le plus souvent le commentaire
de mots en «isme» formés sur un nom propre (comme «leibnizianisme ») ou
généraux (comme « empirisme »). Une table des matiéres permet de découvrir
rapidement les passages du dictionnaire consacrés a des auteurs dont le nom
n’est pas évoqué par les titres d’articles. Malgré les inévitables critiques qu'on
peut lui adresser et dont Lucien Jerphagnon est parfaitement conscient, ce
dictionnaire est une entreprise courageuse et une réalisation utile.

FERNAND BRUNNER.

RayMuNDO PARDO, profesor de epistemologia e historia de la ciencia:
La ciencia y la filosofia come saber sin ser. Primera seccion de la
séptima parte del Ensayo sobre los integrantes racionales. Segunda
respuesta critica. El ser y el conocer en el realismo aristotélico
tomista y en el empirismo evolutivo. Segunda seccion de la
séptima parte del Ensayo sobre los integrantes racionales. Univer-
sidad nacional de Rosario. Facultad de Filosoffa. Rosario (Santa
Fe), Universidad nacional, 1972, 275 pages.

Nous avons déja eu l'occasion de présenter quelques-uns des volumes
précédents de cet énorme « Essai sur les intégrants rationnels », du principal
représentant de 1'« empirisme évolutif ». L’intérét de cette septiéme partie est
qu’elle commence par un résumé — que nous n’allons pas résumer a son tour —
des positions fondamentales de son auteur, qui met en relief son gigantesque

effort de synthése, et son irréductible originalité.
JeanN-PauL BoOREL.



	Bibliographie

