
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1974)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Peter Schwanz : Imago Dei als christologisch-anthropologisches Histoire
Problem in der Geschichte der Alten Kirche von Paulus bis Clemens de la
von Alexandrien. Halle (Saale), Niemeyer, 1970, 248 p. théologie

L'auteur du livre est plutôt systématicien qu'historien. C'est un avantage
et un désavantage. L'esprit systématique nous a valu une présentation dense et
méthodique, mais le manque de l'esprit historique se fait remarquer dans la
schématisation des jugements. Pourtant, M. Schwanz a fait un effort très
louable pour lire et utiliser une bibliographie considérable (notons, toutefois,
l'absence totale de la littérature de langue française qui n'était probablement
pas accessible à l'auteur). Le lecteur regrettera qu'un auteur qui se veut
systématicien ait tendance à « liquider » des problèmes par des questions rhétoriques,
et insère à tout moment des excursus dont on pourrait parfois se passer. —
M. Schwanz présente le concept de l'Image de Dieu chez saint Paul, saint Jean,
chez les Pères apostoliques et les Apologètes, chez saint Irénée et Clément
d'Alexandrie. L'étendue du champ d'investigation est grande, mais on ne peut
que saluer des études qui montrent l'évolution d'un thème dans l'Eglise ancienne
à partir du N.T. Or, l'auteur développe une fois de plus la thèse protestante
traditionnelle : saint Paul est le témoin de l'Evangile pur, les écrivains chrétiens
des IIe et IIIe siècles font preuve d'une décadence évidente par rapport à lui. —

1. Le concept de l'Image de Dieu chez saint Paul (p. 17-57) est tributaire
de la gnose (reprise des thèses de Jervell, contre Larsson) ; mais l'apôtre s'oppose
à la gnose en ce sens qu'il souligne que l'être selon l'Image de Dieu est un don
de Dieu et signifie une nouvelle création ; il ne s'agit donc pas d'une
autorédemption de l'homme qui se souviendrait, par la gnose, de son état antérieur.
— M. Schwanz établit une liste de 13 points qui résument l'enseignement de

l'apôtre Paul (et de Col./Eph.) sur l'Image de Dieu (p. 20). Cette liste lui sert,
tout au long du livre, de critère pour savoir si un enseignement ultérieur est
conforme à celui de l'apôtre. 2. La littérature johannique (p. 59-85), bien qu'elle
n'emploie pas le terme d'Image, ne diffère guère des Epîtres pauliniennes ;

les différences s'expliquent par la position antignostique plus accentuée de la
littérature johannique. — 3. Les Pères apostoliques et les Apologètes (p. 87-
116). Ce chapitre est plutôt décevant. Cela tient évidemment au fait que ces
auteurs ne parlent pratiquement pas de l'Image de Dieu, du moins pas de
manière systématique. M. Schwanz aurait pu passer directement à saint Irénée
et Clément. Mais il donne une statistique de tous les passages qui pourraient
entrer en ligne de compte, pour les comparer à sa liste de 13 points. Cette
démonstration ne prouve rien, d'autant plus qu'elle repose sur l'argumentum
ex silentio. Selon l'auteur, Gen. 1 : 26 est cité, dans ces textes, pour la première
fois d'une manière positive, afin d'appuyer l'idée selon laquelle on peut retrouver



I48 BIBLIOGRAPHIE

par ses propres forces l'Image de Dieu originelle que l'on aurait perdue. —
4. Saint Irénée (p. 117-143) a essayé de faire la synthèse des traditions
paulinienne et apologétique (création de l'Image de Dieu en l'homme par le Christ, et

régénération de l'Image originelle par lui), par sa conception de la récapitulation
de tout en Christ et de la divinisation de l'homme. La distinction entre eikon
et homoiosis lui a servi de base pour le faire. E'homoiosis ne peut être retrouvée
qu'en Christ. Mais même Yeikon n'atteint à sa perfection qu'en Christ. D'ailleurs,
tout le processus ne trouve son terme que dans l'eschaton. — 5. Clément
d'Alexandrie (p. 145-169) diffère de saint Irénée en ce sens qu'il situe dans

l'esprit de l'homme (qui est eikon par essence) la faculté de devenir « à la ressemblance

» par l'effort du « gnostique » chrétien. Il ne connaît donc pas la
récapitulation irénéenne, mais l'idée d'une évolution progressive, rendue possible en

Christ. — La thèse du livre est donc claire : il n'y a pas eu évolution de la
pensée chrétienne concernant l'Image de Dieu, évolution qui passerait de

Paul et Jean à Irénée et Clément, mais il y a eu rupture, pour ne pas dire
« chute ». Cette thèse ne me paraît pas très satisfaisante. Elle repose, d'une part,
sur une compréhension unilatérale de saint Paul (comme les protestants ne

voient souvent que la « justification » dans ses écrits et sont aveugles pour la

«sanctification» chez l'apôtre, ainsi on supprime ici d'emblée / Cor. 11 : 7,

dans l'interprétation de la doctrine paulinienne de l'Image de Dieu), et d'autre
part, elle repose sur une surévaluation des différences de vue entre Paul et
Irénée : le dernier souligne, il est vrai, face aux gnostiques, la valeur de la

création, mais il rejoint l'apôtre, en mettant au centre la rédemption par le

Christ seul. L'auto-rédemption de l'homme par ses « œuvres », que M. Schwanz
trouve exprimée chez les auteurs post-canoniques, est aussi un préjugé protestant
qui n'est pas suffisamment fondé dans les textes. Willy Rordorf

Hilario Moser: 0 pensamento teologico de Hildeberto de Lavardin
(1056-1133). Säo Paulo, 1970, 96 p.

Cette thèse sur la pensée théologique de Hildebert de Lavardin nous présente
l'évêque du Mans (Noël 1107) et archevêque de Tours (1125) comme une figure
du moyen âge préscolastique. Homme de tradition, ami et contemporain de

saint Anselme, sa théologie est faite d'orthodoxie et d'équilibre. Les thèmes
les plus fréquents et les plus importants dans les neuf sermons et les poèmes
sont le péché originel — qui est l'occasion d'études sur la nécessité de la Rédemption

et de l'Incarnation —, la christologie, l'eucharistie et le mariage. Après
quelques considérations d'ordre bio-bibliographique, Moser se propose de

traiter les deux derniers points, c'est-à-dire l'eucharistie et le mariage, selon

le plan suivant : 1) la doctrine de l'eucharistie et du mariage à l'époque, 2) les

œuvres de Hildeberto de Lavardin sur ces doctrines, 3) ces doctrines chez

Hildeberto de Lavardin, 4) conclusion. La familiarisation avec certains
problèmes tels que la controverse de Bérenger, la conception augustinienne du

mariage, etc. ne manque pas d'intérêt et les conclusions représentent un bel

effort de synthèse. Ainsi l'eucharistie dans la théologie de Hildeberto de Lavardin
est vue sous un angle réaliste, malgré l'allégorie très répandue à l'époque.
Quant au mariage, son dernier fondement est la charité et son symbolisme
sublime, l'unio mystica. Il s'agit d'une théologie à finalité pratique dont le code

de vie parfaite pour tous est à trouver dans la cohérence entre la pensée et

l'action. Luciano Caetano da Rosa.



BIBLIOGRAPHIE I49

Gabrielle Berthoud : Antoine Marcourt réformateur et pamphlé¬
taire, du « Livre des Marchans » aux Placards de 1534. Genève,
Droz, 1973, 330 p. (Travaux d'Humanisme et Renaissance,
N" CXXIX).

G. Berthoud, que l'histoire du protestantisme passionne depuis longtemps,
nous offre ici une étude très sérieuse et très solide. Disciple d'Arthur Piaget,
notre auteur connaît dans le détail tout ce qui a trait, chez nous, à l'implantation
de la Réforme. Elle nous fait part de sa riche expérience et, bien sûr, de ses

patientes recherches sur l'auteur des Placards, dont la carrière, de second plan,
vaut pourtant d'être remarquée. L'ouvrage de G. Berthoud comporte deux
parties : la vie d'Antoine Marcourt ; ses écrits. — On suit Antoine Marcourt
dès son installation à Neuchâtel ; de 1530 à 1538, il se trouve devant une tâche
très importante : prêcher et propager la Réforme dans le Comté et dans les
régions avoisinantes, assurer les services du ministère, jeter les bases d'une
organisation ecclésiastique. Marcourt connaît de grandes difficultés matérielles
et morales. Il s'en tire cependant avec honneur. Non seulement il mène à bien
ses entreprises, mais il publie pendant son ministère à Neuchâtel tous les

ouvrages que l'on connaît de lui. En 1538, il est appelé à Genève pour succéder
à Calvin et à Farel, bannis par le Conseil. Celui-ci s'oppose à la volonté théocratique

des Réformateurs et fait appel à des predicants plus maniables, d'orientation

zwinglienne, favorables à une Eglise d'Etat. Marcourt commet l'erreur
d'accepter. Il n'est pas de taille, ni ses collègues, à faire oublier la personnalité
de Calvin et à s'imposer face aux autorités civiles. Durant son séjour à Genève
(1538-1540), Marcourt ne connaît que déboires, qu'insuccès. Il est contraint
aux manœuvres serviles, aux basses calomnies. Conscient de son impuissance,
il s'en va. Il exercera dès lors son ministère dans de petites paroisses. C'est à

Saint-Julien, près de Genève, qu'il termine en 1561 une existence pleine de
vicissitudes. Il ressort des minutieuses enquêtes biographiques de G. Berthoud
qu'Antoine Marcourt, comme beaucoup de ses contemporains, se définit de
manière contradictoire : il s'est montré courageux, dévoué à ses paroissiens ;

il a été, à Neuchâtel surtout, un champion de la jeune Réforme. Mais il se

connaissait mal aussi. En voulant remplacer Calvin et Farel à Genève, il a
présumé de ses forces. Pour s'imposer tant soit peu, pour tenter de regagner
l'amitié des grands réformateurs, souvent détestables à son endroit d'ailleurs,
il recourt aux armes des faibles : l'éloge hyperbolique et hypocrite, les attaques
sournoises. G. Berthoud montre très bien comment notre prédicateur est la
victime d'un mouvement qui s'organise. En effet, derrière la personne de

Marcourt, nous mesurons bien l'action de deux forces opposées : la doctrine
zwinglienne et la grande pensée théocratique de Calvin. Sous la plume de
G. Berthoud, les acteurs de la Réforme en Suisse romande ressuscitent avec
leur grandeur et leurs faiblesses. — Quand notre auteur analyse les écrits de

Marcourt, elle sait raison garder et elle ne cède pas à la surestimation. Ses

analyses détaillées, illustrées par des citations très bien choisies, nous introduisent

au cœur d'une œuvre qui n'est pas géniale, mais qui sut avoir le talent de

l'actualité. Ainsi faisons-nous le tour du Livre des Marchans, satire des simo-
niaques, du Petit Traicté de la Sainte Eucharistie, où Marcourt reprend et
développe les attaques contenues dans les Placards : de la polémique contre les

mœurs, Marcourt a passé à des attaques concernant la doctrine. G. Berthoud
analyse enfin la Declaration de la Messe : c'est un développement de l'ouvrage
précédent. Les parties nouvelles, moins dogmatiques, font retrouver le style



150 BIBLIOGRAPHIE

polémique alerte du Livre des Marchans. Quant aux Placards, G. Berthoud y
consacre un très utile chapitre de synthèse : la responsabilité de l'affaire ne

saurait retomber sur le seul Marcourt. Les Evangéliques français se sont trouvés
devant un choix à faire : le « réformisme » ou la rupture décisive avec Rome.
Les plus violents d'entre eux se sont servis des textes de Marcourt, à la concision

percutante. Le chapitre de G. Berthoud sur les Placards est un véritable état
de la question et bénéficie d'une information de premier ordre. A la fin de son

livre, l'auteur nous confirme ce dont nous nous doutions : Marcourt n'a pas une

pensée très originale ; d'obédience zwinglienne sur la question de la Cène et du

gouvernement de l'Eglise, le premier pasteur de Neuchâtel n'est pas, comme
Calvin, un grand guide spirituel. — Des pièces annexes, parmi lesquelles le

texte intégral des Placards, une bibliographie en trois parties et un index
terminent une étude que l'auteur a menée avec rigueur, en sachant prendre
ses distances à l'égard d'Arthur Piaget là où cela s'imposait. On recommandera
cet ouvrage d'érudition important non seulement aux spécialistes, mais à tout
lecteur qu'intéressent le développement du protestantisme en nos contrées
et l'affaire décisive des Placards. André Gendre.

E. W. Kohls: Luther oder Erasmus, tome I. Basel, Reinhardt, 1972,
369 P-

En ce siècle de confusion doctrinale où les chrétiens, malades de relativisme,
tendent à perdre leur identité, il faut saluer cette tentative passionnée d'un
historien de l'Eglise, E. W. Kohls, de restituer pour notre temps l'authentique
intention de la Réformation (et singulièrement de son fondateur Luther) dans

sa radicalité salutaire et contre les influences étrangères qui l'ont submergée
et altérée dès sa naissance. A la base de ces influences se trouve la théologie
d'Erasme de Rotterdam. Erasme en effet était et se voulait essentiellement
théologien : il n'est pas l'humaniste libre penseur qu'on a souvent décrit. Son

humanisme était entièrement au service d'une relecture du N.T. en langue
originale et d'un programme de réforme de l'Eglise basé sur l'enseignement
biblique. Erasme se fait le champion d'une théologie pratique rompant avec les

« spéculations » scolastiques, une théologie fondée sur l'action salutaire du

Christ qui confère à l'homme le pouvoir d'accomplir la « lex evangelica »,

expression de la volonté de Dieu. Erasme ne défend qu'un « libre arbitre » fondé

sur la Grâce et subordonné à cet effort de sanctification. — Cette théologie même

est inacceptable pour Luther. Kohls a le mérite de mettre en évidence la raison
fondamentale de ce refus presque toujours méconnue : d'où cette hybridation
du christianisme dont nous souffrons encore aujourd'hui. Si pour Erasme le lieu
de la religion est dans l'activité de l'homme, rendu capable par la Grâce d'accomplir

la loi, pour Luther en revanche ce lieu réside dans « l'expérience
fondamentale de la relation nouvelle avec Dieu offerte par le Christ et révélée dans

l'Ecriture ». Quand Dieu paraît l'homme est rendu passif, totalement privé de

libre arbitre, esclave soit de sa révolte contre Dieu, soit de Dieu en Christ. Le

propre de Luther n'est pas tant d'apporter une « doctrine » de la justification,
mais bien de témoigner de la puissance de Dieu qui me juge à travers la loi et

mon impuissance à l'accomplir, et qui me gracie lorsque j'abdique ma prétention
à l'autonomie devant lui. Cette abdication, qui laisse agir Dieu et est elle-même
don de Dieu, s'appelle la foi : elle est foi à l'action de Dieu en Christ, c'est-à-dire



BIBLIOGRAPHIE 151

qu'elle confesse que le Christ, ce misérable homme impuissant, maudit et
crucifié de jadis est bien Dieu qui me parle maintenant dans l'Ecriture. L'Ecriture

est parole de Dieu en ce qu'elle contredit la raison et les représentations
humaines : elle est active par elle-même, elle est son propre interprète. Cette
théologie de la croix de Luther définit la foi comme conformité au Christ. Le
Christ étant Dieu et homme, le croyant est à la fois juste et pécheur, agréé non
en vertu de sa qualité éthique, mais sur l'aveu de sa misère. Contrairement à
Erasme la relevance éthique de cette théologie n'est pas directe, mais paradoxale:
c'est parce qu'il est libéré devant Dieu de l'esclavage du monde qu'il est libre
pour la vie dans le monde et pour le service d'autrui. — Ou bien Erasme, ou
bien Luther : c'est là l'alternative devant laquelle l'auteur veut nous placer.
L'identité de Dieu est en jeu. Celle de l'homme aussi, sa vie et sa mort. Enfin
celle de l'Eglise et sa possibilité de réforme. — Et pourtant le projet de Kohls
me paraît voué à l'échec (le chap. Ill de l'ouvrage, traitant de r«érasmianisme»
latent de la théologie à la Réforme et depuis, appartient à un tome second

encore à paraître). Il tourne rapidement à une frénésie inquisitoriale rassemblant
dans une condamnation indistincte l'orthodoxie, la théologie libérale, le
mouvement herméneutique, l'école de Bultmann, Barth et la récente direction
éthique et politique. — Il est facile à Kohls d'affirmer que Luther n'est pas
parvenu à la connaissance de la justice de Dieu par une recherche systématique
mais par une illumination du Saint-Esprit; toutefois, à moins qu'on soit
fondamentaliste, une telle affirmation ne nous dispense pas de l'analyse de la structure
de la pensée de Luther. Pour l'auteur l'Ecriture « interprète de soi-même »

démontre l'inutilité, plus même la nocivité de toute herméneutique. Selon
lui, derrière l'effort herméneutique il y a toujours l'historicisme de Dilthey et la
pensée aristotélico-érasmienne du développement organique de la substance.
Les travaux de G. Ebeling sont invariablement mécompris dans ce sens. Or
refuser l'intention herméneutique, qui est de traduire une parole dans une
situation et un contexte linguistique nouveau, revient finalement à imposer
aux contemporains un certain patois de Canaan de moins en moins compréhensible.

Pour Kohls la puissance de la foi consiste à maintenir la validité
intemporelle (zeitlos du contenu biblique donné par Dieu. Il s'agit de savoir si la
foi ne révèle pas plutôt la puissance de Dieu en acceptant de s'incarner pleinement

dans le temps et d'y perdre l'identité rigide de son expression passée

pour exercer là-même, par la vigueur de son jaillissement primitif, sa capacité
de dominer, en les comprenant, les situations toujours nouvelles de la vie et de

l'histoire. Pierre Paroz.

P .Gaudenzio dell'aja: 14 agosto 1571, un avvenimento storico in
S. Chiara di Napoli. Napoli, 1971, 71 p.

A l'occasion du quatrième centenaire de la victoire de Lépante (7 octobre
I57i), cette brochure met en lumière un épisode qui précéda de quelques
semaines la fameuse bataille navale : la remise solennelle, le 14 août, à Naples,
dans la basilique franciscaine de Santa Chiara, de l'étendard de la Sainte-Ligue,
envoyé par le pape Pie V à don Juan d'Autriche qui prenait le commandement
de la flotte chrétienne. Le cardinal Antoine de Granvelle fut chargé de confier
l'étendard au jeune prince. D'après divers documents de l'époque, l'auteur
décrit minutieusement les cérémonies fastueuses auxquelles l'arrivée et le



152 BIBLIOGRAPHIE

séjour à Naples de Juan d'Autriche donnèrent lieu. Mais derrière les décors

magnifiques, on entrevoit déjà les rivalités qui firent de Lépante une victoire
sans lendemain : la jalousie de Philippe II envers son demi-frère, la mauvaise
volonté des grands officiers espagnols et l'égoïsme de la politique vénitienne. —
Quelques illustrations intéressantes enrichissent cette brochure.

Lydia von Auw.

Liber Orationum Psalmographus. Colectas de salmos del antiguo rito
hispânico. Recomposición y edición critica por Dom Jorge Pinell.
Barcelona-Madrid, Instituto P. Enrique Florez, 1972, (299) +
287 p. (Monumenta Hispaniae Sacra, Serie litùrgica, Vol. IX.)

L'auteur nous apprend dans son introduction que la restitution du psalmo-
graphus et son édition critique ont duré neuf ans, soit de 1963 à 1972 ; mais en

fait il faut ajouter à ce temps toute la formation préalable, l'accumulation de
connaissances historiques, linguistiques et philologiques, qui ont rendu possible
un travail d'une telle ampleur ; c'est d'ailleurs en 1954 déjà que J. Pinell consacrait

son premier article au rite hispanique. Les trois cents pages de la première
partie sont une démonstration de philologie dans le vrai sens du terme, c'est-à-
dire l'utilisation de toutes les indications possibles, et appartenant aux divers
domaines des sciences humaines, pour résoudre les problèmes posés par les

sources consultées. Tant cette introduction que le Liber lui-même représentent
un document d'un grand intérêt, non seulement pour les théologiens, mais

pour tous ceux qui s'efforcent de comprendre mieux le Moyen Age espagnol.

Jean-Paul Borel.

Hervé Rousseau : La pensée chrétienne. Paris, Presses Universitaires
de France, 1973, 125 p. (Que sais-je N° 1510).

Quoi qu'on en dise, je demeure un fervent admirateur des petis livres bien
faits. Les gros livres enrichissent le savoir, les petits suscitent la réflexion. Or,

en philosophie, que vaut-il le mieux : apprendre à savoir toutes sortes de choses,

ou apprendre à réfléchir — Voici donc qu'un auteur prend le courage de

traiter le thème de la foi et de la raison de façon cavalière, grâce à de larges
survols. La simplification à laquelle il est contraint amènera le spécialiste de

chaque époque, voire de chaque auteur, à ajouter des points d'interrogation et

surtout des points de suspension : car bien des thèmes ne sont qu'effleurés. —
Mais l'essentiel demeure : notre humanité, dès ses origines, est une humanité
qui a voulu penser, et durant tout ce temps, le christianisme n'a cessé d'être
vivant et présent. Dans quelle mesure s'accordent ces deux exigences — Eh
bien 1 vous qui posez cette question, lisez ce livre. t .rLAUDE Piguet.



BIBLIOGRAPHIE 153

André-Jean Voelke : L'idée de volonté dans le stoïcisme. Paris, Histoire
PUF, 1973, 216 p. (Bibliothèque de philosophie contemporaine.) de la

PHILOSOPHIE

Les penseurs de Suisse romande manifestent un vif intérêt pour le stoïcisme.
Est-ce atavisme protestant Il n'est pas opportun d'en juger ici. Ce qui est
certain, c'est que les études stoïciennes viennent de s'enrichir d'un excellent
ouvrage, riche de sens et d'information, qui servira longtemps de référence car
il ne se borne pas à confronter les opinions acquises, il les discute, les redresse et
opère entre elles un choix qui emporte la conviction. — L'idée de volonté
est-elle apparue soudain dans le monde romain comme une création originale
ou s'est-elle formée par l'approfondissement d'une conception héritée des
Grecs Dans quelle mesure ce vouloir se réduit-il au savoir Tel est le point de
départ que s'est fixé M. Voelke. Ce qui lui paraît indiscutable, c'est que le
stoïcisme a procédé à une unification des fonctions psychiques et des manières
d'agir sous le contrôle d'un principe suprême, le hégémonikon. Tous les choix
humains se ramènent à un même acte d'assentiment (synkatathésis), et cet acte
se réfère d'une part à la connaissance objective d'un donné, à la représentation,
d'autre part à une spontanéité subjective, à la tendance. De là un problème
délicat d'appréciation que les stoïciens ont tenté de résoudre en opérant une
distinction entre deux composantes, scopos et télos, entre les buts que nous
visons extérieurement et la fin vers laquelle toutes ces visées convergent
intérieurement pour provoquer en nous une modification de nous-mêmes. Au
contact des événements et des choses, le sujet reconnaît, découvre certaines
valeurs objectives, mais ces actes d'évaluation émanent de lui seul et l'engagent
personnellement : il est donc responsable de ce qu'il préfère, il court un risque, et
ce risque se retourne sur lui, car reconnaître une valeur c'est toujours se reconnaître

soi-même. — Qu'est-ce alors qu'une volonté qui s'égare, une mauvaise
volonté C'est une volonté insuffisante, une tension qui se relâche, une passion.
Toute méchanceté est une faiblesse. — Les critiques ont rattaché cette théorie
à deux origines, à l'intellectualisme socratico-platonicien et au volontarisme
cynique. En fait, tout se ramène à la grande leçon socratique, qui fut à la fois
une leçon d'intelligence rationnelle et de force morale. — Dans tous les cas,
la fin visée (télos) est l'union du sujet avec le Tout. Que le principe du vouloir
soit en Dieu, dont une parcelle serait descendue en notre âme (Marc-Aurèle),
qu'il s'affirme comme un pouvoir d'acceptation ou de refus immanent à notre
psychisme (Epictète), qu'il se réduise à un noyau de volonté pure, et que cette
volonté nous rende supérieurs aux dieux, lesquels n'ont aucune raison de

l'exercer, étant parfaits (Sénèque), le vouloir tend toujours à ce télos ultime:
vivre conformément à la nature. Par lui, nous sommes maîtres de notre jugement
et de nos tendances. Dire « je ne peux pas », c'est mal parler. On peut toujours,
il suffit de vouloir. — L'étude de M. Voelke témoigne d'un travail considérable
d'exégèse et de classification. En dégageant l'idée de responsabilité, elle réagit
utilement contre certains théoriciens du « fatalisme » grec. Elle a le mérite
de situer le stoïcisme dans une double relation de continuité, par rapport à ses

antécédents helléniques et relativement à ses perspectives d'avenir, à Descartes,
Spinoza et Kant, que l'auteur suggère discrètement. Elle invite ainsi le lecteur
à en faire autant. Je me bornerai à une seule remarque. En considérant que nous
réalisons notre fin par le biais des buts que nous voulons atteindre, les stoïciens

n'anticipaient-ils pas sur la fameuse « ruse de la raison » qui est au centre de la
pensée hégélienne Et je conclurai par une petite réserve, qui n'est pas une
critique. M. Voelke déclare que le sage doit accepter son destin « au moment



154 bibliographie

où l'événement se réalise » (p. loi, 102). C'est « avant le moment... » qu'il fallait
écrire. L'acceptation n'est pas une réaction à l'événement — ce serait alors

trop tard — mais une attitude prise d'avance une fois pour toutes. Les événements

n'ont qu'à venir : le sage est toujours prêt à les recevoir.

René Schaerer.

Arturo Andres Roig : Platon o la filosofia corno libertad y expectativa.
Mendoza, Faculdad de Filosofia y Letras de la Universidad
Nacional de Cuyo, 1972, 200 p.

Cet ouvrage reprend la matière d'un séminaire et témoigne de la vitalité des

études platoniciennes en République Argentine. Sans prétendre renouveler
l'interprétation des Dialogues, il jette sur eux une lumière originale par le

choix des textes analysés et l'intérêt des commentaires. — La dialectique
y est envisagée sous trois aspects : 1) comme un acte de liberté, dans la mesure
où elle invite le philosophe à s'élever à la reconnaissance d'une norme, à choisir
« ce qui vaut mieux » ; 2) comme un acte d'attente et d'espoir qui, s'exerçant par la

médiation de la durée, tend à combler le vide de l'âme par un apport de nourriture

intelligible ; 3) comme un acte d'étonnement qui réserve à l'âme la surprise
de découvrir, au-delà des contradictions de la pensée discursive, l'unité de

l'Idée. Un examen portant sur les livres VI et VII de la République, sur les

hypothèses de la seconde partie du Parmenide, et sur la signification ontologique
du Sophiste amène l'auteur à conclure que la dialectique s'est attachée de plus
en plus, dans le cours de son évolution, aux réalités qui relèvent de la doxa : il
s'agira moins alors de conquérir un point de vue sur l'absolu que de justifier
l'ordre des choses. René Schaerer.

Hugo Perls : Lexikon der platonischen Begriffe. Bern und München,
Francke, 1973, 406 p.

Ce livre est plus qu'un témoignage, une émouvante leçon. L'auteur, dont
nous avons signalé ici-même (1968, III) un ouvrage antérieur (Plato, Seine

Auffassung vom Kosmos, Francke 1966), est plus qu'octogénaire. Les circonstances

ont d'abord fait de lui un juriste, puis un collectionneur de tableaux,
et il reste un connaisseur fort averti en peinture. Mais une impérieuse exigence
intérieure l'a mis et maintenu en communion fervente avec Platon, sans le

stimulant d'aucune situation universitaire : tout simplement il a découvert un

jour les Dialogues et il en vit. N'est-ce pas réconfortant Que seraient les

grandes œuvres et les grands hommes s'ils n'avaient que les professeurs pour
les défendre — On ne résume pas un Index. Celui-ci offre un choix de termes

— exactement 143—choisis en vertu d'une préférence subjective et, selon

nous, fort légitime : la vieillesse n'a-t-elle pas ses droits L'essentiel de la

pensée platonicienne nous est ainsi présenté selon l'ordre alphabétique et d'une
manière fort vivante. — ETntroduction est une profession de foi. Nous la

connaissions déjà mais elle mérite de retenir la plus sérieuse attention. Hugo
Perls est convaincu que Platon et Kant représentent dans l'histoire des idées

la forme la plus authentique de réflexion philosophique et qu'ils sont
fraternellement unis par la pensée. Malheureusement Kant n'a guère lu Platon et

s'est grossièrement trompé à son sujet. S'il l'avait pratiqué dans le texte, il



BIBLIOGRAPHIE 155

eût évité de retenir sous le nom de platonisme la forme sclérosée d'un dualisme
ontologique, il aurait compris que son propre système était déjà contenu dans
les Dialogues, il se serait retrouvé en eux. Il convient donc d'évincer <« la méchante
tradition » dont Kant fut la victime à travers Leibniz et Wolff, de comprendre
que « Platon fut pour la Grèce antique ce que Kant est pour l'Allemagne ».

Tous deux s'entendent pour subordonner la nature à la liberté, la technique
à l'art, ce qui est à ce qui doit être. Ce que l'un appelle doxa, l'autre l'appelle
Erfahrung. — Cette thèse, que je ne peux discuter ici, contient une vérité
profonde. Peut-être Hugo Perls laisse-t-il un peu trop dans l'ombre un fait
important : l'admiration, le respect que l'auteur des trois Critiques a manifesté
envers Platon, même à travers le miroir déformant de la tradition, mais il
voit clair en signalant la parenté qui unit ces deux génies. Fort de la familiarité
qu'il entretient avec les textes, il s'est livré, il y a quelques années, à un de ces
divertissements que l'auteur des Dialogues recommande sous le nom de « jeu
sérieux » en écrivant un délicieux entretien entre Platon et Kant (in Goethes

Aesthetik, Francke 1969); les deux philosophes se rencontrent et se saluent
dans la prairie des bienheureux (cf. Platon, Rép. 614 e) : « Quel bonheur de nous
retrouver ici... rien de terrestre ne peut plus nous troubler ». Quant au Lexique,
nous y renvoyons le lecteur pour son plus grand profit : c'est plus qu'un répertoire,

un testament spirituel riche d'information, de sens et de ferveur.

René Schaerer.

Emmanuel Kant : Lettres sur la morale et la religion. Introduction,
traduction et commentaires par Jean-Louis Bruch. Paris, Aubier,
1969, 238 p. (Bibliothèque philosophique bilingue.)

Dans son introduction, l'auteur présente d'une manière captivante les
caractères propres des lettres de Kant : non destinées à la publication ni portées
par une intention philosophique, elles sont des écrits de circonstance qui
contiennent cependant des réflexions philosophiques. « La correspondance occupe
dans l'œuvre de Kant une place modeste en ce sens qu'elle contribue rarement
à la compréhension de la structure du système, quoique sur plusieurs points elle

permette d'en éclairer la genèse dans le domaine des problèmes moraux et
religieux » (p. 14). Kant n'a pas cherché à entrer en relation épistolaire avec les

écrivains célèbres de son temps. M. Bruch observe que le philosophe de Königsberg

ne correspondit ni avec Hume ni avec Rousseau ni avec Lessing ni avec
Goethe. Parmi ses correspondants, on compte cependant quelques personnages
connus, comme Jacobi, Lavater, Mendelssohn. Sauf une, les vingt-cinq lettres
que publie M. Bruch sont traduites en français pour la première fois. Placé
devant la nécessité de choisir, le traducteur a retenu le thème de la morale et
de la religion, auquel s'ajoutent l'éducation et le droit. Chaque lettre est précédée
d'une introduction qui précise les circonstances où elle est née et son sens. En
outre, elle est annotée et accompagnée de son texte original. Ces missives n'ont
pas le grand style intellectuel de celles de Leibniz, mais je dirais presque
qu'elles sont d'autant plus précieuses, puisqu'elles situent dans le concret un
auteur qui semble fait de raison pure et qu'elles nous font pénétrer un peu
dans l'intimité d'un écrivain dont les ouvrages ne disent rien de lui. C'est
ainsi qu'on appréciera les confidences que fait Kant à Mendelssohn (p. 91),
et qu'on aura le plaisir de le voir ailleurs présenter le plan de ses travaux et le

commentaire de l'un d'entre eux (p. 189). Fernand Brunner.



156 BIBLIOGRAPHIE

Christiane d'Ainval : Une doctrine de la présence spirituelle. La
philosophie de Louis Lavelle. Paris, Louvain, Nauwelaerts, 1967,
366 p.
Cet ouvrage, préfacé par Henri Gouhier, est un exposé de la philosophie de

Lavelle construit judicieusement autour de la notion de présence. L'auteur,
qui entend décrire plutôt que critiquer, expose les différents aspects de cette
philosophie : la méthode, l'être, soi, autrui, le monde, Dieu, en dégageant avec
finesse et clarté l'originalité de la pensée lavellienne. Elle relève l'absence
d'évolution dans cette pensée mûre dès l'origine, le souci de la conciliation ou
le refus de la polémique, l'optimisme fondamental. Elle éclaire la délicate
question des rapports pour Lavelle de la philosophie et de la religion et caractérise

le lavellisme, par opposition au kantisme, comme une philosophie refusant
le divorce entre le moi et l'être. Cette doctrine, sensible dans certaines limites
à l'influence de Bergson, se situe dans la ligne du biranisme « par la rentrée en

soi-même qu'elle implique, par la recherche de l'intimité qui la constitue, par
l'impossibilité où elle est de séparer la métaphysique de la psychologie » (p-349)-
Ce livre constitue une introduction pleine de sympathie à la lecture de Lavelle.

Fernand Brunner.

Philosophie Nicolas Grimaldi : Le désir et le temps. Paris, PUF, 1971, 507 p.
contem- Relevons d'abord la qualité de l'écriture, l'aisance et la clarté d'un style qui
PORAINE se joue ^gg difficultés et abonde en formules heureuses ; ensuite la richesse

d'une information qui paraît inépuisable et qu'on préférerait même plus discrète.
Mais, de cette luxuriance, les thèmes essentiels se dégagent nettement. — Toute

philosophie naît d'une déception. Le temps ne donne que pour reprendre et,

finalement, il aliène l'homme dans la mort, qui est l'éternité arrachée au temps.
La seule manière d'être heureux serait de vivre sa mort. — Platon, Descartes,
Kant et Bergson ont tenté de surmonter cette insurmontable aporie en faisant
l'essai d'une ontologie dualiste, donc optimiste. C'est un échec. — Il n'y a qu'une
substance, le temps. La négativité ne se situe pas au-dessous de l'être, elle

est dans l'être. Toute dialectique ascendante est donc un leurre. Etre, ce n'est

pas s'évader dans un autre monde, c'est « désirer » et c'est « faire » ici-bas.
Heraclite et Nietzsche ont vu clair en concevant l'éternité comme immanente
au temps, comme une conversion du devenir en être. — Dieu n'est pas le terme
vivant de nos aspirations mais une antithèse fictive du néant, « l'hypostase de

la mort » (p. 337). Dieu ne peut exister puisqu'il n'y a d'existence que dans le

temps. — Nous ne réalisons notre destin qu'en vivant l'infini dans le fini, et

nous ne trouverons que dans la mort, donc sans la vivre, cette liberté totale
à laquelle notre liberté temporelle ne cesse d'aspirer. — De là quelques règles

d'une « sagesse sans espoir » : ne jamais sacrifier la vie à un bonheur transcendant
mais vivre sans illusion en sacrifiant, s'il le faut, le bonheur à la vie ; accueillir
l'instant dans l'infinie richesse de son contenu, bien plus, ouvrir cet instant
sur un autre instant tout aussi riche, tout aussi beau ; rendre chaque instant
créateur par la vertu d'une incessante improvisation de nous-mêmes. Tout le

secret du vivre est dans le style et la forme, non dans la matière ou les résultats.

— Telle est la «nouvelle dignité de l'existence» (p. 488) que l'auteur nous propose
sous le vocable original et assez excitant de dandysme. — Visiblement influence

par Nietzsche, qui lui apparaît comme un dépassement d'Heraclite, M. Grimaldi
ne cite guère Hegel, dont le nom ne figure pas dans l'index. C'est pourtant à lui

que le lecteur se sent constamment renvoyé. Jouir de l'instant dans une pers-



BIBLIOGRAPHIE 157

pective radicalement temporelle, n'est-ce pas réaliser le surhomme sur le mode
dialectique — Cette leçon vaut la peine d'être retenue, encore qu'elle ne soit
pas entièrement nouvelle. Est-elle moins « optimiste » et, de ce fait, meilleure
que celles de Platon et de Kant Disons plutôt qu'elle se situe à un autre niveau,
que jouir de l'instant pour l'instant, cueillir les roses de la vie, c'est bien une
sagesse, mais que celle-ci n'exclut nullement une référence au mystère intemporel

et vivant sur lequel débouchent le temps et nos misères. Le dandysme
apporte-t-il une réponse moins utopique que le dualisme J'ai peine à le croire.
Arracher à l'instant « la richesse infinie dont il foisonne », c'est d'excellent
conseil quand tout va bien ou pas trop mal. Mais demander au neurasthénique,
à l'affamé, au lépreux, à l'enfant persécuté d'en faire autant, c'est avouer un
optimisme insensé. Combien plus réalistes Socrate et saint François qui, vivant
dans l'espérance d'un bonheur à venir, n'en jouissaient pas moins de l'instant
qui passe. Le Christ n'a pas dit de ceux qui pleurent qu'ils seront heureux
quand viendra le jour de la consolation, mais qu'ils sont heureux dès maintenant
et dans l'immédiat. Sur ce plan, Nietzsche, pour admirables que soient les

pages que lui a inspirées la mystique de l'instant vécu, n'a rien inventé de
fondamental. René Schaerer.

J. de Goër de Hervé : Mécanisme et intelligence. Essai d'approche
physique du problème de la pensée. Paris, Lethielleux, 1969, 172 p.

La critique la plus grave que l'on peut faire à ce petit ouvrage très dense
c'est que le titre et le sous-titre indiquent mal ce que l'auteur nous propose.
L'auteur, physicien de profession «obsédé par le problème de l'âme» (p. 16),
désire confronter les connaissances physiques du XIXe et du XXe siècles avec
le problème classique des rapports entre le corps et la pensée. Sa méditation
spéculative l'amène à approfondir les inter-actions entre le « dedans » et le
« dehors » dans un itinéraire certes émouvant et intéressant, mais qui ne nous
a pas convaincu. Pierre Furter.

Jean Martel : Dieu cet inconnu. Lyon, Vitte, 1972, 216 p.

Encore une réponse au livre de Jacques Monod Après Madeleine
Barthélémy-Madaule (Rev. de th. et de ph., 1973, I, p. 79) et bien d'autres, l'auteur
lui reproche d'extrapoler. Méconnaître toute autre approche de la Vérité que la
connaissance objective représente une amputation essentielle de l'humain,
alors que les deux démarches scientifique et mystique sont complémentaires
jusque dans leurs oppositions. « Rien n'interdit à l'homme d'aimer, après avoir
compris — ou cherché à comprendre. » (p. 199).

François Grandchamp.

Léo Judong : Horizons nouveaux. Une réponse aux grandes énigmes
de l'homme et de l'univers. Liège, Thone, 1972, 154 p.

« Notre but est de présenter un système nouveau qui explique la réalité
entière et dans lequel les solutions de tous les grands problèmes de l'homme,
y compris celui de Dieu, s'assemblent comme les pièces d'un seul puzzle » (p. 2).
Cette déclaration liminaire donne la mesure des ambitions de Léo Judens,
qui renvoie tous les philosophes ou théologiens dos à dos puisqu'il a trouvé la
réponse à laquelle personne n'a pensé. François Grandchamp.



158 BIBLIOGRAPHIE

Georges Salet : Hasard et certitude. Le transformisme devant la
biologie actuelle. 2e édition avec suppléments et note sur les

rapports de la science et de la philosophie. Paris, Téqui, 1972,
403P-

L'auteur de ce livre consacré au problème de l'origine et de l'évolution des

êtres vivants est un mathématicien français, catholique. Il expose ses intentions
au début de l'ouvrage dans deux lettres adressées aux biologistes François
Jacob et Jacques Monod, auteurs respectifs de deux livres fort connus sur la

biologie moderne : « La logique du vivant » pour le premier et « Le hasard et la
nécessité » pour le second. On sait que ces deux savants, prix Nobel de Médecine

en 1965, défendent l'idée selon laquelle la vie est apparue spontanément sur la
Terre et a évolué grâce à des mutations produites au hasard au sein des acides

nucléiques porteurs de l'hérédité, la sélection retenant les mutations favorables
à chaque espèce. — Sans mettre en doute les acquisitions récentes de la biologie
moléculaire, qu'il estime parfaitement compatibles avec la philosophie thomiste,
M. Salet nie la possibilité d'une évolution continue de la vie à partir de la
matière inerte. Invoquant des arguments basés sur le calcul des probabilités, il
estime impossible que les mutations et la sélection aient pu créer un degré de

complexité aussi élevé que celui des organismes vivants actuels durant les quelques

milliards d'années que la géologie et l'astrophysique accordent à la Terre
et au système solaire. Il émet donc l'hypothèse d'une création initiale — dont
il n'explique évidemment pas les modalités — à partir de laquelle des mutations

et la sélection naturelle auraient permis une évolution restreinte, qui ne

serait pas créatrice de formes nouvelles mais tendrait plutôt à une régression.
René Bovey.

Robert Dottrens : La crise de Véducation et ses remèdes. Neuchâtel,
Delachaux et Niestlé, 1971, 170 p.

Robert Dottrens : L'école expérimentale du Mail (1Ç29-1952).
Neuchâtel, Delachaux & Niestlé, 1971, 180 p.
Nos lecteurs nous pardonneront sans doute si, pour une fois, nous nous

permettons de rappeler l'homme avant ses œuvres. En effet, rendre compte de

deux ouvrages publiés à l'orée des quatre-vingts ans que R. Dottrens vient de

fêter est tout à la fois étonnant et une belle occasion pour souligner que l'éducation

permanente n'est pas seulement possible, mais qu'elle est déjà pleinement
vécue par certains. Cet hommage me semble d'autant plus normal que Robert
Dottrens dans la Crise de l'éducation n'hésite pas, une fois encore, à s'engager
dans l'actualité la plus controversée. Certes, il ne propose pas une étude
approfondie du sujet. Il semble même ignorer la bibliographie récente sur le thème
comme Mich et surtout La crise mondiale de l'éducation de Coombs. En fait,
s'appuyant sur le solide bon sens qui le caractérise, Dottrens entraîne des

lecteurs dans un ensemble assez disparate de textes rédigés entre 1945 et 1971

et qui, en effet, se réfèrent en général à ce que l'on a convenu d'appeler « la
crise » de l'éducation. Il est peu probable que ce recueil ajoute quoi que ce soit
de nouveau à l'œuvre considérable de Dottrens. Par contre L'école expérimentale
du Mail est autrement important. Malgré son titre modeste, ce livre dépasse

singulièrement le plaidoyer « pro domo » qu'il pourrait être. Non seulement
Dottrens explique ce qui fut l'expérience pédagogique centrale de sa carrière,
mais en donne les raisons et les aboutissants. Une lecture au deuxième degré



BIBLIOGRAPHIE 159

en fait un témoignage brutal sur les rapports entre l'expérimentation
pédagogique et le milieu politique. Dottrens nous montre avec une implacable
rigueur comment il y a moins d'un demi-siècle, une simple modification de

l'équilibre politique dans un canton permet de détruire toutes les initiatives
éducatives. Malgré Marx, on pourrait se demander si de « telles histoires » ne
pourraient pas se répéter... PlERRE FuRTER.

Dictionnaire des grandes phUosophies. Sous la direction de Lucien
Jerphagnon. Paris, Privat, 1973, 398 p.

Il y a fatalement une certaine disparate dans un ouvrage collectif de ce

genre : certains articles demeurent au ras des faits, d'autres sont plus subjectifs

; les uns considèrent les données historiques dans leur altérité par rapport
à nous, les autres ont tendance à les interpréter d'une manière moderne. Pourquoi

l'article « philosophie hébraïque » ne concerne-t-il que la pensée biblique,
alors que l'article « philosophie islamique » traite, non pas de la pensée
coranique, mais des philosophes musulmans médiévaux Pourquoi, parmi les

contemporains, Jankélévitch a-t-il une place, mais non Ricœur ou Gadamer
L'herméneutique allemande et l'historicisme italien sont absents de cet ouvrage
et on peut penser que Heidegger n'y a pas la place qui lui revient. Mais ces

questions et ces remarques sont un jeu facile et il vaut mieux noter les mérites
de ce dictionnaire. Ses articles sont remarquables par leur précision et leur
netteté. Leur lecture est toujours suggestive et on apprécie vraiment l'effort
pédagogique accompli par la vingtaine de collaborateurs dont Lucien Jerphagnon

s'est entouré. On apprécie aussi la liberté de critique qui a été laissée aux
rédacteurs : je songe en particulier au jugement porté sur le scientisme (p. 345)
ou sur le structuralisme (p. 369). Les articles sont le plus souvent le commentaire
de mots en « isme » formés sur un nom propre (comme « leibnizianisme ») ou
généraux (comme « empirisme »). Une table des matières permet de découvrir
rapidement les passages du dictionnaire consacrés à des auteurs dont le nom
n'est pas évoqué par les titres d'articles. Malgré les inévitables critiques qu'on
peut lui adresser et dont Lucien Jerphagnon est parfaitement conscient, ce
dictionnaire est une entreprise courageuse et une réalisation utile.

Fernand Brunner.

Raymundo Pardo, profesor de epistemologia e historia de la ciencia :

La ciencia y la filosofia come saber sin ser. Primera sección de la
séptima parte del Ensayo sobre los intégrantes racionales. Segunda
respuesta critica. El ser y el conocer en el realismo aristotèlico
tomista y en el empirismo evolutivo. Segunda sección de la
séptima parte del Ensayo sobre los intégrantes racionales. Univer-
sidad nacional de Rosario. Facultad de Filosofia. Rosario (Santa
Fe), Universidad nacional, 1972, 275 pages.

Nous avons déjà eu l'occasion de présenter quelques-uns des volumes
précédents de cet énorme « Essai sur les intégrants rationnels », du principal
représentant de 1'« empirisme évolutif ». L'intérêt de cette septième partie est

qu'elle commence par un résumé — que nous n'allons pas résumer à son tour —
des positions fondamentales de son auteur, qui met en relief son gigantesque
effort de synthèse, et son irréductible originalité.

Jean-Paul Borel.


	Bibliographie

