Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 24 (1974)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCIENCES
BIBLIQUES

BIBLIOGRAPHIE

R. Bartues, F. Bovon, F.-J. LEENHARDT, R. MARTIN-ACHARD,
J. STAROBINSKI : Analyse structurale et exégése bibliqgue. Neuchatel,
Delachaux et Niestlé, 1971, 121 p. (l'achevé d’imprimer est de
janvier 1972).

Ce volume réunit un bref exposé du professeur F. Bovon sur « Le structu-
ralisme francais et ’exégése biblique », une analyse textuelle de Roland Barthes
du récit de Genése 32 sur le combat de Jacob au gué de Jabbog, une étude exé-
gétique classique du méme texte par le professeur Martin-Achard, une analyse
littéraire du récit de Marc 5 sur le démoniaque de Gérasa par M. Starobinski et
un essai exégétique sur ce dernier texte par le professeur Franz-]. Leenhardt,
le tout devant montrer que « quand elle aura fait ses preuves, la méthode struc-
turale nous ouvrira sans doute 1’accés & une compréhension meilleure des textes
bibliques » (p. 24). Une impression générale se dégage du tout : il est vain d’op-
poser massivement méthode exégétique et méthode structurale car elles sont
I'une et I'autre a la recherche de leur propre identité. Il y a incontestablement
de 'analyse littéraire au sens de la Formgeschichte dans les exposés de MM. Bar-
thes et Starobinski ; et celui de M. Leenhardt, empruntant beaucoup a la psy-
chanalyse, ne saurait [n’étre qu’'un modéle d’étude historico-critique. Autre
remarque : il est peut-étre vrai que la méthode structurale « permet de mieux
dégager la richesse du texte» (p. 5), de méme d’ailleurs que celle de M. Leen-
hardt ; c’est ce que M. Barthes appelle le volume ou «signifiance » du texte
(p. 36) et M. Leenhardt, dans son langage, I'ensemble des « harmoniques » des
mots (p. 97). Mais, en présence d'une telle richesse, principalement chez
M. Starobinski, on serait tenté de dire que le texte s’y trouve noyé et qu'il ne
surnagerait dans une signification intelligible que réduit & la pauvreté historique
imposée par son contexte. D’ailleurs, c’est bien ce qu’affirme M. Leenhardt:
« On trouve dans ce que dit le contexte la limite la plus stricte qu’il convient
d’imposer a la recherche de ce que veut dire le texte » (p. 121) et M. Starobinski
lui-méme : ¢ Le danger d’'une analyse immanente réside assurément dans sa
trop grande réceptivité, dans sa ductilité consentante...»; on ne saurait
mieux exprimer notre réserve. Enfin, ces études extrémement suggestives ne
nous ont pas paru faire apercevoir un processus nouveau d’actualisation du
texte biblique par rapport a celui de I’analyse existentiale. Sil’Ancien Testament
a voulu exprimer la signification «actuelle » de la Parole divine (p. 62), force
nous est de reconnaitre que son actualité n’est plus la noétre. Resterait au Texte
le pouvoir de faire apparaitre quelque chose de la logique métonymique de
I'inconscient (p. 39) ; mais cette actualité thérapeutique du Texte correspond-

elle a ce que « veul i ?
q eulent » les Ecritures ? Drowes BORRARD:



BIBLIOGRAPHIE 59

P1ERRE GRELOT : De la mort a la vie éternelle. Paris, Le Cerf, 1971,
276 p. (Lectio divina, n° 67.)

« C'est un assemblage de morceaux dont la composition s’étale sur quelque
dix ans... » (p. 7). Oui, mais un assemblage cohérent ; I'auteur le dit lui-méme :
« J'ai tdché de mettre en pratique un article qu’a publié la Nouvelle Revue théo-
logique (1966) : Exégese, théologie, pastorale » (p. 9). En un temps de haute (pas
toujours trés haute !) spécialisation exégétique, on voit ici un éminent connais-
seur de la Bible et de son milieu réunir dans sa recherche 1’Ancien et le Nou-
veau Testaments, la littérature intertestamentaire, les épopées babyloniennes,
Qumrén et la religion égyptienne, comme d’ailleurs les noms de Martin Heideg-
ger, Paul Ricceur, Paul Valéry, Eliade a ceux des biblistes. Et ’ensemble laisse
une impression de rigueur convaincante. Péché, mort, bonheur, présence divine,
richesse et pauvreté, résurrection et foi johannique sont les grands thémes
abordés. En méthode, 'auteur, & 1'école de Bultmann, mais aussi contre lui,
préconise une exégeése qui soit une critique du langage biblique, dans le sens
d'une démythologisation originale, au contraire « des interprétations rationa-
lisantes d’une certaine théologie abstraite» {p. 59). « Cette critique du langage
est un des fondements de toute exégése correcte» (p. 131). Ainsi, quand le
Crucifié dit au brigand : « Tu seras aujourd’hui avec moi dans le Paradis », on
peut analyser les sources apocalyptiques de cette parole, mais en définitive ce
sont les mots avec moi qu'’il importe de souligner en exégese pastorale (p. zo1-
222). Mais ces mots, a leur tour, ne relévent-ils pas d'une sévére critique lin-
guistique et théologique ? Ce serait notre question. — Une autre question :
I'herméneutique de I'auteur est dominée par l'idée de développement ; la révé-
lation biblique s’accomplit « de maniére progressive » (p. 13), les promesses de
I’Ancien Testament regoivent leur «ultime développement » dans le Nouveau
(p. 157), particuliérement dans la Présence sacramentelle ecclésiale (p. 168, 180)
et ceci correspond a la lente « éducation » d’Israél par son Dieu (p. 226 ss.).
Cette conception linéaire et optimiste de la pensée biblique correspond-elle
vraiment aux données textuelles ? Et peut-elle, a elle seule, fonder l'autorité
actuelle des Ecritures? Comment accorder cette idée du développement
biblique avec celle d'un centre des Ecritures a partir duquel les textes devraient

& iés ?
étre appréciés ? PiErrE BONNARD.

P. LENGSFELD : Adam et le Christ. Traduit par G. Petitdemange.
Paris, Aubier, 1970, 287 p. (Théologie, 79.)

L’auteur de ce livre poursuit un triple but fort intéressant : premiérement,
«aider & trouver pour la doctrine traditionnelle du péché originel un mode
d’expression accessible & la pensée contemporaine» (p. 13); deuxiémement,
¢ montrer par un exemple, comment les résultats de la recherche exégétique
peuvent devenir féconds pour la théologie dogmatique » (p. 13) ; troisitmement,
présenter les points de vue de deux grands théologiens occidentaux de confes-
sions différentes afin de faire progresser la théologie cecuménique. Ce sont le
dogmaticien catholique de Cologne J. Scheeben (+ 1888) et K. Barth. — Pour
cela, P. Lengsfeld va centrer son étude sur la typologie Adam-Christ. Remar-
quons déja que ce choix est assez surprenant, car il laisse de coté un certain
nombre de textes bibliques sur le péché. Par ailleurs, les résultats de I’étude de
la typologie Adam-Christ en I Cor. 15 ne sont pas directement utilisables pour
le propos de 'auteur. — Toujours est-il qu’il présente une solide exégese de



60 BIBLIOGRAPHIE

1 Cor. 15: 20-22 et 45-49 et de Rom. 5: 12-21. Ensuite, il expose en les criti-
quant les compréhensions qu’'ont Scheeben et Barth de la typologie Adam-
Christ. — La conclusion dogmatique laisse par contre sur sa faim le lecteur
dont I'appétit a été aiguisé par les propos de 'introduction du livre. — P. Lengs-
feld voit dans le péché originel I'inauguration de la dissociation de I'historiciié a
laquelle il reconnait les mémes caractéristiques qu’'au péché. L’homme est placé
dans une situation d’historicité qui est sa détermination spatio-temporelle. Or
cette situation est sans cesse en rupture : rupture avec autrui et avec Dieu,
aspect ponctuel de I'instant présent en rapport avec l'infini du passé et du pré-
sent, etc. L'historicité de 'homme est donc dissocide. C'est cela la situation de
péché. Dans cette recherche d'une expression nouvelle, 'auteur renonce a
étudier cette question pourtant capitale : pourquoi ce péché originel détermine-
t-il la condition de tous les hommes ? — La traduction frangaise (1970) du texte
allemand (1964) est suivie d'une postface dans laquelle I’auteur précise son idée.
On lui a reproché de ne pas s'étre exprimeé sur la théorie de la création qui sous-
tend sa proposition. Il répond en s’engageant sur la voie d'une conception évo-
lutionniste du monde qu’il rattache a sa théorie sur le péché en disant que la
disssociation vient du fixisme et l'unification de la mobilité. Dans ces condi-
tions, péche celui qui s'installe dans le « statu quo », c’est-a-dire qui va contre
les lois évolutionnistes du monde établies par Dieu. Dans cette postface,
P. Lengsfeld précise que I'historicité présente deux aspects : un aspect unifiant
et un aspect dissociant. Dés lors, « I'état originaire de péché consiste dans le fait
que I'homme est ainsi disposé qu’il rend effectif I’aspect dissociant de I'histo-
ricité (a laquelle il est voué) lorsqu’il se détourne de I'offre unifiante d’accom-
plissement » (p. 274). L’auteur termine en invitant & poursuivre la recherche en
utilisant ces deux aspects de ’historicité. — Quand on parle de conception
évolutionniste, une question vient a l'esprit, a laquelle ne répond pas 'auteur :
quelle eschatologie a-t-on en vue ? Par ailleurs, on a l'impression dans cette
postface que P. Lengsfeld s’éloigne de I’exégése, ce qui va contre sa méthode si
intéressante d’associer étroitement exégése et systématique. — Malgré les
défauts relevés on peut dire que 1'étude et sa proposition valent d’étre prises
trés au sérieux. La recherche d'une expression moderne du dogme du péché
originel est fondamentale. Par son travail exégétique et sa proposition d'une
expression nouvelle, P. Lengsfeld a posé des bases & partir desquelles on peut

poursuivre cette recherche, selon son invitation a laquelle il mérite qu’on

réponde. Jean-Marc PRIEUR.

DanNieL voN ALLMEN : L'Evangile de Jésus-Christ. Naissance de la
théologie dans le Nouveau Testament. Yaoundé, CLE, 1972, 404 p.

Le professeur D. von Allmen a cherché dans ce livre, issu de cours qu’il a
donnés a la faculté de Yaoundé, & montrer comment s’est formée, & partir
de la foi de I'Eglise primitive, la théologie qui s’exprime dans le Nouveau
Testament. Sans prétendre apporter des solutions originales, il présente un
panorama de l'état actuel des investigations sur la préhistoire et 1'histoire des
textes néotestamentaires. En effet, selon lui, c’est le méme dynamisme qui
devrait aujourd’hui, dans d’autres contextes culturels, susciter 1'élaboration
de nouvelles théologies, africaines ou occidentales, s'il est vrai que le mouve-
ment qui a produit le Nouveau Testament est aussi canonique que le texte
lui-méme. — L’ouvrage est complété par une bibliographie importante et par



BIBLIOGRAPHIE 61

deux index. — Tout en reconnaissant I'étendue de son information et 'intérét
de sa visée, on s’étonne qu’il semble ignorer le pluralisme théologique dont
témoigne le Nouveau Testament — aucun chapitre particulier n’est consacré
au johannisme — et on regrette que le dynamisme que 'auteur voulait dégager
reste quelque peu enseveli sous 'abondance des matériaux.

Frangois GRANDCHAMP.

JEAN RADEMAKERS : Awu fil de I’Evangile selon Matthiew. Louvain,
Institut d’Etudes théologiques, 1972, 96 p. et 400 p.

Publié pour faciliter la lecture continue du premier évangile durant I'année
liturgique, ce commentaire résulte d'un travail d’équipe. 11 se présente en deux
tomes. Le premier donne une traduction francaise aussi exacte que possible du
texte grec : a chaque vocable grec correspond toujours le méme vocable frangais.
Pourtant 1'élément le plus intéressant de cette « transposition » réside incontes-
tablement dans le fait que, griace a une disposition typographique adéquate, les
auteurs sont parvenus a mettre en évidence les éléments essentiels de la struc-
ture littéraire du texte original, éléments qui se manifestent avant tout par un
certain nombre de procédés littéraires (ex.: inclusion). — Le second tome ne
prétend pas étre un commentaire au sens traditionnel du terme; il ne présente
pas d’exégése détaillée pour chaque péricope. S’'inspirant des méthodes structu-
ralistes, les auteurs étudient la structure de 1’évangile & travers sa composition
littéraire ; cette recherche leur permet de déceler la cohérence interne et 1'unité
profonde du livre, c’est-a-dire, a leurs yeux, sa théologie. Chacune des douze
parties s’ordonne par rapport a cette totalité dynamique qu’est I'évangile ;
saisir la structure de cette totalité équivaut & découvrir la clef d’intelligence du
texte matthéen. Cette clef peut se définir grossiérement comme suit : I'histoire
du Christ matthéen — et notamment sa relation avec ses disciples — est le para-
digme de la relation toujours actuelle entre le croyant et son Seigneur. — Cette
application de ’analyse structurale au premier évangile est nouvelle ; elle donne
lieu a des apergus a la fois suggestifs et convaincants. Mais ses prémices indiquent
déja ses limites. En envisageant Matthieu comme une totalité constituée et
indépendante, les auteurs évitent de se pencher sur le probléme des rapports
entre tradition et rédaction, de méme qu’ils n’accordent pas une attention
suffisante & l'insertion historique du texte. Une bibliographie bien & jour est
donnée tout au long du commentaire. La préoccupation pastorale affleure cons-
tamment sans pourtant géner la rigueur du propos. On n’en dira pas autant de
quelques affirmations dogmatiques de type confessionnel (heureusement rares !)
qui n’ont rien A faire ni avec 'analyse structurale, ni avec le premier évangile.

JEAN ZUMSTEIN.

HARALD WEINACHT : Die Menschwerdung des Sohnes Gottes im Mar-
kusevangelium. Tiibingen, J. C. B. Mohr, 1972, 197 . (Hermeneu-
tische Untersuchungen zur Theologie, 13).

Depuis 1901, date 4 laquelle W. Wrede publia son livre « Das Messias-
geheimnis in den Evangelien », on sait que le motif du «secret messianique »,
central chez Marc, absent de Matthieu, modifié et résiduel chez Luc, est la clef



62 BIBLIOGRAPHIE

de la christologie du second Evangile. Aprés quelques premiéres tentatives
de faire tourner la clef dans la serrure, dans les années ol les recherches ¢ for-
mistes » étaient au centre des débats, 1'intérét s’est de nouveau concentré,
depuis les années 50, sur les Evangiles synoptiques en tant que textes cohérents
et porteurs, chacun, d’'une théologie bien spécifique. H. W., aprés beaucoup
d’autres, cherche 4 élucider le probléme particuliérement difficile de la théologie
de Marc. — W. veut cerner le probléme en étudiant les relations complexes
entre ce qu’il appelle la ¢« forme » du second Evangile, c’'est-a-dire la conception
que Marc a de la personne du Christ et qui imprégne toutes les parties de son
Evangile (p. 31-110), et son « Aufriss », ¢’est-3-dire, si nous avons bien compris,
la structure narrative que 1'évangéliste a donnée a sa présentation du Christ
(p. 111-177). — La « forme » apparait avant tout dans les trois récits, étroite-
ment connexes, du baptéme (Jésus porteur de 1'’Esprit est, en sa personne, la
présence du royaume de Dieu), de la fransfiguration (épiphanie de Dieu, antici-
pation de I’Eschaton, perceptible dans la personne de Jésus pour ceux qui
I'écoutent, c’est-a-dire le suivent), et la crucifizion (ol la lumiére divine éclaire
définitivement, pour la foi, Marc 15: 34-39, la destinée humaine de Jésus):
« Pour Marc, I'Evangile se passe simultanément dans le ciel et sur la terre»
(p. 53-67), ce qui signifie que ¢’est dans la condition terrestre du Fils, dans son
humiliation méme, que Dieu se manifeste. Le motif du « secret » en est I'expres-
sion constante. L’étude des mivacles (p. 70-88) montre que loin d’étre des
« preuves », ils sont chez Marc — car ils sont presque tous, sous une forme ou
sous une autre accompagnés du motif du «secret » — des signes du mystére
de la personne de Jésus, que seule la foi peut connaitre. Méme tendance dans
Marc 4, le chapitre des paraboles. Celles-ci attestent, selon W., que par la
présence de Jésus le royaume de Dieu est arrivé et que le temps de croire nous
est donné par Dieu (p. 97 s). Enfin, paradoxalement, 'apocalypse du chapitre 13
fait sauter le schéma des deux éons en donnant a entendre que l'accomplisse-
ment survient dans le présent de la prédication et de la foi: elle ne renvoie
pas & l'avenir, mais a l'histoire, qui doit étre « comprise christologiquement »
(p. 107). — La seconde partie de l'ouvrage, consacrée a l'« Aufriss», veut
répondre a la question : Pour quelle raison, alors que les Eglises s'étaient jus-
qu’ici passées d’une « histoire de Jésus », quelqu'un, vers I'an 7o, s’est-il donné
la peine d’en écrire une, en reliant par un fil narratif les éléments épars et divers
de la tradition synoptique, créant ainsi le genre littéraire de l'« évangile» ?
La réponse de W. est que Marc veut parer au péril d'une christologia gloriae,
dont sont menacées les Eglises pagano-chrétiennes, en les rappelant vers
I'histoire qui fonde et rend possible la foi, celle du Fils de Dieu qui va vers la
souffrance et la mort (p. 142s). Le théme de I'incompréhension des disciples
est destiné & montrer que la foi n’est jamais adhésion naturelle & un Christ
glorieux, mais celle humainement impossible au Christ humilié, qui nous appelle
a sa suite. — C’est 14 aussi, selon W., ce qui explique ’absence, dans Marc 16.
de toute apparition du Ressuscité : I'évangéliste fait comprendre ainsi que la
résurrection ne marque en aucune facon la fin du ¢ secret », mais qu’elle renvoie
I’Eglise au Christ humilié qu’elle doit reconnaitre et suivre en surmontant le
scandale de la croix (p. 176s). — Ainsi forme et structure narrative ont le
méme but : ramener 1’Eglise sur le fondement et dans la dépendance de I'histoire,
base de son existence, du Fils humilié. — I’ouvrage, une thése présentée en
1968 & Marburg, est intéressant et utile ; mais il péche par ses exposés diffus
et par un style souvent voisin du charabia, qui fait de la lecture une rude épreuve.

CHRISTOPHE SENFT.



BIBLIOGRAPHIE 63

SIEGFRIED SCHULZ: Q. Die Spruchquelle der Evangelisten. Ziirich,
Theologischer Verlag, 1972, 508 p. ; en supplément & 'ouvrage et
du méme auteur : Griechisch-deutsche Synopse der Q-Uberlieferun-
gen, 108 p.

TL'’ouvrage monumental de Schulz marque une date dans la recherche
synoptique, car il est le premier a offrir une exégése détaillée et scientifique de
chaque texte supposé appartenir & Q. A ce titre, il constitue véritablement un
commentaive suivi de cette tradition. Dans la foulée des travaux de Todt,
mais aussi de Lithrmann et de Hoffmann, Schulz présuppose que Q n’est pas
simplement une source littéraire, mais bien une tradition autonome et struc-
turée défendant une théologie originale. D’origine palestinienne, cette tradition
est née dans un milieu judéo-chrétien dominé par l'apocalyptique, mais égale-
ment tributaire de la sagesse. Ses agents en sont des prédicateurs prophétiques
annongant le jugement a Israél. — L’originalité de Schulz consiste dans le fait
qu’il essaie de constituer une histoire de la tradition Q. A ses yeux, cette derniére
se répartit en deux couches: la premiére, archaique, se compose des textes
issus de communautés palestiniennes et judéo-chrétiennes (55-164) ; la seconde,
plus tardive, rassemble les textes redevables 4 des communautés syriennes
dont le judéo-christianisme est d’obédience hellénistique (177-480). Le point
a la fois décisif et problématique de la démarche consiste dans l'énoncé des
critéres qui permettent de distinguer la seconde couche de la premitre. Ces
critéres (47-53) relévent aussi bien de la langue (sémitismes, utilisation de la
LXX dans les citations A.T.), que de la forme littéraire (emploi de I'apophtegme,
etc...), que des motifs utilisés (sagesse pré-existante, etc...), que du contenu
(retard de la parousie, utilisation non-apocalyptique du titre Fils de I'homme,
etc...). Sans entrer dans les détails, la démarche de Schulz suscite une double
question critique : peut-on légitimement invoquer comme critéres des éléments
qui interviennent tour a tour comme résultats de I’analyse et comme prémisses
de cette derniére (cercle exégétique!) ? Aprés les travaux de Hengel, est-il
encore admissible d’utiliser 'opposition entre éléments palestiniens et hellé-
nistiques comme critére de différenciation de la tradition ? — Enfin, pour
terminer, deux problémes ne nous semblent pas avoir été suffisamment éclairés
par Schulz. D’une part, l'auteur ne discute ni I'étendue de la source (), ni son
plan ; il se borne & envisager les traditions communes a Matthieu et & Luc, et
a en relever I’homogénéité terminologique par le biais de la statistique. D’autre
part, il passe sous silence la question capitale de la relation entre la prédication
du Jésus historique et la naissance de Q. JEAN ZUMSTEIN.

E. GrAsser, A. STROBEL, R. C. TANNEHILL, W. ELTESTER : Jesus in
Nazareth. Berlin et New York, W. de Gruyter, 1972, 153 p. (Bei-
heft zur ZNW, n° 40.)

Les trois premiers évangiles font état d'une prédication malheureuse de
Jésus 4 Nazareth, sa « patrie » (Marc 6 : 1-6 et paralléles, et quelques textes épars
dans le quatriéme évangile). Ces récits sont importants par les nombreux ren-
seignements qu’ils paraissent nous fournir sur la famille de Jésus ou le culte
synagogal de son temps et par les interprétations trés différenciées que les évan-
giles nous présentent de cette journée de Jésus. Une mise au point équilibrée
sur les études récentes consacrées a ces textes elit donc été la bienvenue. Mal-
heureusement, il ne s’agit ici que de quatre contributions fort savantes, mais



64 BIBLIOGRAPHIE

sans lien entre elles. E. Grisser démontre le caractére composite du récit de
Marc, sans doute le plus archaique ; 'auteur marcien savait seulement que
Jésus avait préché sans succés & Nazareth ; conformément a ses présupposés
théologiques, il présente en Jésus I'« homme divin » méconnu et rejeté par les
siens. A. Strobel examine les sources apocalyptiques du théme de 1'« année de
grice » auquel Jésus se référe en citant Esaie 61 ; si cette référence était une
allusion & une telle festivité célébrée par les contemporains de Jésus, cela ne
pourrait étre que celle de ’année 26/27 et une datation de la mort de Jésus en 30
en recevrait une certaine confirmation. R. C. Tannehill montre que, chez Luc,
Jésus est le témoin de la grice prévenante de Dieu tout au long de son ministére
terrestre, sans que la croix tienne une place privilégiée dans 1'événement du
pardon divin. Par ailleurs, Luc ne fait pas de la conversion un préalable au
pardon divin, comme certains I'affirment aujourd’hui. W. Eltester a saisi cette
occasion de prendre position dans le débat actuel sur la nature de 1’Histoire et
la destinée d’Israél dans I’ceuvre de Luc. L’ensemble de ces études vaut surtout
par d’'innombrables références bibliographiques aux récentes études luca-

. . . . \ .
niennes ; pour la joie ou I’embarras des spécialistes. Bemmmn B

GERHARD SCHNEIDER : Die Passion [esu nach den drei dlteren Evan-
gelien. Munich, Késel-Verlag, 1973, 174 p.

L’auteur présente son ouvrage comme une contribution a la « Redaktions-
geschichte » des évangiles. Aprés que la « Formgeschichte » ait cherché la source
commune des récits, les études contemporaines s’attachent a dégager la partici-
pation de chaque rédacteur et ses intentions théologiques. « Leur intention est
plus proche du « chemin de croix » catholique ou de la « Passion selon Matthieu »
de Bach que d’un récit purement historique de ce qui s'est passé (p.g).» —
Apreés avoir retracé I'histoire de la tradition primitive sur la Passion, G. Schnei-
der meéne trés soigneusement l'exégése des péricopes synoptiques, et termine
par les caractéres théologiques des trois récits. Ceux-ci se remarquent particu-
licrement dans le comportement des disciples, et dans le role des autorités et
I'attitude du peuple devant la croix ; sur ces divers points, il y a plus que des
nuances entre les synoptiques. — Nous avons 14 un bon instrument de travail,
qui offre la synthése de beaucoup d’études de détail.

Francis Baubpraz.

JacQues GUILLE'_r . Jésus, devant sa vie et sa mort. Paris, Aubier, 1971,
241 p. (Intelligence de la foi.)

L’auteur de l'admirable Thémes bibliques (2¢ éd., 1962) nous offre aujour-
d’hui, en réponse a Bultmann, une étude trés nuancée et documentée sur I’aspect
le plus délicat de toute reconstitution de la vie de Jésus, celui de sa « conscience
messianique ». Car «qu’est-ce qu'un événement qui n’est pas vécu par une
conscience ! Qu'est-ce que la mort de Jésus, si elle n’est la mort vécue par
Jésus ? » (p. 15). Partant de ces prémices, qui pourraient étre discutées, 'auteur
tente de retrouver dans les Evangiles « la présence et 'action de cette conscience
du Christ » (p. 24). Cette conscience, il la congoit & la fois comme toujours iden-
tique a elle-méme et « progressive ». On voit que le P. Guillet ne recule pas
devant les difficultés qui encombrent depuis toujours ce redoutable sujet. 1l
abordera avec le méme courage (p. 160 ss.) 'objection classique : si Jésus savait
qui il était, et qu'il ressusciterait, quelle signification humaine peut-on accorder



BIBLIOGRAPHIE 65

a ses souffrances et & sa mort ? Et sa réponse, inspirée de Bergson et de Blondel,
ne manquera pas de force. L’enquéte elle-méme se concentre sur quatre moments
de la narration évangélique : le baptéme, la période galiléenne, la confession de
Pierre a Césarée, le ministére a Jérusalem et la Passion. L’analyse demeure
sainement critique. « Nulle part sans doute autant que dans cette scéne (le
baptéme) n’apparait la distance entre I'événement initial et la description
chrétienne » (p. 47). Excellentes sont les pages sur Jésus «évangélisateur »
galiléen et guérisseur (p. 63 ss.) ; de méme celles sur le Sermon sur la montagne,
ot 'auteur suit de pres Jeremias (p. 1o1), ou celles sur l'invocation de Dieu
comme Pére, ot De Waehlens et Ricceur complétent heureusement I'approche
exégétique. Paradoxe étonnant, Jésus apparait ¢« maitrisant l'avenir en le lais-
sant venir & soi, sachant ce qu’il lui apporte et ou il le conduit, et dans le méme
temps dénué de tout son pouvoir, livré a la puissance la plus redoutable, la
haine de ses ennemis » (p. 169). Si le titre de Fils de Dieu appliqué & Jésus est
probablement «une création chrétienne» (p. 224), c’est en lui que s’exprime,
cependant, la réalité ultime d’une relation unique, dont la Passion laisse entre-
voir quelques aspects : « Jésus ne parle plus de Dieu, il lui parle. Dialogue dou-
loureux ; jusqu’au dernier soupir, nous n'en connaissons que les supplications
angoissées de Gethsémani et ’appel dans le vide lancé de la croix » (p. 241). Ce
livre pose peut-étre plus de problémes qu’il n’en résout ; mais il les pose avec
une rigueur qui fait beaucoup réfléchir. L’auteur nous parait, tout au moins
dans ses présupposés, encore trop prisonnier d'une christologie de type sta-
tique : « ... un homme vaut par ce qu’il est, par son étre profond et sa personna-
lité ; si la personnalité de Jésus est d’étre le Fils de Dieu, il faut qu'il le soit dés
sa naissance » (p. 56). Jésus n’avait-il pas plutdt conscience de ce qu’il avait a
fairve ; par exemple, selon Matthieu, réinterpréter la Loi ?

PIERRE BONNARD.

JOACHIM JEREMIAS @ Abba. Jésus et son Pere. Traduit de I'allemand
par Sceur Christiane Péquinot. Paris, le Seuil, 1972, 142 p. (Parole
de Dieu, 8).

Cet ouvrage nous offre une partie du volume d’études publié sur ce sujet
par lauteur en 1966. Spécialiste du judaisme au temps de Jésus, J. Jeremias
s’est livré & une enquéte approfondie sur I'usage du nom de « pere » adressé a
Dieu. Dans le judaisme, le nom reste collectif, Dieu est le pére du peuple
d’Tsragl. Jésus exprime par « Abba, Pére» la relation particuliére qui l'unit a
Dieu ; ensuite, en donnant & ses disciples le droit d’user du méme nom, il les

fait entrer dans cette relation. — Cet ouvrage trés dense est cependant d'une
lecture aisée, les notes étant groupées a la fin, avec un petit lexique des termes
rabbiniques. Francis BAUDRAZ.

Bilan de la théologie du XX¢ siécle, sous la direction de ROBERT
VAN DER GuUcHT et HERBERT VORGRIMLER. Tournai, Casterman,
Tome I, 1970, 600 p. Tome 1I, 1971, 985 Pp.

On le sait, l'accélération des sciences, des techniques et de I’économie
bouleverse tous les aspects de la vie humaine. Puisque la théologie se trouve
ainsi face 4 de nouveaux horizons matériels, politiques, sociaux, culturels et
religieux, il était urgent de « dresser le bilan des efforts accomplis depuis le
début du siécle, faire le point des recherches actuelles et mesurer 'ampleur

THEOLOGIE
CONTEM-
PORAINE



06 BIBLIOGRAPHIE

des tdches qui nous attendent» (tome I, p. 9) au moment ol la réflexion
théologique va probablement s'intensifier tout en prenant un caractére de
plus en plus international et interconfessionnel. A cet effet, I'abbé R. Van der
Gucht, chercheur qualifié du IFNRS, et M. H. Vorgrimler, professeur a la
Traculté de théologie de Lucerne, se sont assuré le concours de 56 auteurs de
confessions et de nationalités diverses. La publication de ces deux gros volumes
représente en elle-méme un événement que nous saluons avec enthousiasme,
d’autant plus que la théologie de langue francaise n'est pas riche en sommes de
ce genre.— La premiére partie, Le monde du XX¢ siécle, brosse en 410 pages
une fresque de notre univers contemporain: caractéristiques économiques,
politiques, sociales et religieuses; arts et littérature; physique, biologie,
psychologie, sociologie, sciences des religions, pédagogie; courants philoso-
phiques de Kant au structuralisme ; grandes religions non chrétiennes (boud-
dhisme, Inde, islam, judaisme). Chaque chapitre fait le point des idées et des
connaissances actuelles avec un esprit d’ouverture, avant de dégager les ques-
tions qu’elles posent 4 la théologie postconciliaire. La deuxiéme partie, La
théologie chvétienne (852 pages a cheval sur les deux tomes), décrit I'évolution des
théologies catholique, protestante, anglicane et orthodoxe au XXe si¢cle, puis
expose l'état de chaque discipline. La troisi¢me partie, Portrails de théolo-
giens, consacre prés de 230 pages & U. von Balthasar, K. Barth, D. Bonhoeffer,
E. Brunner, R. Bultmann, M.-D. Chenu, Y. Congar, H. de Lubac, R. Niebuhr,
K. Rahner, E. Schillebeeckx et P. Tillich. Le professeur Karl Rahner apporte
enfin une conclusion sous la forme d’'un essali intitulé L’ avenir de la théologie. —
Ce bilan n’est pas 'ccuvre de polygraphes mais de spécialistes. Ainsi 'on a
recouru a des protestants pour les sujets touchant au protestantisme . le
professeur Trillhaas de Goettingue a écrit les pages sur la théologie protestante
du XIXe siécle a nos jours, M. André Dumas a tracé le portrait de Bonhoeffer,
M. André Malet celui de Bultmann, etc. Que des lacunes apparaissent malgré
tout ici ou 1a, chacun le remarquera a sa maniére. Nous regrettons pour notre
part I'absence d’'une synthése consacrée a I'cecuménisme (le théme est présent
partout, mais éparpillé). Bien shr, des omissions étaient fatales dans une telle
entreprise. Plutot que de chicaner a ce propos, nous nous arréterons a quelques
remarques générales. — Tout d’abord, & qui cet ouvrage s’adresse-t-il ? Se
veut-il vulgarisation (de bonne qualité, précisons-le !) ou mise au point pour
des spécialistes ? L’introduction ne I'indique pas et le contenu oscille entre ces
deux poles. La plupart des chapitres apportent une information claire et
fournie, mais d’autres se contentent d’une briéveté sommaire ou hermétique
au profane. Par exemple, le chapitre sur la biologie nous renseigne d’une
maniére étendue et vivante, alors que celui sur la physique est un peu mince.
Ou encore : les lignes sur le structuralisme sont probablement pénétrantes,
mais ne constituent en rien une initiation. Le grand nombre des collaborations
rend ces disparités inévitables et la majorité des auteurs indiquent loyalement
leur méthode et les limites de leurs exposés, voire leur embarras. D’ailleurs ce
défaut reste mineur, surtout dans les deux derniéres parties, et la coordination
est bonne : peu de répétitions et d'interférences, une présentation graphique
homogéne et trés lisible, Bref, cette mine de renseignements devrait avoir sa
place dans la bibliothéque de tous les pasteurs, qui pourront d’'une part com-
pléter leurs connaissances, les mettre a jour, et d’autre part s’initier & la pensée
catholique. L’ouvrage se lit de bout en bout avec beaucoup d’intérét ou se
consulte comme une encyclopédie, grace a l'excellente disposition des matiéres
et 4 un index de 150 colonnes minutieusement établi. D’abondantes biblio-



BIBLIOGRAPHIE 67

graphies guident utilement le lecteur désireux d’étudier un probléme en détail.
Le tome I captivera méme les laics cultivés.— Mais ces deux volumes valent
bien mieux qu'une sorte de gros manuel universel. Leur ambition est avouée.
Nous aident-ils a distinguer les lignes de force de la théologie contemporaine ?
Ouvrent-ils des perspectives & la réflexion ? Nous répondons oui sans hésiter,
meéme si le théologien protestant n’entre pas toujours dans leur problématique.
It nous sommes inquiets en songeant que ce noble et colossal effort ne ren-
contrera peut-étre pas la critique qu’il mérite : une synthése de ses synthéses,

assortie d'un examen approfondi. JEAN-FRANCOIS DEPPIERRAZ

FrRIDOLIN WECHSLER : Romano Guardini als Kerygmatiker. Pader-
born, F. Schéningh, 1973, 238 p. (Schriften zur Pidagogik und
Katechetik, n° 22).

L’auteur envisage 1'ceuvre considérable du théologien-philosophe catholique
Romano Guardini (1885-1968) sous I’aspect du kerygme. F. Wechsler se rend
alors compte que Guardini fut une figure de prédicateur exemplaire (exempla-
rische Kerygmatikergestalt, p. 12, cf. p. 213 ss.). L’étude de F. Wechsler trace
en quatre chapitres '’ensemble de la théologie pratique de G., avec l'intention
de faire découvrir au lecteur que l'ceuvre et la pensée de G. étaient orientées
vers I'annonce de la Bonne Nouvelle et centrées autour de la prédication de
Jésus Christ. — Les deux premiers chapitres découvrent les fondements de
cette prédication dans la structure de pensée de G. et dans son analyse critique
de son temps. La prédication directe et ¢ndirecte font I'objet des autres chapitres
du livre. Jésus Christ est ’essence du message chrétien : tel est la clé de vofite
du christianisme selon G. — Une étude de ce genre est nécessairement descrip-
tive. Le livre de F. Wechsler n’échappe point a ce danger, mais il oblige le
lecteur a recourir aux écrits mémes de G. L’intention de cette monographie
n’est d’ailleurs pas autre (p. 14). — Signalons enfin qu'il s’agit de la premiére
thése de doctorat acceptée par la Faculté de théologie de Lucerne qui regut en
1g70 le droit de conférer des grades académiques. RueDp1 IMBACH.

CARL J. ARMBRUSTER: La vision de Paul Tullich. Paris, Aubier-
Montaigne, 1971, 315 p. (Théologie, 80.)

Traduction d’un livre paru en anglais en 1967 aux Editions Sheed and Ward
a New York, cet ouvrage est consacré a I'examen des rapports qu’entretiennent
la religion et la culture dans ’ceuvre de Tillich, deux thé¢mes qui — c’est 1'évi-
dence pour qui connait la pensée de Tillich — ne constituent pas deux blocs
distincts et opposés, mais au contraire s’interpénetrent, se « synchronisent ».
Tillich est un homme pour qui les frontiéres sont toujours mouvantes. Sa théo-
logie — sa vision — est profondément unitaire, synthétique. — Le lecteur
trouvera ici un exposé systématique de la pensée tillichienne. On a renoncé a
toute présentation génétique : Tillich a plus procédé par affinement lent et
minutieux de ses premiéres intuitions que par ruptures ou mutations. L'auteur
ne s’attarde pas non plus sur le cadre historique dans lequel Tillich a vécu.
L’ouvrage est délibérément thématique. On y découvrira la richesse de 'ceuvre
de Tillich et on éprouvera tout & la fois — pour peu qu'on ait passé par 1'école
de la théologie dialectique et de la critique de la religion — le sentiment d’étran-
geté de se trouver en face d’une synthése qui rappelle, structurellement, par
bien des cotés, I'entreprise (unitaire) de Schleiermacher. Progrn. Crsnt.



68 BIBLIOGRAPHIE

HErRwIG ARTS: Moltmann et Tillich : Les fondements de Iespérance
chrétienne. Gembloux, Duculot, 1973, 178 p. (Recherches et syn-
théses, section d’cecuménisme, 2.)

Le Pére Arts tente, dans cette thése de doctorat qu’il a soutenue a la
Faculté de théologie protestante de Strasbourg et qu’il a quelque peu remaniée
depuis, de confronter, sur le probléme particulier de ’eschatologie, deux théo-
logiens dont se réclament des partis théologiques totalement opposés. Pour
pouvoir mettre en valeur la théologie moltmannienne, il se trouve tout d’abord
confronté au probléme du rapport entre I’eschatologie et I’herméneutique, par
le simple fait qu’il est contraint d’élargir la discussion aux écoles bultman-
nienne, barthienne, et pannenbergienne pour définir le front polémique de
I'entreprise de Moltmann. Cette préoccupation herméneutique, il ne la conserve
cependant pas dans sa seconde partie consacrée a Tillich et a la confrontation
de celui-ci avec Moltmann. Ce sont alors principalement les lieux théologiques —
directement interdépendants pour Tillich — de la révélation et de 1’eschatologic
qui préoccupent le Pére Arts. Cela lui permettra, dans son sixiéme chapitre
intitulé « Conclusions », de ne pas montrer que les désaccords fondamentaux entre
les deux théologiens analysés. La conclusion du Pére Arts est, en effet, que,
bien qu’allant dans un sens opposé au plan de la démarche théologique —
Moltmann allant de la Bible a la philosophie et Tillich allant de la réalité
mondaine & la cristallisation de celle-ci dans le donné biblique — Tillich et
Moltmann peuvent se donner la main en ce qui concerne l'eschatologie et
I'intervention éthique du chrétien dans le régne de Dieu mondanisé qui va en
découler. La derniére phrase de I'ouvrage donne cependant — bien que formulée
sous forme de question — un petit avantage & Moltmann en la matiére ! -
Malgré les affirmations du professeur Mehl sur la ¢ neutralité purement métho-
dologique » du Pére Arts, le lecteur ne peut s’empécher de penser que l'auteur
manifeste le désir apologétique de défendre Moltmann et de récupérer ce qui
peut I'étre du cété du libéralisme protestant. Ainsi, il nous semble regrettable
que la confrontation scit toujours envisagée du point de vue moltmannien a
I’égard de la théologie tillichienne et que le mouvement inverse ne soit pas aussi
opéré. Dela découle également quela confrontation, si fructueuse parce que si facile
lorsqu’on se place au niveau idéologique, entre Moltmann et les grands courants
théologiques de XXe siécle, ait quasiment disparu dans la seconde partie.
C’efit certainement été plus difficile, par le simple fait, par exemple, qu'il efit
fallu se préoccuper du niveau herméneutique des problémes. On peut encore
regretter le manque de clarté des remarques conclusives dans lesquelles les
positions communes et opposées des deux théologiens ainsi que leurs divers
plans d’attaque sont imbriqués les uns dans les autres. Ce livre, d'une lecture
facile dans ses cinq premiers chapitres, donne une introduction partielle aux
deux théologiens, mais exige du lecteur la possibilité de prendre un certain
recul et demande un esprit critique toujours en éveil & 1'égard des affirmations

du Pére Arts. JEAN-DENTS KRAEGE.

JURGEN MOLTMANN : L'espérance en action. Traduction historique et
politique de I'Evangile. Paris, Le Seuil, 1973, 194 p. Trad. de
I'allemand par J. P. Thévenaz.

Le titre de ce nouveau livre de Moltmann traduit en frangais résume bien
le fil conducteur qui le parcourt. J. P. Thévenaz qui, une fois de plus, a accompli



BIBLIOGRAPHIE 69

un admirable travail de traduction et de rédaction écrit A ce sujet : « On com-
mence a entendre parler d'une traduction politique de I'’Evangile, aprés avoir
longtemps dit se contenter des possibles conséquences politiques d’une foi
chrétienne restée traditionnelle, non changée, non réformée... Les textes ici
réunis constituent... des stations sur ce chemin qui méne & une traduction plus
réelle et plus historique du message évangélique » (p. 7). — Le présent ouvrage
envisage donc les actions concrétes nécessitées par la théologie de 1'espérance ;
cela ne parait cependant pas possible sans signaler déja le nouveau théme dont
Moltmann s’occupe depuis un certain temps : Dieu et la souffrance, Dieu dans
la croix. « La foi est chrétienne lorsque dans I'histoire elle rencontre Dieu et
son royaume sous la forme de la croix... Dans la résurrection de ce crucifié,
elle comprend que cette souffrance de Dieu dans le monde déchiré est due a la
passion de Dieu pour un monde réussi. Positivement, il s’ensuit que la foi
chrétienne participe a la souffrance et a la passion de Dieu... la foi prend sur
elle, avec la force de l'espérance, la croix du présent, transformant la figure
actuelle de ce monde dans la perspective de le voir se manifester comme monde
de Dieu» (p. 15). Dans cette perspective, Moltmann aborde des questions
relatives a la libération de ’humanité (p. ex. révolution, droit de résistance,
racisme) et la société scientifique et technique (responsabilité pour un avenir
humain, médecine et valeurs humaines). Parce qu’il sait que le Dieu biblique
est un libérateur, I'auteur peut plaider pour le dialogue avec les marxistes ou
dénoncer I'hypocrisie de nos théories politiques. Il est évident que ses bases
théologiques I'aménent a prendre des positions qui sont souvent mal vues dans
nos régions. Celui qui est engagé dans la lutte politique ressentira peut-étre le
besoin de recevoir plus d’éléments pratiques et stratégiques pour arriver a ce
but que Moltmann décrit brillamment. Est-ce la son point faible, comme quel-

ques critiques le prétendent ? — Le lecteur qui désire s’initier a 1'étude de
Mecltmann trouvera a la fin du livre les notes et les références bibliographiques
ajoutées par le traducteur. KLAUSPETER DLASEE.

JEAN-PIERRE Jossua, O.P.: Le Pére Congar : la théologie au service
du peuple de Dien. Avec une bibliographie générale du P. Y. Congar
par P1ETrRO QuaTTROCCHI. Paris, Le Cerf, 1967, 277 p. (Chrétiens
de tous les temps, 20.)

Bien que ce livre date de quelques années, il vaut la peine de le signaler :
c’est la premidre étude d'ensemble sur la vie et I'ceuvre du R. P. Congar.
L’auteur a bénéficié de longues conversations avec celui qui a renouvelé 1'ec-
clésiologie catholique. I1 a eu accés a des sources inédites. Le résultat est fort
bon : une biographie détaillée mais sans complaisance, un tableau précis d'une
théologie qui aboutit au concile. La bibliographie, qui couvre plus de cinquante
pages, énumeére toutes les publications du P. Congar jusqu’en 1967. A elle seule
elle manifeste, dans son étonnante diversité et dans son unité, l'immense
effort d’un théologien nullement reclus dans sa cellule.

JEan-FrANgOIs DEPPIERRAZ.

RENE MARLE s.j.: Herméneutique et catéchése. Paris, Fayard-Mame,
1970, 127 p.

Malgré son titre, ce petit livre traite presque exclusivement d'herméneu-
tique. Le lecteur — non spécialiste — y trouvera de bonnes introductions,



70 BIBLIOGRAPHIE

d’acces aisé, rédigées non sans souci didactique, complétées chaque fois d’élé-
ments bibliographiques. Entrée dans le probléme contemporain de 'herméneu-
tique (en liaison avec l'avénement de la modernité, la critique et I'histoire) ; la
position de Bultmann ; la question du Jésus historique chez Bultmann et ses
disciples ; le probléme du canon avec, notamment, une discussion des théses de
Kaesemann ; une présentation des travaux de Paul Ricceur qui élargissent (ou
modifient ?) le champ herméneutique dans la mesure ol ils prennent corps face
a un type d’interprétation hérité de Marx-Nietzsche-Freud et non plus d’abord
face & une critique de type positif liée aux sciences de la nature ; les perspectives
ouvertes par Bonhoffer récusant 1’héritage « libéral » de la problématique bult-
manienne ; «l'instance structuraliste »; telles sont les principales étapes de
I'ouvrage. Marlé fait montre — une nouvelle fois — d’'une grande maitrise des cou-
rants de la théologie protestante de I’Allemagne contemporaine. On regrettera
peut-étre, parfois, des conclusions un peu classiques, notamment dans le chapitre
final (dogme et herméneutique) ou a propos de Kaesemann (Marlé me parait
sous-estimer la radicalité de la question critique qui sous-tend les textes consa-
crés au probléme du canon par l'exégéte de Tibingen), ainsi qu'une certaine
propension a privilégier le schéme de la « complexio oppositorum » au détriment
d'une réflexion plus radicale sur le concept méme de vérité.

PIERRE GISEL.

Horst W. BECK : Weltformel contra Schopfungsglaube. Theologie und
empivische Wissenschaft wvor einer mneuwen Wirklichkeitsdeutung.
Mit einem Geleitwort von Hendrik van Oyen. Ziirich, Theolo-
gischer Verlag, 1972, 281 p.

A lire cet ouvrage, on devient terriblement conscient des limites du théo-
logien et de sa formation. Mais méme celui qui n’est pas familiarisé avec les
sciences naturelles et les systémes cybernétiques se rendra compte de la qualité
et de I'importance de ce livre soit pour le dialogue entre la théologie et le monde
technique, soit pour une nouvelle approche de la création. Un dogmaticien le
retiendra donc pour son prochain cours sur la doctrine de la création. Con-
cernant le dialogue : il n’y a pas ici de confrontation stérile ni non plus de
fraternisation a-critique. Beck, lui-méme ingénieur et théologien, nommé
récemment privat-docent & Béle, essaie plutdt de mettre en lumiére les axiomes
positivistes sur lesquels repose la perception de la réalité telle qu’elle est vue
par la psychologie, la cybernétique, la biologie. Ces axiomes sont constamment
remis en cause par les méthodes, par les réponses et surtout par les questions
non résolues auxquelles on arrive & partir de ces axiomes précisément. La tech-
nologie elle-méme ne peut se contenter d’'une interprétation quantitative et
combinatoire du monde, telle que celle du positivisme. Beck le montre cn
discutant a fond et avec une compétence extraordinaire les théories des systémes
cybernétiques et autres. La théologie risque de rester ignorante a I'égard des
transformations profondes opérées aujourd’hui par les ¢« machines & penser »,
ou alors de vouloir s’adapter d’une fagon naive. — Concernant l’approche de
la création : la thése principale de 1'auteur est que la technologie en tant que
science empirique exige un dépassement de son immanentisme. Le nombre
énorme des faits appelle une nouvelle « ouverture » (Offenheit) prenant la place
des systémes clos ; la quantité des données et leurs relations multiples nécessite



BIBLIOGRAPHIE 71

une réflexion sur la qualité, le sens, le mystére de I'é¢tre dans son ensemble.
Beck montre comment cette réflexion commence i s’imposer aux scienti-
fiques eux-mémes, ce qui pourrait ouvrir de nouvelles perspectives pour
notre temps. D'autre part, l'expérience biblique de la réalité, elle aussi, tend
vers cette ouverture ; la eréation en particulier ne constitue pas un fait accompli ;
I'agir de Dieu se poursuit (conservation, bénédiction). Dieu en tant que créa-
teur est le Dieu de la nature, ou alors il n’est ni créateur ni Dieu. Ainsi, une
définition de la réalité une qui soit ouverte 4 la révélation de Dieu n’est pas
completement insensée. Y aurait-il ]a une chance pour les sciences ? — Ce qui
parait particuliérement bienvenu chez Beck, c’est le fait qu’il s’abstient d'une
mauvaise apologétique. Il cherche plutdét a entrainer le lecteur dans un pro-
cessus de réflexion qui lui fasse admettre comme scientifique la possibilité de la
révélation chrétienne. Rien de plus. Dans le souci de ne pas diviser la réalité,
Beck rejette et les mythes qui postulent un surnaturel et les mythes qui veulent
démythologiser le monde de tout ce qu'il pourrait y avoir de « divin » (histori-
cisme, existentialisme, idéologie de la sécularisation). Je ressens pourtant ici
un certain malaise, non sans partager néanmoins 'intention de l'auteur. Com-
ment éviter a la limite le mysticisme de ’étre, la divinisation de la nature ?
Comment préserver la mondanéité du monde et la critique toujours nécessaire
de la naiveté religieuse et fondamentaliste ? Sans doute, chez Beck, le principe
de I'ouverture exerce-t-il une fonction critique (car eschatologique) vis-a-vis
de ces dangers. Mais on souhaiterait peut-étre une cohérence plus grande entre
ce principe et ce que l'auteur appelle « le mystére de I'étre ». — Beck revalorise
un programme théologique longtemps oublié, celui de Karl Heim, en le précisant
par celui du philosophe hollandais A. E. Loen. Le nom de leur interpréte
mérite d’étre noté, car c’est un interpréte indépendant.
KrLAUSPETER BLASER.

HEINZ-ROBERT SCHLETTE : Pour une « théologie des religions ». Traduit
de I’allemand par Henri Rochais. Paris, Desclée de Brouwer, 1971,
170 p. (Quaestiones disputatae, n° 6.)

Sous un titre qui pourrait étre prometteur, voici une maniére trés tradi-
tionnelle d’aborder le sujet. L'auteur ne prend guére de risques et préfére s’en
tenir 4 un exposé, d’ailleurs trés clair, de la doctrine regue. Son seul effort de
renouvellement porte sur une meilleure articulation de la réflexion chrétienne
sur les religions non chrétiennes au théme de l'histoire du salut. Mais la pers-
pective choisie détermine une argumentation de type toujours légaliste : on
commence par poser la prééminence de la révélation chrétienne pour se deman-
der ensuite, mais ensuite seulement, ce qu’il est légitime d’affirmer & propos des
autres religions. C'est le vieux théme du «salut des paiens». L'auteur semble
malheureusement craindre tellement la contamination du concept de religion
tel qu’il a été élaboré par 1’école de I'histoire des religions qu'il ne se contente
pas d'une critique peu convaincante de sa méthode ; il laisse surtout passer
l'occasion d'une réflexion théologique circonstanciée sur ce concept-la. C'est
d’autant plus dommage qu’'on aurait grand besoin actuellement d’une réflexion
nouvelle sur la foi chrétienne comme religion parmi les autres religions, et
qu’une contribution catholique suggestive serait un apport précieux pour une

telle étude. BERNARD REYMOND.



PHILOSOPHIE
CONTEM-
PORAINE

72 BIBLIOGRAPHIE

PAuL vaN BUREN : The Edges of Language. An Essay in the Logic of
a Religion. Londres, Student Christian Movement, 1972, 178 p.

Auteur en 1963 d’'un livre devenu céleébre (The Secular Meaning of the
Gospel), van Buren est devenu critique a 1'égard de sa position d’alors. On
trouvera dans ce nouvel ouvrage la justification d’un revirement auquel I'auteur
a été conduit par une méditation approfondie des Investigations philosophiques
de L. Wittgenstein. — Van Buren ne croit plus possible I’analyse linguistique
des affirmations religieuses telle qu’il I’a pratiquée précédemment, a la suite de
penseurs comme lan T. Ramsey, Hare ou Braithwaite. Si je vois bien, cette
impossibilité nait du refus de l'auteur de penser selon les lignes de l'antithése
théisme-athéisme : « The issue of theism itself arises from and assumes a
view of language and its workings, and so a theory of meaning, which I shall
argue is inadequate and untenable » (p. 4). En bref, van Buren s’en prend a la
conception positiviste de la réalité. L’athéisme et le théisme ne sont que deux
poOles & I'intérieur d'une méme illusion. — Sachant avec Wittgenstein entre
autres que le sens se donne toujours dans et par le langage, 'auteur pense
que le vrai clivage passe entre ceux qui ne veulent utiliser le langage qu’en sa
platitude et sa normalité et ceux qui l'utilisent 4 ses frontiéres, la ol affleure
la possibilité du non-sens, au point de naissance de la richesse poétique. « The
difference between positivists of both sorts and those who are aware of the
frontiers of language is a difference of no small cultural moment» (p. 161).
Tout est langage — et van Buren porte son attention sur le langage en tant
qu’il constitue 'homme de maniére fondamentale. Mais, en quelque sorte, le
langage fonctionne A des régimes différents. Utiliser ce type particulier de
langage qu’est le langage « marginal » de la foi, c¢’est faire preuve d'un comporte-
ment linguistique («linguistic behavior») parmi d’autres. Le chrétien est
celui qui s’aventure 4 la frange du langage et qui le pousse ainsi a ses limites.
Il n’y a aucune obligation historique ou logique & parler ce langage-1a, mais une
telle décision peut étre — et est souvent — le fait de gens intelligents (on sent
chez van Buren un souci apologétique ; il se place du point de vue des chrétiens
«éduqués »). — Ce livre nous laisse sur notre faim. Beaucoup de temps est
consacré a la philosophie de la religion et & la théorie du langage, fort peu par
contre & I'analyse du kérygme chrétien, de sa structure linguistique et de son
enracinement culturel. La promesse faite dans le sous-titre de 'ouvrage (logique
d’une religion) n’est pas tenue. Je crains fort que nous ayions ici un (bon)
ouvrage de plus sur les conditions formelles d’'une théologie nouvelle. C'est un
programme intéressant, mais ce que nous attendons et ce dont nous avons
besoin, c’est une lecture herméneutique du kérygme chrétien qui tienne compte
du renouvellement apporté par les méthodes philosophiques et linguistiques.
Une fois de plus, nous avons la preuve que la philosophie de la religion, meme

dans sa version logico-linguistique, est une voie trop courte pour qui cherche a

dire sa foi dans le langage de ce temps. DeNnis MULLER

RICHARD SCHAEFFLER : Religion und kritisches Bewusstsein. Freiburg-
Miinchen, Alber, 1973, 451 p.

L’auteur, titulaire d’un enseignement consacré aux questions—frontiére
entre la théologie et la philosophie & 1'Université de Bochum examine ici la
question des rapports que la conscience critique et la religion entretiennent
I'une avec l'autre. Il le fait & partir d’un triple refus, refus des présupposés qui,
habituellement, commandent la discussion : 1) le présupposé qui veut qu’on



BIBLIOGRAPHIE 73

sache ce qu’est la critique ; 2) celui qui veut que la critique soit une grandeur
indépendante de la religion ; 3) celui qui veut que seule une critique indépen-
dante de la religion puisse décider de sa légitimité, trois présupposés qui font que
la question du rapport religion/conscience critique est réduite a celle de leur
« com-possibilité ». — L’auteur nous entraine dés lors dans une histoire de la
critique. Il en distingue quatre stades : 1) I’herméneutique religieuse qui n’ac-
cepte pas la facticité du fait sans pour autant postuler un autre monde, & coté
du monde réel : elle pose plutdt et interroge 1'équivocité de 'apparaitre ; 2) la
désintégration de la synthése socio-religieuse consécutive & la modernité et a
I’Aufklarung ; 3) la découverte de I'historicité de la raison qui fait qu’il n’est
plus possible de prendre appui sur la raison comme auto-position et autonomie,
mais seulement de la penser dans sa fonction historique, c’est-a-dire dans son
effectivité, chaque fois en prise sur une expérience donnée (fin du XVIIIe et
amorce du romantisme) ; 4) le passage d'une critique qui examine la raison a
I'ceuvre dans le systéme ou la totalité a une critique du systéme lui-méme
(Marx, etc.). L'éclatement de la critique en systémes d’interprétation pluriels,
et particuliers & chaque fois, me parait ici ne pas étre suffisamment souligné, et
ce, au profit de la seule affirmation d'une solidarité indépassable, dialectique,
du sujet et de l'objet. — Cette histoire de la critique se dévoile finalement comme
histoire conduisant a une crise (crise de la raison). Le probléme critique s’énonce
dés lors ainsi : comment préserver la radicalité de la critique sans postuler, a un
moment ou & un autre, le voulant ou non, un savoir absolu ? C'est 1a que
Schaeffler entreprend de recourir & une herméneutique-critique de la religion.
Il s’agira de dépasser les apories de la conscience critique vu, notamment, la
non-réalisation du programme kantien (penser le transcendental en prise sur le
pratique sans que la radicalité critique oblige & un jeu infini de dissociations
et d’abstractions). Schaeffler examine alors, de facon privilégiée, I'expérience
du sacré : elle lui parait en effet fournir la spécificité irréductible de la religion. —
Qu’en penser ? Les apories de la conscience critique me paraissent judicieuse-
ment mises en lumiére. Le projet d'un recours & une herméneutique religieuse
susceptible de jouer un role positif dans le dépassement de l'aporie me semble
légitime. Je n’en dirais pas autant de sa mise en ceuvre. Il me parait que le
recours devrait porter sur une tradition et des figures particuliéres. L'herméneu-
tique a laquelle l'auteur fait appel postule (comme toute herméneutique) une
réconciliation déja donnée (premiére) entre le monde et la vérité. Je crois préfé-
rable (pour des raisons théologiques et critiques) de faire ressortir cette récon-
ciliation a une figure historique contingente, et donc & un procés d’identification
lui aussi historique et contingent (ex. : que Jésus de Nazareth soit Seigneur et
Vérité) plutot que de la faire ressortir a une possible universalité de 'expérience
religieuse (ici, l'expérience du sacré). Mais le projet demeure bien le méme :
déncuer I'alternative : savoir absolu camouflé (ex. : autonomie de la raison) ou
son contraire, qui se dédouble : refus total du réel (Adorno) ou affirmation
totale (cf. 'affirmation du pluriel chez Deleuze), a moins que la critique ne se
fasse plus radicalement nihiliste : ni oui ni non ou oui et non (le hasard et la
nécessité chez Derrida). PrerrE GISEL.

CLAUDE GRUSON : Renaissance du plan. Paris, Le Seuil, 1971, 176 p.

Le titre de cet ouvrage est bien loin de suggérer la richesse et la profondeur
des propos de son auteur, car ce n’est rien moins que le sort prochain de ’huma-
nité au sujet duquel, en économiste rigoureux, celui-ci s’interroge. Si proche



74 BIBLIOGRAPHIE

A

lui parait la catastrophe a laquelle conduit l'accélération vertigineuse des
mécanismes économiques actuellement déchainés et nulle part maitrisés,
ni & I’Ouest ni & I’Est, qu'il ne cache pas sa vive inquiétude. — Cet homme de
science qui fait autorité, ce polytechnicien auquel la France a confié les plus
importantes responsabilités pour orienter sa vie économique, cet Inspecteur
général des finances, créateur et directeur général de I'Institut national de
statistiques et d’études économiques (INSEE), actuellement a la direction d’une
grande banque privée et directeur d’études a l'’Ecole pratique des Hautes
Etudes, ne se laisse pas prendre au piége de la connaissance scientifique :
celle-ci, avoue-t-il avec une honnéteté et une humilité qui forcent I'admiration,
est incapable de résoudre a elle seule les problémes dont dépend la survie de
I’humanité. Aussi, au terme de son ouvrage, confesse-t-il sa foi chrétienne,
montrant comment ’espérance qu’elle lui communique se traduit dans son
métier d’économiste. — Cette foi le conduit & prendre des positions trés hardies
qui ne doivent rien a l'orientation idéologique des économistes de droite ou de
gauche. Il pense que la seule technique qui pourrait permettre aux peuples de
sortir de I'impasse actuelle et de prendre en main leur destinée de facon vrai-
ment démocratique serait d’institutionnaliser a tous les niveaux un véritable
débat qui fournirait les informations nécessaires & 1'établissement d'un plan
général, capable d’intégrer les désirs et les besoins réels de tous les groupes en
compétition et de sauvegarder a la fois les marges de liberté nécessaires aux
initiatives de chacun et les inéluctables contraintes de la vie en société. —
II faut une extraordinaire liberté & un savant de cette envergure pour exprimer
ce qu'’il dit. Bien loin de mettre en doute la valeur de I'objectivité scientifique,
au service de laquelle il travaille assidiment, il en montre les limites ; et il
indique quel risque mortel court I'humanité quand ses élites pensent ne pas
devoir quitter ces limites techniques pour résoudre les problémes de la vie et de
la mort. Ce livre, ardu par certains cotés, mérite d’étre lu par tous ceux qui sont
frappés par la perte de sens et le désespoir de tant de travaux scientifiques, une
fois ceux-ci dépouillés des fausses espérances idéologiques.

ANDRE BIELER.

Marc ORAISON. Le temps des alibis. Paris, Le Seuil, 1973, 142 P.

Tandis que les sciences sociales tentent d’analyser les faits sociaux comme
des phénomeénes objectifs, le psychologue s’efforce de comprendre 1'origine de
ceux-ci dans la subjectivité (analysée avec la méme prétention objective) de
I'individu. Bien loin d’étre opposées, comme l'imaginent également des idéologies
adverses, ces deux méthodes sont complémentaires. — De ce second point de
vue, Marc Oraison voit la plupart des grands problémes contemporains comme
des alibis pour les individus, c’est-d-dire des prétextes « d’étre ailleurs pour
étre tranquille ». « Il y a des moments ou la nécessité s'impose de faire croire,
ou de se faire croire, qu’'on est ailleurs que l& ow la question se pose». Or, la
question qui se pose a chacun est celle du sens de la vie dans la société scientifique
contemporaine et de la culpabilité de l'impasse historique dramatique dans
laquelle se trouve celle-ci. — L’Occident a subi depuis la Renaissance une
«révolution culturelle » qui, par la méthode de connaissance scientifique, a
désenchanté le monde et I'a vidé de tout autre espoir que celui de comprendre
mieux et par conséquent d’étre plus puissant. Mais ce « progrés ne comble pas



BIBLIOGRAPHIE 75

le désir fondamental de I'homme » comme celui-ci I'avait pensé jusqu'a ces
derniéres décennies. Bien plus, cette « civilisation urbaine, scientifique et indus-
trielle », qu’elle soit organisée «sur le mode capitaliste ou sur le mode socialiste»,
«s’aveére comme profondément inhumaine et destructrice ». — La « mythologie
de la science » elle-méme n’étant plus crédible (dans la premiére moitié de notre
si¢cle 'homme moderne croyait encore au salut par la science), ce dernier alibi
s’est effondré et « 'homme se rend compte qu’il est en quelque sorte coupable
de son propre malheur ». Les Eglises (quand elles ne parlent que de « problémes
intérieurs ») aussi bien que les partis politiques (qui se battent & coup de slogans
« a propos de ce qui n’est pas le vrai probléme ») apparaissent de facon affligeante
comme ¢ a cOté de la question ». On peut donc « honnétement se demander si les
hommes, dans les vingt ou trente ans a venir sauront éviter une apocalyptique
explosion de rage et de désespoir. Le moins qu’on puisse dire c’est que cela
n’est pas mathématiquement prouvé. » — Aussi '’homme se donne-t-il toutes
sortes d’alibis pour refuser de se poser a lui-méme les vraies questions de son
avenir, de sa responsabilité et de son action propres: l'«alibi de l'ordre »
(«les plus avantagés sont directement menacés de perdre leur sécurité quant a
I'avoir et quant au pouvoir », ainsi «l'idée du maintien de 1'ordre consiste i fuir
éperdument la question posée »), I'«alibi de 'idéalisme » (la guerre du Vietnam
en 1972 consiste 4 camoufler une motivation sordide par une motivation idéa-
liste), '« alibi de l'expansion » (¢ ’homme moderne se rend compte qu'il est
lni-méme son propre destructeur en voulant se construire»), I'calibi de la
révolution » («la révolution elle-méme, dont la nécessité impérieuse se fait
a certains moments sentir, ne tarde pas elle aussi 4 se changer en alibi... la
domination des uns par les autres tend irrésistiblement a s’installer »), 1'« alibi
de la religion » enfin. Le ¢ christianisme établi » a été dénoncé non sans raison
«comme ['opium du peuple, c¢’est-a-dire une maniére efficace d’endormir... »
en projetant un avenir meilleur dans «le royaume des cieux». « A cet alibi
mensonger de la religion a répondu un autre alibi, celui du messianisme athée »,
proposant l'illusion de «la société sans classes». — «Le malaise de notre
civilisation occidentale » réside en ceci que méme ces alibis ultimes s’effondrent.
— « Il semble bien que la seule attitude qui ne verse pas dans l'alibi consiste
a accepter totalement la mort comme rupture.» « Croire dans 'avénement
d'un autre monde », mais qui ¢ se prépare et qu'on prépare » dans la durée de
notre existence terrestre « est la seule attitude qui évite la fuite dans l'alibi ».
La foi dans la venue d'un autre monde exige donc la transformation constante
de ce monde, sinon ce dernier, aussi bien que l'autre, sont vides de sens.

ANDRE BIELER.

Ap. TH. PEPERZAK : Der heutige Mensch und die Heilsfrage. Eine
philosophische Hinfithrung. Freiburg im Breisgau, Herder, 1972,
224 P.

Peperzak, éléve de P. Ricoeur et professeur a Utrecht, se propose de répondre
4 la question du salut de ’homme par des réflexions philosophiques. On peut
facilement en déduire que le but du livre, dont le style «sent » malheureusement
la traduction, est une contribution a la rencontre entre théologie et philosophie
(p. ex. p. 78). En effet : « Le message chrétien dans toute son ampleur forme
I'horizon de nos réflexions ; en ce sens, cette étude touche la foi en quéte d’'une



76 BIBLIOGRAPHIE

compréhension de soi. Notre pensée a pour point de départ et pour contexte
I'expérience de soi (Selbsterfahrung) et la pensée autonome de '’homme contem-
porain qui est 4 la recherche de la raison ultime. Du point de vue de la méthode,
nous faisons abstraction de I'Evangile dans la mesure ou celui-ci dépasse nos
efforts philosophiques. La démarche philosophique que représente cette étude
nous meénera ainsi peut-étre jusqu'a la frontiére de la foi» (p.35). — Etant
donné que I'homme lui-méme constitue la question du salut, il s’agit bel et bien
de trouver une instance sensible au salut. Peperzak la situe dans le désir. S'il
est vral que ce désir introduit un mouvement, un chemin que la vie doit pour-
suivre (Hodologik), ’existence humaine doit étre définie comme un chemin
vers le salut. L’auteur examine ce qu’il appelle « égonomie » et « hétéronomie »
comme déterminations de ce chemin pour ensuite déboucher sur la question de
Dieu comme question du salut par excellence. Cette approche philosophique
(qui s’apparente aux essais de Karl Rahner) veut donc mettre en évidence le
fondement rationnel sur lequel la relation croyante avec Dieu doit reposer.
Pour ne pas tomber dans le fidéisme, on est ainsi invité a se servir de la
philosophie comme préalable a la théologie, ce qui permet & celle-ci de se

constituer comme la vraie philosophie (p. 224) | KLAUSPETER BLASER

PIERRE BOUTANG : Ontologie du secret. Paris, P.U.F., 1973, 523 P.

Ce livre, qui a fait I'objet d'une soutenance de thése d’Etat en Sorbonne,
est le fruit d’'une longue quéte de «1'étre tel qu’il se cache et se montre dans
le secret » (p. 5). C'est aussi la reprise d’'une « interrogation venue du fond des
ages» (p. 6), un retour a l'étre originel. — Si I'étre ne se donne que dans le
secret, c’est qu’il n’est atteint dans sa plénitude qu’au terme d’un pelerinage qui
présuppose, dans l'intervalle, la foi. On retrouvera donc tout au long du livre
de Pierre Boutang un théme typiquement marcellien, celui de 1'komo viator ;
cela explique sans doute pourquoi Gabriel Marcel a hautement apprécié cet
itinéraire personnel. L’expression la plus universelle de la foi, I’acte par lequel le
secret émerge, c’est, selon I'auteur, la croyance en un destin dont le numen divin
en est la forme pieuse. Ce numen, « c’est 'émergence d’une espéce d’étonnement
qui englobe «signifiant », « signifié » et les autres objets au sein desquels est
pris le signifié, et dit, justement, un autre monde ou il est répondu de celui-ci »
(p- 34) — Dans ce contexte, 'auteur opte pour un langage qui suggére beaucoup
plus qu’il ne dit — méme s’il a recours trés souvent a I’étymologie. Il emprunte
a Platon, largement cité et commenté, une forme de pensée « dyadique » pour
laquelle les termes vont deux par deux, en s’opposant, sans pour autant
s'exclure : dialectique de 'étre et du paraitre, de la transcendance et de 'im-
manence, de la présence et de I'absence, de 'au-dela et de 1'en-deca, de la
veille et du sommeil, de la mémoire et de 'oubli, du sourire et des larmes...
En essayant de reconnaitre 1'étre dans les diverses modalités du secret, Pierre
Boutang élabore une ontologie de I'appartenance et de la participation qui
rejoint l'ontologie de 'acfus essendi de saint Thomas d’Aquin. — Le point
d’attache de cette ontologie du secret est une sorte d’«aventure vécue»,
analogiquement la méme pour tous les étres humains ; c’est essentiellement
le secret d'un moi qui s’éprouve d’abord sans contenu, d’un moi qui souffre
d'un manque, d'un moi tout entier tourné vers un seul étre qui l'interroge en le
produisant et le produit comme devant étre questionné. C’est ainsi que 1'auteur



BIBLIOGRAPHIE 74

pense devoir «rechercher, dans le domaine propre du secret, ce qui signale
et décrit le méme et 'autre en la chose humaine prise pour « image » de 1'étre »
(p.101). Dans le secret de 1'étre, on n’y entre que par l'intermédiaire de la parole
prophétique et de I'image. Le mystére de notre existence secréte n’est conce-
vable que dans un retour a l'originaire, & l’inconditionné qui transforme le
destin tragique des Grecs en ’annonce d’un salut. C’est dans cette perspective
que l'on comprendra l'importance de l'image dans la philosophie de saint
Augustin et de saint Thomas : dire de 'homme qu’il est image de Dieu, c’est
exprimer «la relation, secréte par excellence, objet de révélation, entre I'hu-
main et le divin» (p. 2zo4). Il conviendra dés lors de placer, aux sources de la
parole, l'analogie, « parole voilée » qui «n’a d’autre fin que de relier et d’in-
venter » (p. 249). — Or, le fondement de l'analogie de l'étre c’est la partici-
pation. L’auteur a compris la lecon du Parménide de Platon qui nous révéle,
grace a la participation, que le plus réel est le plus caché. « L'étre caché a par
soi un pouvoir de révélation de ce qui n’est pas lui» (p. 384). Cette hypothése
présuppose l'immanence de la transcendance, la présence du divin dans les
étants, «présence autant «absente» que «présenten». L’étre de l'existant
humain apparait, de ce fait, « comme indice du divin dans le monde et provoca-
tion majeure a notre liberté» (p. 437). — Nous ne saurions conclure ce compte-
rendu sans souligner l'originalité, mais aussi l'ambiguité, de l'ontologie de
Pierre Boutang. Cet auteur a le mérite de nous rappeler une sorte d’expérience
originaire, point de départ de la réflexion ontologique; il nous donne la preuve
encore qu’il est nécessaire de trouver une expression adéquate, essentiellement
analogique et « dyadique » pour formuler les questions relatives a 1'étre. 1l v a
donc une lecture du réel qui se situe a un autre niveau que celle de la science
dite exacte. Est-ce cependant une raison suffisante pour faire de la philosophie
I'instance supréme, parfaitement qualifiée, pour accepter ou refuser les con-
quétes de la science moderne ? Autre chose est de souligner une tendance
réductionniste qui pourrait exister — dans une méthode structuraliste prétendant
remplacer la connaissance philosophique, dans une méthode psychanaly-
tique s’érigeant en « métapsychologie », — autre chose est de reconnaltre a la
science une autonomie et une vérité qu’il appartient a la science elle-méme de
fonder. En ne faisant pas ces distinctions élémentaires, Pierre Boutang nous
parait étre par trop méfiant a I’égard de la raison humaine et de ses conquétes.
A vouloir sauver 'intégrité d'une révélation personnelle qui s’opposerait a la
connaissance rationnelle on risque de tourner a l'intégrisme.
DoMINIQUE REY.

J. M. GABAUDE, etc. : La pédagogie contemporaine. Toulouse, Privat,
1972, 216 p.

Cet ouvrage collectif est une bonne introduction : — au renouveau des
principales techniques pédagogiques ; — a la nouvelle orientation des méthodo-
logies de quelques disciplines comme le frangais et les mathématiques; —
a4 quelques problémes fondamentaux. — Malheureusement pour un lecteur
romand, et malgré son titre, cette introduction ne couvre que la France, sauf
dans l’article consacré aux éducateurs d’adultes ol, tout a coup, l'auteur
annexe le Québec. Cet ethnocentrisme est méme délirant lorsque, a la page 185,
l'éditeur, J. M. Gabaude, parle de «la réussite mondiale des maternelles



78 BIBLIOGRAPHIE

francaises ». Affirmation que bien des pays membres du Conseil de 1'Europe
contesteraient radicalement. — Qutre ces aspects plutdt techmniques, 1'éditeur
nous propose & deux reprises une réflexion plus fondamentale. 5i nous pouvons
partager ses conclusions, nous avons eu beaucoup de peine a suivre les méandres
de son argumentation, car il confond constamment I'éducation (qui n’est pas
seulement l'ensemble des influences exercées par quelqu'un sur autrui, mais,
et peut-étre surtout, l'activité de celui qui s’éduque!) et la pédagogie qui,
curieusement, a la page g, ne fait qu'appliquer « les résultats et les données des
autres sciences», mais serait en méme temps... « une science » ! Néanmoins,
le lecteur trouvera dans les pages 184 et suivantes d’intéressantes informations
sur les différents groupes, parfois paralleles, qui s’efforcent d’'innover dans un
pays dont le systéme public nous donne, hélas, un spectacle permanent d’'im-

mobilisme. PIERRE FURTER.

ToB1as BROCHER : Aufstand gegen die Tradition — Uber den Konflikt
zwischen den Generationen. Stuttgart-Berlin, Kreuz Verlag, 1972,
144 p.

La troisiéme enquéte sur la jeunesse allemande enregistrait, en 1964, une
remontée frappante de la famille dans la vie de ’adolescent, une sorte d’équi-
libre entre le travail et le temps de loisir qui rendait la trés grande majorité des
jeunes, consultés selon les régles des sondages scientifiques, satisfaits de leur
place dans la vie. Cing ans apres, le tableau se déchire. 1968 révele des abimes
entre les générations. Certes, on entend surtout les contestataires, pour lesquels
toute personne de plus de trente ans est suspecte (mais c’est la simple reprise
d’un mot d’ordre romantique qui date au moins de la premiére vague de désordre
estudiantin de notre tradition, dans I’Allemagne de la Restauration, culminant
dans le soulévement de la Wartburg en 1817). Mais ceux qui ne s’expriment
pas font chorus. L’éducateur qu’est T. Brocher, chargé d'un enseignement
portant a Giessen sur la sexualité et la psychanalyse, cherche a thématiser
le conflit ainsi ouvert. Il commence par le décrire, puis passe en revue les points
les plus britlants, 1'autorité, la liberté, 1’agressivité, la sexualité, la substitution
de la coopération a la confrontation. Chaque fois, il fait le point, puis ouvre la
discussion a laquelle participent des hommes et des femmes des trois générations
actuelles, celle des étudiants, celle des jeunes adultes, celle des gens rassis (et
assis). Cette forme d'exposé invite le lecteur & entrer dans le débat, & le continuer
dans le forum de sa conscience, ou de 1'élargir dans les groupes auxquels il a
acces. C’est une forme de réflexion morale qui a l'avantage de concerner plus
directement les participants, et qui porte sur des points briilants de la praxis
actuelle. Mais elle a aussi I'inconvénient de juxtaposer les avis, de froler les
sujets plutét que de les étudier au niveau de technicité qu’ils réclament. A cet
égard, une présentation typographique, qui économise au lecteur le recours
constant i l'identification des interlocuteurs, aurait sans doute animé encore
le cercle et facilité la prise de position personnelle, qu'un texte de ce genre
implique et incite & faire. Tel qu'il est, ce petit livre méritait un compte-rendu
un peu plus long que d’ordinaire, parce que les points soulevés sont importants,
parce que les conditions allemandes, qui ressortent vivement des entretiens,
sont mal comprises ailleurs, parce que nous avons & résoudre des problemes

urgents du méme type. Et parce que la morale aujourd’hui exige 1'actualisation

de sa réflexion. PHiLiPPE MULLER.



BIBLIOGRAPHIE 79

SERNARD MARTIN : Frank Martin ou la réalité du réve. Neuchitel,

La Baconniere, 1973, 230 p. (Langages).

11 fallait que fat écrit un livre en frangais sur Frank Martin. Mais c’était 1a
entreprise trés difficile. Certes la musicologie aurait offert une approche qui
aurait facilité les choses : mais la musique de Martin se laisse-t-elle réduire 4 une
analyse scientifique ? On peut en douter. L’approche psychologique ou inter-
prétative aurait aussi pu étre suffisante : la personnalité de Frank Martin ne se
distingue pas de sa musique, et se retrouve en elle. — Bernard Martin nous
offre les deux. C’est un tour de force. La stlireté de son jugement musical s’allie
avec sa profonde connaissance des hommes, et son analyse touche le point
central : I'union d'une volonté subjective de créer avec l'ordre objectif des
sons dans une ccuvre de musique. Ce point est exactement celui que Frank
Martin appelle, de son coté, l'incarnation. — Bernard Martin est pasteur;
Frank est fils et petit-fils de pasteur. Ce n'est pas la théologie qui fonde la
rencontre de ces deux Martin-la, mais peut-étre bien un peu son contenu.
C’est pourquoi un ministre de 1’'Evangile trouvera aussi dans ce livre une
substance concréte qu'il peut méditer, en méme temps que 'ouverture a I'ccuvre
de I'rank Martin, et a la personnalité si attachante de ce compositeur. — Disons
encore que, scientifiquement parlant, cet ouvrage est le premier qui livre de
facon absolument sfire (parce que vérifiée avec l'auteur) le catalogue complet
des compositions de Frank Martin, de ses écrits théoriques sur la musique,
et de la discographie. En plus des qualités humaines, cet ouvrage est donc
de référence et de haut niveau scientifique. J.-CLavuDE PIGUET.

CHARRON GYSLAIN : Du langage. A. Martinet et M. Merleau-Ponty.
Ottawa, Editions de ’'Université, 1972, 187 p.

Ce livre est le premier volume paru d’une nouvelle collection publiée par
la Faculté de philosophie de I’Université d’Ottawa, «Collection @-Philosophica ».
Sous la forme d'une introduction a 1'usage du non-spécialiste il a pour théme
une comparaison entre l'ceuvre linguistique de A. Martinet et 1'ceuvre philo-
sophique de M. Merleau-Ponty, éléments importants de la controverse sur le
probléme du langage qui prend place en France entre les années 1930 et 1960.
L’ceuvre de F. de Saussure est alors 'objet d’une polémique trés nourrie entre
approche structuraliste et approche phénoménologique. Comme le montre
clairement l'auteur dans les deux premiéres parties, si on doit a Martinet
une délimitation du domaine de la linguistique — «les langues comme instru-
ments de communication doublement articulés et manifestés dans des actes de
parole » — une définition de sa méthode — description synchronique de la
langue, ou la fonction de communication détermine la pertinence des éléments
structuraux 3 retenir dans l’analyse — on doit a Merleau-Ponty une attention
jamais en défaut portée sur le caractére dynamique de la parole lorsqu’elle
est rapportée a sa source, l'acte du sujet parlant et I'intention et la réflexion
qui I’animent dans un proceés totalisant toujours en cours. La troisiéme partie
de T'ouvrage est moins convaincante. On peut émettre quelques réserves sur
I'intention de synthése qui s’y manifeste. Faute d'une réelle reprise critique des
thémes au travail dans les ceuvres analysées, reprise menée a la Iumiére des
problémes qui se posent, actuellement, & la linguistique et, surtout, a la théorie
du discours, l'entreprise de l'auteur échoue a déboucher sur une réflexion qui
pourrait servir a fonder théoriquement une science du langage et du discours,
parvenant a prendre distance a 1'égard des présupposés du saussurisme,

MARIE-JEANNE BOREL.



	Bibliographie

