Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1974)

Heft: 4

Artikel: L'évangile de la communication : aspects des conditions culturelles de
la théologie

Autor: Blaser, Klauspeter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381045

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’EVANGILE DE LA COMMUNICATION *

Aspects des conditions culturelles de la théologie

I

« Comme théologiens, nous devons parler de Dieu. Mais nous
sommes des hommes et pour cette raison nous ne pouvons pas parler
de Dieu. Nous devons connaitre, I'un et 'autre, notre devoir et notre
impuissance, et par cela méme rendre gloire a Dieu. C'est notre
tourment. Tout le reste n’est que jeu d’enfants. »

Cinquante ans plus tard, Moltmann fait écho a cette célébre
parole de Barth :

« Un théologien est un étre bizarre : il doit parler de Dieu qui
concerne tous les hommes de tous les temps et de tous les lieux, sans
exception aucune. Cependant il est lui-méme un homme, ¢’est-a-dire
possédant des capacités, des aptitudes et des vues restreintes en
raison des limites conditionnées par sa propre culture et sa propre
tradition... »

... Comme je ne suis pas un ange mais un simple mortel, mon
optique s’en trouve forcément limitée et conditionnée. Elle est celle
d'un Blanc européen, appartenant a la classe moyenne, vivant au
XXe siécle et déterminé enfin par ses expériences personnelles et les
limites propres a sa condition privée. Mes idées n’ont par conséquent
qu'une valeur partielle et ne peuvent que stimuler d’autres théolo-
giens, d'autres cultures et d’autres Eglises & regarder, en partant
de leur propre pomt de vue, dans la méme direction, vers le Dieu
qui nous a amenés a cette communion et qui veut nous conduire vers
une meilleure encore. » 2

* Exposé présenté A la Société vaudoise de théologie, le 18 février 1974.

t K. BARTH : Parole de Dieu et Parole humaine, Paris, 1966, p. 199.

2 J. MoLTMANN : Les tdches actueiles de la théologie chrélienne, in : Bulletin
du Département de théologie de 1’Alliance réformée mondiale, vol. XII, 4,
1972, p. I-2.



L’EVANGILE DE LA COMMUNICATION 269

La juxtaposition des deux citations signale 4 la fois un dévelop-
pement significatif dans la compréhension de la théologie (et par
conséquent de la réalité révélée), intervenu pendant les derniéres
dizaines d’années, et une recherche intensive de ce qui est finalement
en jeu quand nous voulons communiquer le Dieu de ’Evangile. Je me
propose d’apporter quelques réflexions sur ces deux sujets.

La «contextualité », dont Moltmann parle, sera illustrée par des
exemples et un certain nombre de remarques concernant les éléments
culturels dans le discours sur Dieu. Aussi important que soit un théme
comme celui de «la communication de ’Evangile», celle-ci repose sur le
contenu de cette communication. Je voudrais d’emblée décevoir tous
ceux quiflairent ici une polémique contre’hypertrophie du «comment».
Toutefois, si on n'inverse pas les termes, on risque de se perdre préci-
sément dans la technique, la méthode, la stratégie de I’évangélisation,
puisqu’on semble savoir d’emblée ce que I’Evangile est, ce qu'il veut.
Mais le savons-nous vraiment, plus particuliérement face & une situa-
tion qui est marquée d’'une part par les moyens de communication
les plus raffinés et les plus ingénieux, d’autre part par une crise de
communication toujours plus sérieuse, voire par la non-communica-
tion ? Je suis convaincu qu'il ne peut s’agir uniquement d’un probléme
de langage, comme si on avait affaire & un contenu fixe et 4 un dis-
cours variable. Aussi serait-il judicieux de se demander si toute com-
munication de ’Evangile ne découle pas du caractére de communica-
tion qui définit 'Evangile. Le mot « communication » comporte deux
aspects: la communication et la communion, la transmission et la
compréhension, permettant une nouvelle communication-communion.
Il devient alors évident que la forme culturelle de cette communica-
tion fait aussi partie du contenu de ’Evangile. Ainsi donc, pour étre
évangile, il varie selon les contextes. Cette thése méne au milieu de
la problématique.

11

¢ Oui, écrit Paul, libre a 1'égard de tous, je me suis fait I'esclave
de tous, pour en gagner le plus grand nombre. J'ai été avec les Juifs
comme Juif, pour gagner les Juifs, avec ceux qui sont assujettis a la
loi, comme si je ’étais, — alors que moi-méme je ne le suis pas —,
pour gagner ceux qui sont assujettis a la loi ; avec ceux qui sont sans
loi, comme si j’étais sans loi, — alors que je ne suis pas sans loi de
Dieu, puisque Christ est ma loi —, pour gagner ceux qui sont sans
loi» (I Cor. g: 1g9-21).

Cette formule reléve-t-elle d’'une stratégie utilisant le moyen
de 'adaptation pour parvenir au but de la «conversion» ou, au



270 KLAUSPETER BLASER

contraire, crée-t-elle une identité de 1’Evangile, identité specifique
et particuliére au contexte dans lequel il est annoncé, compris et
vécu ? Telle est la question aujourd’hui en cause. S’il s’agit d'une
simple méthode, cela regardera surtout la pratique : s'il s’agit d’une
transformation par enracinement — et cela par rapport a une forme et
un signifié déja assumés — le discours théologique traditionnel
perdra sa portée universelle. Car cela impliquerait que, quelle que soit
sa visée ultime, la théologie ne pourra pas échapper aux conditions
culturelles, ce qui se traduira par la naissance de théologies diffé-
rentes. On lira avec intérét les remarques de Tillich comparant, dans
sa Théologie de la Culture, I’'Europe et ’Amérique et dénoncant leur
provincialisme intellectuel 1. En effet, déja a l'intérieur de notre
monde occidental, l'identité et le statut du questionnement théolo-
gique varient considérablement. Preuve en est, par exemple, le
monde qui sépare, & ce point de vue, I’Allemagne de la Suisse romande
ou de la France. Pour les psychologues, les spécialistes des moyens de
communications, pour chaque pasteur soucieux d’incarner la Parole,
il parait banal d’insister sur le fait que la mentalité détermine la lecture
et la compréhension de la réalité, que les mots peuvent signifier des
choses trés diverses selon la situation, le contexte et la personne qui
les prononce. En plus, ces mots ont déja traversé toute une histoire
de significations. Pour la théologie, en particulier la théologie systé-
matique, la nouveauté consiste précisément dans une diversification
culturelle et contextuelle. Hans Kiing a signalé la chose il y a dix ans :
«La question centrale pour l'avenir est celle-ci: la théologie chré-
tienne doit-elle nécessairement étre liée étroitement a l’aristotélisme
ou peut-elle se développer de la méme facon a l'aide du Vedisme ou
d’une philosophie bantoue ? » 2

Certes, les biblistes nous ont appris depuis un certain temps
combien est grand l'enracinement culturel des écrits bibliques, et
comment la diversité et la multiplicité des témoignages relatifs au
Christ tiennent a des situations, traditions, visées et intéréts extréme-
ment variés. Qui n’a jamais ressenti une profonde reconnaissance
pour la libération et I’enrichissement qu’apporte la méthode historico-
critique a ce niveau-la | Les problémes résultant de cette découverte
(3 savoir par exemple s’il existe une Muffe, un centre, un cceur du
Nouveau Testament ou de la Bible, et quel est le rapport entre
Ancien Testament et Nouveau Testament) signalent, dans un cadre
restreint, les problémes qui surgissent avec la diversification mention-
nee tout a ’heure. Encore faut-il ajouter que la science qui découvre

T P. TiLLicH : Théologie de la Culture (A la conquéte du provincialisme
intellectuel : I’'Europe et I'’Amérique), 1968, p. 245 ss.

* The Living Church, 1963, p. 380, cit. d’aprés H. BURKLE : Theologie und
Kirche in Afrika, 1968, p. 192.



L'EVANGILE DE LA COMMUNICATION By

dans la Bible des témoignages fort différents et souvent irréconci-
liables opére avec une méthode établie et éprouvée en Europe. Or,
avec la naissance de théologies liées & un contexte culturel et socio-
politique précis, le débat herméneutique prend des dimensions
beaucoup plus grandes, plus douloureuses et plus existentielles : il
ne peut plus se dérouler a l'intérieur de la tradition occidentale ou
d’une discussion entre biblistes, ayant comme préoccupation pre-
miere l'actualisation du texte biblique. Voild notre tourment. Voila
une des crises que traverse la réflexion dogmatique en particulier.
Voila aussi pourquoi une nouvelle réflexion sur les rapports entre
foi et culture s’impose.

Il est peut-étre utile de rappeler briévement quelques éléments
relatifs a la genése de l'orientation contextuelle. Elle coincide avec
la transition des énoncés essentialistes aux énoncés existentiels et
opérationnels (Wesensaussage-Werkaussage), de l'étre de Dieu a
'agir de Dieu, du métaphysique & I’historique, de la permanence au
changement, de l'universel au particulier, de I'unité a la pluralité,
de I'absolu au relatif 1. La Cité Séculiére de H. Cox marque une étape,
instructive aussi pour le réle qui revient & la sociologie dans ce
processus. Avec certains interprétes, on peut en effet penser que
I'évolution constante, le changement rapide et 'instabilité appellent
une contextualisation de la théologie comme un moyen de faire
face & un monde qui nous échappe de plus en plus 2. L’atomisation
du monde, favorisée par la philosophie, ses structures historiques sur
lesquelles insistent les sciences, 1'étude comparée des religions —
tout cela fait que les évidences générales, culturelles et les crédibilités
s’effondrent. On se concentre alors sur des wunités plus petites et sur
des aspects partiels 3.

J. P. Gabus commente cette situation en disant : « On peut donc
voir aussi dans la crise de notre culture et de la théologie une victoire
de Desprit prophétique biblique sur lesprit d’idolatrie. Car une
culture en crise, une foi religieuse en crise, sont bien obligées de
reconnaitre leurs limites et de renoncer a leur prétention a former des
systémes explicatifs, & se constituer en visions exhaustives du monde ».

Ceci entraine, entre autre, un refus des affirmations statiques en
théologie (statement-oriented theology) qui sont si générales qu’elles
perdent leur signification dans la société industrielle. Un processus
d’interaction de facteurs divers, ressortissant & une situation et a son

I A. O. Dyson: Dogmatic or Contextual Theology ? Study Encounter,
Vol. VIII/No. 3/1972, p. 4. — H. Cox : The Secular City, p. 248/49.

2 Ainsi DysoN, op. cit. : Central to this feeling is the almost despairing need
to exercise control on a « runaway world ».

3 Ibid., p. 4, cf. J. P. GaBus : Situation actuelle de la Dogmatique protes-
tante, in : le Point théologique 5, 1973, p. 59 s ; citation p. 6o.



272 KLAUSPETER BLASER

analyse, tient compte de la réalité de fagon beaucoup plus adéquate *.
La visée de ces tentatives est claire : la réflexion théologique devrait
porter sur notre vie moderne et ses problémes afin de promouvoir,
dans une situation changeante, fidélité, discernement et jugement 2.
Ceci nous servira de cadre général ott pourront se situer les exem-
ples et les explications qui suivront, mais ceux-ci ne toucheront qu’a
quelques aspects sous lesquels notre théme pourrait &tre abordé.

III

Deux phénomeénes me semblent intéressants pour notre sujet:

1. Nous avons assisté ces derniéres années a la demande, puis a
la formation de théologies africaine, latino-américaine puis noire.
Fruit du mouvement missionnaire et cecuménique, le programme
d’une théologie contextuelle a re¢u son approbation a la Conférence
de Bangkok (Sect. I/7.e).

2. En méme temps, nous avons dit apprendre comment notre
société, son organisation, ses idéologies ont imprégné le discours
théologique ainsi que la vie de I’Eglise. Fruit d'une mise en relation
de la théorie et de la praxis, cette découverte définit, comme cas
extréme, la théologie comme fonction de la culture capitaliste 3.

Alors que dans le premier cas il y a un souci de communication,
d’arriver enfin 4 rendre ’Evangile compréhensible dans un contexte
culturel et politique précis, dans le deuxiéme c’est le souci de rester
évangélique et apostolique dans nos communications sociales et
globales, dans nos rapports avec la culture.

La théologie en Afrique. Nombreux sont ceux qui pensent qu’on ne
peut étre chrétien et Africain a la fois. Nombreux aussi sont ceux
qui ont demandé depuis longtemps que la culture et la religion afri-
caines soient respectées, intégrées dans le processus de la transmission
de I’Evangile pour le rendre vrai et vivant en Afrique. Nombreux
sont enfin les colloques, les consultations et les théses sur ce sujet.
Quel est ce génie propre, cette ame africaine que la théologie en
Afrique devrait prendre au sérieux ? Bien entendu, il faut se défendre
des harmonisations faciles ; la conception de Dieu et le systéme social

1 P. LOFFLER : Theology as Process : Theological Reflections in Urban and
Industrial Mission, Study Encounter, Vol. VII/No. 2/1971, p. 1 et 2. Voir son
modele de « Motivational Phase — Inspirational Phase», p. 2.

2 D. E. JeNKINs : Concerning Theological Reflection, Study Encounter,
Vol. VII/No. 3/1971, P. 4.

3 Cf. H. Cox, op. cit., p. 8 : ¢« ... religion and culture of a society cannot be
studied apart from its economic and social context... When man changes his
tools and his techniques, his ways of producing and distributing the goods of
life, he also changes his gods. »



L'EVANGILE DE LA COMMUNICATION 273

varient selon les contextes. Pour le Togo, Seth Nomenyo décrit
I'identité de I’homme africain par ces traits1:

Elle s’exprime dans sa spontanéité, le rythme, 1’expression phy-
sique de sa pensée et de ses sentiments par son corps. L’homme afri-
cain utilise le mode de connaissance par intuition plutdt que par
I'intellect. « Ce que les Africains et les Noirs d'une fagon générale
reprochent 4 la théologie occidentale, c’est qu’elle est trop intellectuelle,
spéculative. En Afrique, la théologie chrétienne doit emprunter comme
méthode d’approche de la Vérité révélée la voie de la relation » 2.
Pour cet homme africain, il v a un monde visible et invisible. Toute
réalité cache une réalité immatérielle. I1 a un besoin de connaitre et
d'utiliser les puissances cachées. D’olt son sentiment de dépendance
a I'égard de Dieu, de la nature, des esprits, de la tradition, et son
aspiration 4 1'Un, & la Totalité.

Dés qu’on propose de faire de la théologie dans le contexte culturel
de I’Afrique, on ne pourra faire abstraction du fait que la Dieu n’est
pas mort, mais qu’il est au contraire, le dispensateur des « moyens
vitaux », c’est-a-dire de la vie et de la force vitale, que 'individu
n'existe que dans la grande communauté des morts, des vivants
et des non encore nés, et qu’enfin les esprits vivants des morts déter-
minent la vie. Une premiére phase dans la formation d'une théologie
africaine était liée & cette prise de conscience de la tradition culturelle,
religieuse, sociale ; une deuxiéme phase, la contextualisation qu’on
préfére a lindigénisation, indique maintenant qu’on ne doit pas
uniquement regarder vers le passé. Il faut plutét se pencher «sur
I'étude de la situation actuelle de I’Afrique, faite d’exploitation
coloniale, d’oppressions entre groupes africains, d’aliénation cultu-
relle et des réactions & ces pressions. Les études africaines devront
donc inclure, entre autres, l'histoire politique, I'économie, la socio-
logie, la psychologie et les religions. C’est au sein de cette réalité que
se posent les problémes théologiques»3. Inspirée par le motif de

Y L’Afrique a Uécoute du message bibliqgue, Flambeau n® 36, nov. 1972,
p. 202 ss.

2 Op. cit., p. 205.

3 Flambeau n° 39, 1973, p- 165 (consultation de Yaoundé). Le Fonds pour
'enseignement théologique (TEF) du COE dit au sujet de la contextualisation :
« Ce terme signifie tout ce qui est impliqué dans le terme familier d’« indigéni-
sation » mais cherche cependant a aller plus loin. Il s'agit dans la contextuali-
sation de notre maniére d’évaluer la particularité des contextes du Tiers Monde.
L'indigénisation tend 4 s’employer au sens d’une réponse & 'Evangile dans les
termes d’une culture traditionnelle. La contextualisation, sans ignorer cet
aspect, tient compte du phénoméne de sécularité, de la technologie, et de la
lutte pour la justice parmi les hommes, éléments caractéristiques de l'histoire
présente des nations du Tiers Monde.

» Une distinction doit cependant étre faite avec soin entre des formes
authentiques et des formes fausses de contextualisation. Une fausse contextua-

18



274 KLAUSPETER BLASER

I'incarnation, I'indigénisation tendait moins a la critique de la société
qu’'a apporter une contribution au « nation-building » ; la contextua-
lisation, « regardant avec espoir vers l'avenir », comporte un jugement
prophétique sur le contexte et veut le faire évoluer.

Il faut avouer qu'une dogmatique africaine n’existe pas encore.
Mais on peut indiquer certains thémes qui intéressent spécialement
I’Afrique, sans qu’ils lui soient nécessairement réservés. Le relationnel
est décisif aussi bien pour la méthode que pour la structure. Dieu
entre en relation avec le monde et établit ainsi une relation avec
I’homme, sa vie, son histoire. Créé pour cette relation, I'homme et
le monde jouent leur destinée dans cette relation. Le Christ, c’est
I’homme véritable en nous, ce qui permet d’entrer en relation avec lui
et, par lui, avec le Pére, grace a I'unité entre eux, et entre lui et nous.

« Quand I'homme prend conscience de sa vraie identité — qui est
dans la Relation, I'Unité, la Totalité et le Mouvement — et I'exprime
dans sa vie quotidienne, il joue sur le plan spirituel le réle que jouent
le sel et la lumiére sur le plan physique » .

A cause de la problématique des ancétres et des esprits, une
réflexion d’ordre puneumatologique se dégage a partir de ces données.
Le Saint-Esprit, esprit de 1'unité, remplace-t-il les ancétres ou les
place-t-il ensemble avec les vivants comme une famille sous le chef qui
est le Christ ? L'intérét de la pneumatologie se situe encore a un autre
niveau : comment interpréter pour la foile mouvement, caractéristique
de l'existence africaine, qui est une existence en marche (rites de
passage) ? Il y a des étapes dans la croissance de I’homme vers la
stature parfaite du Christ, vers I’homme nouveau : foi en Jésus-Christ
— humilité — fidélité — pureté — sainteté — amour — sagesse —
participation dans 1'Un — dépassement du monde matériel. On
pourrait dire que ce donné anthropologique coincide avec le mouve-
ment exprimé dans I'envoi du Christ par le Pére. Mais le Christ, que
signifie-t-il en Afrique ? Selon John Mbiti 2, certains énoncés christo-
logiques intéressent les Africains plus que d’autres, par exemple, la

lisation consent a une accommodation sans critique, 4 une forme de foi identifiée
a une culture. Une contextualisation authentique est toujours prophétique,
naissant toujours d’'une rencontre originale entre la Parole de Dieu et Son
monde, et vise & mettre en question et & changer la situation par le moyen de
I'enracinement et de 1’engagement dans une phase historique donnée.

» I1 est donc clair que la contextualisation est un processus dynamique et
non statique. Elle reconnait la nature continuellement changeante de toutes
les situations humaines, et la possibilité du changement, ouvrant ainsi la voie
a l'avenir. » (Cité d’aprés M. SPINDLER : De lindigénisation & la contextualisa-
tion, Flambeau, n° 36, 1972, p. 252.)

1 NOMENYO, 0p. cit., p. 216.

2 Cf. Afrikanische Beitrige zur Christologie, in : Theol. Stimmen aus Asien,
Afrika und Lateinamerika III, 1968, p. 74 s. Escha ologie und Jenseitsglaube,
in: H. BURKLE, o0p. cit.,, p. 211 ss.



L’EVANGILE DE LA COMMUNCATIION 275

naissance, les miracles de guérison, I’accueil & Jérusalem, la mort et la
résurrection. Jésus est surtout le Christus Victor. Cela s’explique
non seulement sur le fond de la peur, de la maladie et de la mort,
mais plus encore par la compréhension du temps. L’Afrique, qui ne
connait pas de projections futuristes dépassant une période de deux
ans, est livrée aux pouvoirs qui dominent depuis toujours et qui
domineront toujours. Jésus, le vainqueur, incarne donc une espérance,
un avenir vraiment nouveau. Cela se marque souvent dans une espéce
d’«eschatologie réalisée », par exemple dans les mouvements religieux
indépendants établissant sur terre la Jérusalem céleste. Par ailleurs,
la christologie johannique semble convenir 4 l'esprit africain. Nous
trouvons notre identité en Jésus : le chrétien est, parce que le Christ
est en lui ; il existe grace a 'existence du corps du Christ, concept qui
rappelle en quelque sorte le concept hébraique de la personnalité
corporative. L’accent porte moins sur l'identification avec I'’homme
que sur l'identité que celui-ci trouve en Christ crucifié et glorifié.

La théologie noive. Malgré un certain parallélisme avec les aspi-
rations nationalistes et avec le désir de retrouver la dignité humaine,
je ne pense pas que ce soit un motif politique qui ait fait naitre la
théologie africaine. En revanche, le deuxiéme exemple d’une théologie
contextuelle est 1ié a la lutte pour la dignité et la libération des Noirs
de I’Amérique du Nord. Qu’en est-il de la théologie noire, qui occupe
pas mal d’esprits contemporains ? ¥ La conférence de Bangkok
déclare A ce sujet :

«La théologie noire essaie, a la lumiére de la révélation de Dieu
en 'homme Jésus-Christ, de donner un sens a l'expérience parti-
culitre que les Noirs font de la souffrance et de I'oppression imposées
par le racisme effréné des Blancs... Elle affirme que les opprimés
sont des personnes, et déclare que Dieu leur offre le salut en Jésus-
Christ... »

« La théologie noire... conteste la théologie blanche traditionnelle
que ses représentants (scandalisés par la théologie noire) acceptent
sans sourciller, Il en est ainsi parce que 1’'Occident s’est arrogé le
droit de fixer les critéres de ce qui est acceptable et de ce qui ne I’est
pas dans tous les domaines de l'activité humaine » 2.

Voild l'essentiel. James Cone, professeur & Umion Theological
Seminary de New York et apotre de la contextualité noire, définit
la tache de la théologie noire comme un examen des conditions

! Voir: Evangelische Theologie, 1974, N° 1, avec des contributions de
MorTmaNN, CoNE, EDpWARDS, LincoLN, LEHMANN, GOLLWITZER, HERZzOG :
« Warum schwarze Theologie ? »

2 Section I/7.e (nous avons inverti I’'ordre des deux passages), cf. J. ROSSEL :
Le Salut aujourd’hui, Genéve 1973, p. 83 ss.



276 KLAUSPETER BLASER

de vie de 'homme noir a la lumiére de la révélation en Jésus-Christ
et vice-versa ; il pose qu’en Ameérique du XXe siécle le Christ signifie
« Black Power » : Dieu choisit ce qui est noir pour que périsse ce qui
est blanc 1. Il radicalise au fond une affirmation de la tradition dialec-
tique, occidentale et moderne, selon laquelle I’Evangile trouve ses
interprétations en fonction de I’histoire créant alors une nouvelle
histoire. Toute affirmation de l'universalité de Dieu revient a une
pure idéologie tant qu’on n’insiste pas sur le fait que Dieu choisit le
particulier, Israél en Egypte, le peuple noir opprimé. Parmi les condi-
tions qui imposent a la formulation théologique une certaine struc-
ture et une certaine « couleur », on peut signaler les suivantes :

1. L’expérience de l'oppression raciste passée et présente, 1'ex-
ploitation et l'existence quotidienne dans la souffrance de l'individu
et de la communauté noire sont & I'origine de Black Power et de la
théologie noire ; elles en constituent aussi le contexte présent. Cette
expérience demande une analyse aussi compléte que possible. Quelle
est alors la relation de la théologie chrétienne avec le combat des
peuples opprimés pour un avenir a visage humain ? La question de la
liberté dans I'histoire ne peut plus étre évitée, d’autant plus que la
liberté de Dieu, elle aussi, est historique puisqu’Il est pour nous. La
théologie noire conduira donc a la lutte contre la servitude, a la
révolution des esclaves, a leur libération.

2. Pour Cone, I'héritage culturel des Noirs américains tel qu'il
s’articule dans les Negro Spirituals est primordial. Ces chants ne
suggerent pas une fuite dans I’au-deld, une intériorisation pieuse, mais
ils sont au contraire ’expression de la résistance noire et de l’aspira-
tion a la liberté. Elu par Dieu, le Noir peut garder son identité malgré
les oppresseurs qui font de lui une quantité négligeable. Il refuse
d’accepter la souffrance en tant que volonté de Dieu, souffrance pour
laquelle il serait récompensé au ciel, ce ciel étant en tout cas une
affaire des Blancs.

3. La théologie noire démasque la théologie blanche comme telle,
complice de l'oppression. Non seulement les théologiens contempo-
rains américains ne se préoccupent pas de l'esclavage imposé au
peuple noir ; I'homme noir ne figure pas dans la théologie faite par
les Blancs ; leur réflexion, en définitive, justifie les désirs et les valeurs
blancs, refléte les conditions culturelles du capitalisme. Est-ce parce
que Dieu, dans ces conditions, est devenu une idole qu’on doit le
déclarer mort ? Dans cette situation, le peuple noir est l'unique clé

! Ev.Th,, 1974, N° 1, p. 14; J. CONE : Black Theology and Black Power, 1969;
A Black Theology of Liberation, 1970 ; Singend mit dem Schwert in der Hand,
Evgl. Kommentare 8, 1971, p. 442 ss. ; Le contexte social de la théologie : liberté,
histoire, espérance, in : Parole et Société, 1973, 5/6, p. 479-497.



L’EVANGILE DE LA COMMUNICATION 279

pour la révélation qui, elle, propose une définition de 1’étre-noir :
Dieu, en Jésus-Christ, est le libérateur, il s’identifie avec les opprimés.
Aujourd’hui, ce sont les Noirs qui représentent le Christ souffrant et le
Dieu juste a I'égard des opprimés. En ce sens, on peut qualifier Dieu
lui-méme ou le Christ lui-méme comme ¢« noir ». Par 13, le Dieu de la
revélation biblique est défendu contre 1'idolatrie dont les Blancs
sont prisonniers. Il est concret.

4. La situation d’une humiliation constante ainsi que le réveil
apporté par le mouvement de Black Power exigent une prise de cons-
cience religieuse. « Black is beautiful » entraine « Christ is black,
Baby ». La théologie noire essaie de fonder l'identité humaine du
noir en Dieu lui-méme, de sorte que la recherche de cette identité
(dans le sens paulinien : I’homme nouveau) aboutit & une recherche
de Dieu. Dans la mesure out Black Power et la foi chrétienne tombent
d’accord sur le point de 1’émancipation de ’homme — Freedom
Now ! —la théologie noire cesse d’étre une théologie culturelle et
contextuelle ; elle symbolise toute entreprise théologique véritable
et sa portée universelle. Etre noir, c’est un symbole ontologique
pour tout homme engagé dans la lutte contre sa dégradation. Dieu
lutte avec lui. « Tel est le sens de ’humble naissance de Jésus a
Bethléem, de la guérison qu’il apporte aux malades et aux possédés,
de sa mort sur la croix. » *

James Cone prétend que le contexte fait toute la différence et que,
par conséquent, celui qui ne vit pas dans l'oppression constante,
ne pourra jamais comprendre la théologie noire. Les critiques éven-
tuelles, les questions possibles, les réactions témoigneront toujours
d'une forte incompréhension, de I’hypocrisie, voire du racisme culturel.
Il faut d’abord et surtout se repentir, par une transformation radicale
et non un réformisme bourgeois (Gollwitzer).

Théologre et Idéologie. « Si, A la suite de I'Evangile, la théologie
n’est jamais neutre, cela signifie que foute affirmation théologique,
comme foute réalisation ecclésiale, ont une signification et un impact
politiques. C’est un des grands apports de I'ceuvre de Barth» ... «La
reconnaissance de la signification politique de toute théologie conduit
nécessairement & poser la question du liew idéologique ou, si I'on
prefere, des conditions de production de toute théologie et de la praxis
qu’elle exprime ou engendre : la praxis sociale et le statut méme du
théologien ne sauraient rester sans conséquence sur sa production
théorique. » 2

I Payole et Société, 1973, 5/6, P- 493 o .
* G. CasaLis : Théologie pratiqgue et Pratique de la théologie, in: Le Point
théologique, 5. Paris, Beauchesne, 1973, p. 10I-102.



278 KLAUSPETER BLASER

La prise au sérieux de l'eschatologie biblique par la théologie
de I’Espérance, la renaissance du Christianisme social (Eglise et
Société), le débat missiologique sur le « Salut aujourd’hui », le dialogue
entre Chrétiens et Marxistes et la théologie noire nous ont en effet
rendus attentifs & nouveau aux tissus idéologiques dont nous sommes
tributaires lorsque nous ouvrons la bouche pour parler de Dieu.
Ayant aussi son «Sitz im Leben », sa fonction sociale, la théologie
est trés souvent victime de I'idéologie en place, soit qu’elle lui donne
inconsciemment ou consciemment une justification religieuse (comme
p. ex. en Afrique du Sud), soit qu’elle s’y adapte facilement et sans le
vouloir explicitement (p. ex. & la philosophie bourgeoise). C'est dire
qu’il faut repenser tout ce probléme dans notre contexte culturel du
capitalisme tardif, ceci dans le souci de clarifier les fondements mémes
de la science théologique. S’il est correct de dire que les affirmations,
méthodes et axiomes théologiques sont conditionnés par le milieu
spirituel et matériel lui-méme ou par les pouvoirs économico-poli-
tiques, la société et ses croyances constituent alors une composante
dans la formation de la théorie théologique. La théologie en tant que
science influencera, pour sa part, ce milieu, cette société, ces croyances,
soit en les stabilisant, soit en les transformant 1. C’est pourquoi elle
devra se laisser interpeller dans deux directions : 1) soit un énoncé :
par qui ou par quoi (quel intérét) est-il conditionné 2) cui bono ?
A qui sert-il et & quoi sert-il ? Quelle sera la conséquence historique,
pratique que cet énoncé aura ? Ce ne sont pas la des questions étran-
géres a la théologie ; elles font partie de la méthode critique qu’il
convient précisément d’élargir 2. La théorie doit donc se soumettre
a la critique de la praxis sociale, alors que celle-ci doit se soumettre
a la critique de la théorie, critique que vise pourtant la théologie.
Toute théologie qui fera sienne une théorie de la société, par exemple
la privatisation, sans la critiquer, ou qui oubliera 1’autocritique, sera
jugée idéologique, parce qu’elle soutient et maintient le systéme
en place. Est-ce nécessaire de citer les exemples les plus flagrants : la
légitimation de l'empire romain par une christologie politique;
les indulgences et le purgatoire congus pour pouvoir financer Saint-
Pierre & Rome ; le rapport entre Billy Graham, Richard Nixon et
le Vietnam ? Cependant, la question prend une dimension un peu
plus subtile lorsqu’on analyse la fonction idéologique d’une confession
de la foi, comme par exemple Pierre Curie I'a fait pour les protestants

1 Voir M. MIEGGE : Idéologie, techniques de gestion et structuves du pouvoir,
Christ. social, 1966, 5-8.

2 Cf. D. SOLLE : Politische Theologie, 1971, qui demande que la démytholo-
gisation soit étendue aux mythes de notre société et qu’on fasse le pas de la
méthode historico-critique (qui en définitive est déja tributaire d'une philoso-
phie bourgeoise) a la méthode idéologico-critique.



L’EVANGILE DE LA COMMUNICATION 2479

réformés francais a partir de '’hypothése du transfert idéologique,
c’est-d-dire «des conditionnements et interactions socio-culturels
d’un systéme de valeurs et de normes culturelles en relation 4 un
systéme de croyances qui déterminent les attitudes et les compor-
tements » 1. Autodéfenses contre des menaces internes et externes,
les textes en question semblent étre inspirés principalement par le
concept de l'unité. Leurs affirmations sur I’Ecriture, le Baptéme
et la Céne parlent d’autorité, de normativité, de pouvoir de substi-
tution et du contrat d’alliance, plagant ainsi 'homme devant un
choix qui lui mérite ou bien 'intégration (grice) ou bien l'excommu-
nication (jugement). L’unité institutionnelle est structurée par
deux postulats normatifs: le concept d’ordre et celui d’autorité
tels qu'ils apparaissent dans les ministéres et le gouvernement d’église.
Parler enfin de la neutralité de I'argent et des richesses {« en soi»),
cela trahit 1'idéologie économique libérale et 1'idéalisme de la classe
bourgeoise. Quand on déclare que Dieu est neutre ou qu’on transfére
I'absolu des idéaux politiques sur ’absolu de Dieu, on se rend compte
qu'au niveau des attitudes influencées ensuite par une telle foi, on
relativise les idéaux humains ou on se retire sur les déterminismes
autosuffisants 2. On pourrait encore citer 'exemple de la sexualité
qui doit obéir 4 des lois soi-disant divines, ou I'exemple d’une doctrine
du péché (I'homme est et reste mauvais) qui justifie I’état de police,
la méfiance vis-A-vis de tout progrés et aussi la guerre. L’organisation
sociale est souvent confondue avec des ordonnances divines. Avec
nos amis orthodoxes, on peut se demander si le refrain habituel du
«simul justus et peccator» n’aboutit pas a stabiliser le «désordre
établi », alors que I’'homme pécheur devrait plutdt se mettre en marche
pour devenir un homme sans péché. Quoi qu’il en soit, la théologie et
son discours ne peuvent pas se croire idéologiquement neutres,
pures ou innocents; il y a toujours des positions personnelles et des
conditions culturelles qui y sont impliquées. N'est-il pas vrai que,
en théologie aussi, les pensées dominantes sont toujours celles de
ceux qui dominent ?

IV

Il me paralt évident que le vieux théme « théologie et culture » se
précise en ce sens que le contexte culturel, y compris les aspects
socio-politiques, devient primordial soit pour le discours théologique,
soit pour la communication de I’Evangile. Ce ne sont plus les confes-
sions qui apportent telle ou telle contribution, mais Jes cultures.

! P. Curik : Fonction idéologique de la confession de fgi chez les protestants
réformés framgais entre 1950 et 1968, in: Parole et Société, 1972/4, p. 317.
3 Ibid., p. 319 ss.



280 KLAUSPETER BLASER

Une synthese grandiose des aspirations de notre époque & la maniére
de Tillich semble cependant exclue .

Se basant résolument sur l'incarnation du Christ et se défendant
de tout le docétisme de la théologie courante, la Conférence de Bang-
kok a rappelé:

« Une théologie correcte refléte 1’expérience de la communauté
chrétienne en un lieu donné & une époque donnée. Elle est donc néces-
sairement une théologie contextuelle ; elle est une théologie valable
et vivante qui refuse de se laisser universaliser & la légére, parce
qu’elle parle en vue d’une situation particuliére et & partir d’elle » 2.

Tout le probléme est 1a! Il se complique encore quand on est
obligé de constater que se refuser a la systématisation et a l'univer-
salité de la vérité implique également une position dogmatique vis-
a-vis de notre réalité humaine 3.

Je ne peux toucher ici qu’un des aspects du probléme, celui qui me
parait le plus important. Cela ne me géne pas du tout de nous voir
privés d'un certain impérialisme ; ni que la théologie européenne soit
déclarée territoriale. La profonde non-communication qui remplace de
plus en plus la gentillesse cecuménique peut étre salutaire pour les
uns et pour les autres pourvu qu’elle ne dure pas trop longtemps
et bien qu’elle soit douloureuse & supporter comme l'a montré un
symposion a4 Genéve en mai 1973 sur la théologie noire et latino-
ameéricaine 4. Quand chacun se retire sur son contexte particulier,
il devient impossible de se comprendre ou de se faire des alliés,
bref: de communiquer. Est-ce donc impossible de parler de Dieu,
mais pour une tout autre raison que celle que Barth entrevoyait a
I'époque ? Comment pouvons-nous « rester ensemble » dans ’entre-
prise théologique, dans le témoignage et dans le service ? Manifeste-
ment, le danger existe — et il est per¢u notamment par les Euro-
péens | — de justifier une interprétation de I'’Evangile au nom d’un
contexte ou d'une situation, et d’en faire une idéologie. Le Dieu
fonctionnel w'est pas meillewr que le Diew métaphysique. A ce sujet,
deux choses sont a noter : 1° ne faut-il pas avouer que le contexte
ressort de notre sélection et de notre définition ; ¢’est une abstraction
d’une collection complexe de données trés diversess. 20 ne faut-il
pas sauvegarder un centre qui nous réunit et juge a la fois, une

* TiLvicu: Théologie de la Culture, p. 32 (introduction de Gabus) : La tendance
de la théologie tillichienne vise ainsi & tout inclure et embrasser dans une vaste
synthése christocentrique et eschatologique.

2 Section I/7e. Voir aussi les remarques de H. Cox sur le Christianisme
occidental dépassé (op. cif., p. 220) et sur les théologiens académiques (p. 248).

3 J. P. GaBus, op. cit. (Point théol.), p. 61.

4 Cf. Pavole et Société, 1973, 5/6, et Vie protestante, 11.5.1973, P. 3.

5 DYsON, op. cit., p. 6. Le méme auteur met en garde contre une théologie
caméléon (p. 2), comme le fait, pour d’autres raisons, MOLTMANN (op. ¢it., D. 3).



L'’EVANGILE DE LA COMMUNICATION 281

instance critique vis-a-vis de nos théologiens si profondément entre-
mélés dans les tissus culturels au sens large ? Comment ne pas
compromettre le caractére contestataire de I'Evangile et du discours
théologique a 1'égard de toute culture ? *

Ne faut-il donc pas quelque chose qui soit supra-contextuel et qui
nous permette de progresser dans une marche commune et dans une
communication toujours plus grande, méme si nos problémes ne sont
pas ceux des Noirs en Amérique et les préoccupations des Coréens
étrangéres aux nodtres ? On nous dira que c’est 14 une question inutile
parce qu’elle trahit précisément un intérét blanc, occidental. Encore
une fois, on élude une prise de position nette en faveur de ceux qui
voudraient enfin se libérer de notre domination culturelle et devenir
des hommes adultes. Tout dépendra donc de la réponse, s’'il v en a
une.

Est-il, par exemple, possible de recourir, avec Tillich, 4 un élément
commun a toutes les réponses culturelles (élément qui repose sur le
fait que tous participent A l’existence humaine) et de dire: «Le
message chretien est le message d'une réalité Nouvelle a laquelle nous
pouvons participer et qui nous donne le pouvoir d’assumer 1’angoisse
et le désespoir. C'est ce que nous devons et ce que nous pouvons
communiquer. » ? 2 La théologie noire le conteste ! Peut-on, comme le
fait Gabus, entrevoir un donné supra-contextuel dans le fait que
I'homme est toujours «a la recherche d’un sens, c’est-d-dire d'une
cohérence et d’une direction » tout en admettant que cette recherche
reste provisoire et fragmentaire a cause du « contexte culturel extré-
mement fluide, polyvalent, toujours changeant et relatif» ? 3

C’est précisément cette abstraction existentielle qui est mise en
question par la contextualité. Ce que l'on entend par sens peut
varier extrémement. D’autres possibilités restent ouvertes: est-ce
Jésus-Christ qui reste identique A lui-méme tout en étant fagonné
selon les cultures diverses ? C'est 1a effectivement, la réponse la
plus solide (que nous allons reprendre sous une autre forme). Mais
la question subsiste : comment en arrive-t-on a une affirmation
«dogmatique » de ce type ? Voild pourquoi certains songent aussi a
la Bible, ou 4 une théologie biblique servant de centre. Se rendent-ils
compte du fait que la Bible ne nous est compréhensible que par des
interprétations, si bien qu’on pourra toujours camoufler des convic-
tions «indigénes» et contextuelles sous prétexte d’étre biblique ?

* Cf. J. M. RosiNsoN: Hermeneutische Theologie, in: Theologie im
Umbruch, Miinchen, 1968.

* TiLLIcH, op. cit. («La communication du message chrétien»), p. 30z,
citation, p. 310.

3 GaBUS, 0p. cit., p. 62 et 63.



282 KLAUSPETER BLASER

Est-ce alors une théologie cecuménique que certains voudraient
promouvoir, théologie qui pourtant n’existe qu’en fonction des
théologies locales ? Méfions-nous: si la compréhension mutuelle
entre continentaux et Anglo-Saxons a toujours été difficile, combien
plus difficile sera-t-elle avec une théologie africaine, indienne, chinoise,
surtout si on considére le contraste entre théologie écrite et théologie
orale (W. Hollenweger). Ou faudrait-il se tourner vers les « Beziehungs-
mitten » (centres de relation) que propose « Foi et Constitution » pour
une herméneutique biblique ? Peut-on considérer les différentes
théologies culturelles comme des centres relationnels qui se critiquent
et se fécondent mutuellement ? L’interrogation constante que repré-
sente 'existence méme d’une autre articulation de I’Evangile pourrait
nous amener a nous remettre en question nous-mémes et notre enra-
cinement culturel afin d’opérer un dépassement constant, car la
« théologie doit étre & la fois traditionnelle et anticipatrice » (H. R.
Weber). Cette recherche permettra de maintenir l'unité dans la
diversité. Cette approche semble en effet prioritaire, mais elle implique
une opération a plusieurs niveaux en méme temps. La communication
intercontinentale, « partnership» dans le travail théologique, parait
nécessaire ; prise au sérieux, elle apportera certaines modifications
dans nos habitudes, dans 1’organisation de la recherche et de 1’ensei-
gnement. Ensuite, la confrontation permanente de nos situations
ecclésiastiques et intellectuelles avec la tradition biblique et les
fondements de la théologie biblique servira a la critique, a la refor-
mulation et a la révision des postulats contextuels. Enfin, il est
évident que le contextuel ne doit pas seulement alimenter la réflexion
cecuménique, mais inversement, la « plante cecuménique » (je pense
par exemple a ’accord atteint dans le cadre de « Foi et Constitution »
sur un certain nombre de points doctrinaux) doit croitre dans mon
jardin pour qu’il ne dépérisse pas a cause des mauvaises herbes 1.

L’isolement, & mon avis, meéne nécessairement au provincialisme
intellectuel (Tillich), au racisme culturel et a 1'hérésie. Ainsi, on
pourrait imaginer que I’Afrique nous apprenne une quantité de
choses justement dans le domaine de la communication, dans l’an-
thropologie (allant au-dela de nos dichotomies ficheuses) et dans
Iecclésiologie. L’Orient pourrait faire valoir sa tradition méditative
et contemplative, son symbolisme et son expérience de la souffrance.
L’Occident, en revanche, aurait quelque chose a apporter sur le plan
de la méthode (rien ne va de soi !), de la parole et de 'engagement tel
qu’il découle de l'incarnation de Dieu en Jésus-Christ. Curieusement,
la contextualité s’inspire d’une visée «universelle», car elle vise,

r Suivant le modéle de l'interaction dialectique de Ldffler, op. cit., 5-6.
Cf. également DvsoN, op. cif., 5., pour une évaluation plutdt critique de la
contextualité.



L’EVANGILE DE LA COMMUNICATION 283

en chaque lieu, la sauvegarde de l'identité humaine de I’homme quel
qu’il soit, et I'action libératrice de I’Evangile par une communication
qui puisse vraiment toucher cet homme.

Esquisser de telles perspectives signifie que les diverses conditions
culturelles et de vie sont reliées par une structure de communication ;
car, comme le dit H. Ott r, I’éventail de mondes existentiels ne peut
étre reconnu et accueilli positivement que si I'on admet en méme
temps la possibilité de communication. Sans qu’on s’enfuie & nouveau
dans un principe en dehors de I'histoire — la communication étant
éminemment événementielle — cette structure de communication
évite néanmoins le relativisme plat. La communication est une struc-
ture de la connaissance vraie (Ricceur).

Ces considérations nous renvoient au point de départ auquel il
nous faut revenir en guise de conclusion.

v

Le probléme de la communication se pose donc sous une nouvelle
forme lorsqu’il devient clair qu'on ne peut cloisonner la réflexion
théologique et le discours qui en résulte, d’'une part, et I'évangélisation,
d’autre part. Les deux activités se trouvent devant une tiche com-
mune : la transmission de 1’Evangile, et dans une situation commune :
un contexte culturel donné. Dans les polarisations qu’on traverse
actuellement, cette prise de conscience est fondamentale. Qu’on le
veuille ou non, théologie et évangélisation se conditionnent mutuelle-
ment ; I'une a besoin de l'autre. La transmission de I’Evangile,
qu’elle s’effectue par le discours théologique ou par l’action pratique,
renvoie au contexte personnel et objectif, historique et culturel,
exigeant un certain langage et des méthodes qui rendront le Christ
vivant dans ce contexte. En revanche, chaque contexte exige un
réexamen de la signification de ’Evangile, dans la mesure ol celui-ci
est plus qu'un phénomene juif et un message occidental. S’il possede
effectivement cette portée mondiale et universelle — preuve en est
le résultat du mouvement missionnaire — cela présuppose alors que
UEvangile est une communication nous permettant de communiquer et
de communier, humainement, les uns avec les autres.

Incontestablement, le théme de la communication tel qu’il est
posé ici touche directement au domaine de la pneumatologie, qui vit
actuellement une véritable renaissance. D’emblée, il faut se garder

1 H. Orr: Die Antwort des Glaubens, Stuttgart, 1972, p. 158 5. Ott parle
de « Kommunikationsgewissheit » qui serait analogue a la certitude entre un Je
et un Tu (dialogique). Un point de vue assez semblable inspire la démarche
de W. Pannenberg, Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt, 1973. Par
ailleurs, la communication est un terme clé dans la philosophie sociale de
Habermas, etc.



284 KLAUSPETER BLASER

d’une notion limitée de cette communication, comme s’il s’agissait
d’'un simple probléme linguistique, technique ou individuel ; c’est
ainsi que la pneumatologie accede au rang des principes fondamentaux
de la théologie chrétienne et de son herméneutique. L’Evangile, méme
dans ses dimensions les plus globales et dans ses prises les plus directes
sur les hommes et leurs comportements, est ce que 1’Esprit-Saint,
esprit de liberté, communique et nous fait partager avec d’autres.
S’exprimer ainsi est quelque peu dangereux. Face a la difficulté de
communication a I’échelon privé et mondial, contrastant nettement
avec la perfection de moyens prodigieux, on comprend facilement
I'objection qui dirait que 1l'identification de I’Evangile avec la com-
munication, ornée par une belle théorie pneumatologique, ne fait que
refléter une récupération idéologique ou une adaptation naive et
inconsciente a un jargon actuel. Y-a-t-il un autre théme ou terme
qui ne serait pas sujet a la méme objection ? Il importe, en effet, que
toute réflexion sur I'’Evangile centrée autour de la communication
ne tombe pas dans ce piége ; il importe de veiller a ce qu’elle développe
un « contre-modeéle pour la guérison de la société de communication »
(J.-M. Chappuis). Contre la manipulation et la défense d’intéréts, son
souci et son projet sera le salut : la communion libre dans la communi-
cation authentique. Or I’Evangile consiste précisément dans la
nouvelle contestataire qu’il n’y aura de salut que par la communication
anticipée et fondée en Jésus-Christ. La communication est évangile,
parce que I’Evangile nous 'offre comme don, tiche et espérance.

La communication comme don : tous les efforts dans le domaine de
la communication seraient au fond vains, si Dieu ne leur avait pas
donné un fondement et par conséquent un sens trés profond. Il se
communique lui-méme dans I'événement, la personne et la parole
de Jésus-Christ. Ainsi s’établit une communication, un contact
historique avec I’humanité * que personne ne pourra rompre et qui
sera réel toujours et partout par I'Esprit-Saint, présence du Christ,
Dés lors, il est souhaitable que I’Evangile de la communication soit
répandu partout, qu’il soit communiqué et pris pour ce qu’il est:
le moyen efficace aidant les hommes 4 vivre ensemble et & communi-
quer les uns avec les autres. Le deuxiéme aspect de cette « communi-
cation gratuite » est que ce n’est pas nous qui devons imaginer toutes
sortes de ruses pour en arriver 1a. Si Jésus-Christ se communique
aux hommes de tous les coins de la terre et de tous les temps par
son esprit créateur qui est ’Esprit de Dieu, les hommes se rassem-
bleront la ou cet Esprit est présent, pour en découvrir les signes,
pour l'écouter, I'étudier dans la Parole et agir en conséquence.

1 OrT, op. cit., p. 58.



L’EVANGILE DE LA COMMUNICATION 285

Malgré leurs conditionnements culturels trés divers, ils ne pourront
alors que s’unir dans un projet commun et une marche commune,
non sans conflits et scissions, mais dans la certitude de la « rémission
des péchés», ce qui leur permettra de rester ensemble et de rétablir
la communication malgré les visages nécessairement variés de leurs
projets.

La communication comme tdche: Certes, la marche & laquelle nous
invite 1'Esprit du Seigneur n’est pas gratuite. Elle implique une
analyse trés poussée du chemin a prendre, des alternatives, du
monde, des moyens a disposition. Cependant, la difficulté majeure
ne réside probablement pas dans cette analyse, qu'il convient d’en-
treprendre en collaboration avec d’autres, et avec d’autres sciences.
La tiche que le don de la communication implique est de le faire
valoir dans des situations ou l'esprit de communauté semble totale-
ment absent. On ne peut pas se contenter des lieux ol I'Esprit
semble a l'ceuvre et la communication en marche. De plus, tous
ceux qui pensent qu’on ne peut plus aujourd’hui camoufler I'in-
compréhension des uns a I’égard des autres, la non-communication
politique, théologique, humaine, par une idéologie qui serait ’Evan-
gile, ont raison. Tout en acceptant que nous devons passer par la
crise et que beaucoup de moyens de communication modernes
(animation, dynamique de groupe) révélent en premier lieu nos
barriéres, nos divisions et nos différences afin d’éviter toute récon-
ciliation & bon marché, la tAche demeure néanmoins de surmonter
tout cela et a tous les niveaux. En ce sens, I’Evangile de la communi-
cation, qui veut étre connu et vécu malgré I'incontestable perplexité
qui est la notre face a cette tiche, est d’ordre politique, car il dépasse
le cadre culturel et s’inscrit dans le cadre global.

La communication comme espérance : Le projet évangélique de la
communication consiste donc en une recherche, toujours nouvelle,
de la communion des hommes. Cest dire qu'il releve du domaine
du nouveau, de l'avenir ouvert; c’est un projet eschatologique
dans le temps. Ceci peut nous aider & lutter contre la résignation
qui nous menace inévitablement quand nous nous langons dans une
discussion exclusivement technique. Les plans n’aboutissent souvent
pas, la marche ne continue pas. Cette communication ne serait-elle,
encore une fois, qu'un de ces combats inutiles, cofliteux, douloureux,
augmentant en fin de compte la profonde méfiance parmiles hommes ?
Ne risque-t-on pas de tomber dans le piége de la propagande, de la
manipulation quand la critique de 'idéologie de la communication
au nom de I'Evangile de la communication est absente ? Oui, si le
projet ne fait pas partie de l'aventure que Dieu veut mener a chef.
C’est cela le contre-modeéle. Si la tiche reste le dernier mot, le combat



286 KLAUSPETER BLASER

sera sans joie et sans attente. Mais si on essaie de s’en acquitter non
seulement parce que la communication est établie une fois pour
toutes mais encore parce que nous allons vers cefte communication
parfaite entre les peuples et entre le ciel et la terre, parce que le projet
humain de la communication est fort d’ume promesse et pourra se
réaliser toujours 4 nouveau dans une espérance qui ne se résigne pas.
Alors la communication se présentera vraiment comme dessein de
Dieu réalisé pour nous, avec nous ef contre nous. Elle est Evangile
parce qu’elle est porteuse de salut. Car la communication véritable
parmi les hommes exclura la guerre, les injustices, les aliénations,
les jalousies qui portent atteinte a la communication entre Dieu et
les hommes. Dans I’Esprit-Saint et son opération, ces deux modes de
communications, que I'on a tellement tendance a séparer, se trouvent
réunis.

Comment parler, en tant qu’hommes, de Dieu ? La question de
Barth nous a accompagnés tout au long de I'exposé, car elle nous est
posée avec plus d’acuité encore par 'expérience de la contextualité et
par les conditions culturelles de la théologie. Les remarques que
nous venons de faire ont essayé d’indiquer la solution d’une démarche
missionnaire et pneumatologique. La communication qu’est 'Evan-
gile ne peut rester non communiquée. L’Esprit de Dieu permet de
faire ce pas et de rendre la communication pertinente dans une culture
donnée sans que celle-ci devienne elle-méme Esprit de Dieu. Clest
lui qui exige et permet le discours responsable en vue de la transmis-
sion de I’Evangile, transmission qu’il suscite. Jésus-Christ, se commu-
niquant lui-méme de cette maniére, signifie dialectiquement la crise
et la dignité de I’homme et de sa culture.

KLAUSPETER BLASER.



	L'évangile de la communication : aspects des conditions culturelles de la théologie

