
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1974)

Heft: 4

Artikel: L'évangile de la communication : aspects des conditions culturelles de
la théologie

Autor: Blaser, Klauspeter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ÉVANGILE DE LA COMMUNICATION *

Aspects des conditions culturelles de la théologie

« Comme théologiens, nous devons parler de Dieu. Mais nous
sommes des hommes et pour cette raison nous ne pouvons pas parler
de Dieu. Nous devons connaître, l'un et l'autre, notre devoir et notre
impuissance, et par cela même rendre gloire à Dieu. C'est notre
tourment. Tout le reste n'est que jeu d'enfants. » »

Cinquante ans plus tard, Moltmann fait écho à cette célèbre

parole de Barth :

« Un théologien est un être bizarre : il doit parler de Dieu qui
concerne tous les hommes de tous les temps et de tous les Ueux, sans
exception aucune. Cependant il est lui-même un homme, c'est-à-dire
possédant des capacités, des aptitudes et des vues restreintes en
raison des limites conditionnées par sa propre culture et sa propre
tradition... »

Comme je ne suis pas un ange mais un simple mortel, mon
optique s'en trouve forcément limitée et conditionnée. Elle est celle
d'un Blanc européen, appartenant à la classe moyenne, vivant au
XXe siècle et déterminé enfin par ses expériences personnelles et les
limites propres à sa condition privée. Mes idées n'ont par conséquent
qu'une valeur partielle et ne peuvent que stimuler d'autres théologiens,

d'autres cultures et d'autres Eglises à regarder, en partant
de leur propre point de vue, dans la même direction, vers le Dieu
qui nous a amenés à cette communion et qui veut nous conduire vers
une meüleure encore. » 2

* Exposé présenté à la Société vaudoise de théologie, le 18 février 1974.
1 K. Barth : Parole de Dieu et Parole humaine, Paris, 1966, p. 199.
2 J. Moltmann : Les tâches actuelles de la théologie chrétienne, in : Bulletin

du Département de théologie de l'Alliance réformée mondiale, vol. XII, 4,
1972, p. 1-2.



L'ÉVANGILE DE LA COMMUNICATION 269

La juxtaposition des deux citations signale à la fois un développement

significatif dans la compréhension de la théologie (et par
conséquent de la réahté révélée), intervenu pendant les dernières
dizaines d'années, et une recherche intensive de ce qui est finalement
en jeu quand nous voulons communiquer le Dieu de l'Evangile. Je me
propose d'apporter quelques réflexions sur ces deux sujets.

La « contextuahté », dont Moltmann parle, sera iUustrée par des

exemples et un certain nombre de remarques concernant les éléments
culturels dans le discours sur Dieu. Aussi important que soit un thème
comme celui de «la communication de l'Evangile », celle-ci repose sur le
contenu de cette communication. Je voudrais d'emblée décevoir tous
ceux qui flairent ici une polémique contre l'hypertrophie du « comment ».

Toutefois, si on n'inverse pas les termes, on risque de se perdre
précisément dans la technique, la méthode, la stratégie de l'évangélisation,
puisqu'on semble savoir d'emblée ce que l'Evangile est, ce qu'il veut.
Mais le savons-nous vraiment, plus particulièrement face à une situation

qui est marquée d'une part par les moyens de communication
les plus raffinés et les plus ingénieux, d'autre part par une crise de
communication toujours plus sérieuse, voire par la non-communication

Je suis convaincu qu'il ne peut s'agir uniquement d'un problème
de langage, comme si on avait affaire à un contenu fixe et à un
discours variable. Aussi serait-il judicieux de se demander si toute
communication de l'Evangile ne découle pas du caractère de communication

qui définit l'Evangile. Le mot. « communication » comporte deux
aspects: la communication et la communion, la transmission et la
compréhension, permettant une nouveUe communication-communion.
Il devient alors évident que la forme cultureUe de cette communication

fait aussi partie du contenu de l'Evangüe. Ainsi donc, pour être
évangile, il varie selon les contextes. Cette thèse mène au milieu de
la problématique.

II
« Oui, écrit Paul, hbre à l'égard de tous, je me suis fait l'esclave

de tous, pour en gagner le plus grand nombre. J'ai été avec les Juifs
comme Juif, pour gagner les Juifs, avec ceux qui sont assujettis à la
loi, comme si je l'étais, — alors que moi-même je ne le suis pas —-,

pour gagner ceux qui sont assujettis à la loi ; avec ceux qui sont sans
loi, comme si j'étais sans loi, — alors que je ne suis pas sans loi de
Dieu, puisque Christ est ma loi —, pour gagner ceux qui sont sans
loi» (I Cor. 9 : 19-21).

Cette formule relève-t-eUe d'une stratégie utilisant le moyen
de l'adaptation pour parvenir au but de la « conversion », ou, au



270 KLAUSPETER BLASER

contraire, crée-t-eUe une identité de l'Evangile, identité spécifique
et particuUère au contexte dans lequel il est annoncé, compris et
vécu Telle est la question aujourd'hui en cause. S'il s'agit d'une
simple méthode, cela regardera surtout la pratique : s'U s'agit d'une
transformation par enracinement — et cela par rapport à une forme et
un signifié déj à assumés — le discours théologique traditionnel
perdra sa portée universelle. Car cela impliquerait que, queUe que soit
sa visée ultime, la théologie ne pourra pas échapper aux conditions
culturelles, ce qui se traduira par la naissance de théologies
différentes. On hra avec intérêt les remarques de Tillich comparant, dans
sa Théologie de la Culture, l'Europe et l'Amérique et dénonçant leur
provincialisme intellectuel L En effet, déjà à l'intérieur de notre
monde occidental, l'identité et le statut du questionnement théologique

varient considérablement. Preuve en est, par exemple, le
monde qui sépare, à ce point de vue, l'Allemagne de la Suisse romande
ou de la France. Pour les psychologues, les spécialistes des moyens de

communications, pour chaque pasteur soucieux d'incarner la Parole,
il paraît banal d'insister sur le fait que la mentalité détermine la lecture
et la compréhension de la réalité, que les mots peuvent signifier des
choses très diverses selon la situation, le contexte et la personne qui
les prononce. En plus, ces mots ont déjà traversé toute une histoire
de significations. Pour la théologie, en particuher la théologie
systématique, la nouveauté consiste précisément dans une diversification
culturelle et contextueUe. Hans Küng a signalé la chose il y a dix ans :

« La question centrale pour l'avenir est celle-ci : la théologie
chrétienne doit-elle nécessairement être liée étroitement à l'aristotélisme
ou peut-elle se développer de la même façon à l'aide du Vedisme ou
d'une philosophie bantoue » 2

Certes, les biblistes nous ont appris depuis un certain temps
combien est grand l'enracinement culturel des écrits bibhques, et
comment la diversité et la multiplicité des témoignages relatifs au
Christ tiennent à des situations, traditions, visées et intérêts extrêmement

variés. Qui n'a jamais ressenti une profonde reconnaissance

pour la libération et l'enrichissement qu'apporte la méthode historico-
critique à ce niveau-là Les problèmes résultant de cette découverte
(à savoir par exemple s'il existe une Mitte, un centre, un cœur du
Nouveau Testament ou de la Bible, et quel est le rapport entre
Ancien Testament et Nouveau Testament) signalent, dans un cadre
restreint, les problèmes qui surgissent avec la diversification mentionnée

tout à l'heure. Encore faut-il ajouter que la science qui découvre

1 P. Tillich : Théologie de la Culture (A la conquête du provincialisme
intellectuel : l'Europe et l'Amérique), 1968, p. 245 ss.

2 The Living Church, 1963, p. 380, cit. d'après H. Bürkle : Theologie und
Kirche in Afrika, 1968, p. 192.



L EVANGILE DE LA COMMUNICATION 27I

dans la Bible des témoignages fort différents et souvent irréconciliables

opère avec une méthode établie et éprouvée en Europe. Or,
avec la naissance de théologies hées à un contexte culturel et socio-
politique précis, le débat herméneutique prend des dimensions
beaucoup plus grandes, plus douloureuses et plus existentieUes : il
ne peut plus se dérouler à l'intérieur de la tradition occidentale ou
d'une discussion entre biblistes, ayant comme préoccupation
première l'actualisation du texte biblique. Voua notre tourment. Voilà
une des crises que traverse la réflexion dogmatique en particulier.
Voilà aussi pourquoi une nouveUe réflexion sur les rapports entre
foi et culture s'impose.

Il est peut-être utile de rappeler brièvement quelques éléments
relatifs à la genèse de l'orientation contextuelle. EUe coïncide avec
la transition des énoncés essentiahstes aux énoncés existentiels et
opérationnels (Wesensaussage-Werkaussage), de l'être de Dieu à

l'agir de Dieu, du métaphysique à l'historique, de la permanence au
changement, de l'universel au particuher, de l'unité à la plurahté,
de l'absolu au relatif '. La Cité Séculière de H. Cox marque une étape,
instructive aussi pour le rôle qui revient à la sociologie dans ce

processus. Avec certains interprètes, on peut en effet penser que
l'évolution constante, le changement rapide et l'instabilité appellent
une contextualisation de la théologie comme un moyen de faire
face à un monde qui nous échappe de plus en plus 2. L'atomisation
du monde, favorisée par la philosophie, ses structures historiques sur
lesquelles insistent les sciences, l'étude comparée des rehgions —
tout cela fait que les évidences générales, culturelles et les crédibilités
s'effondrent. On se concentre alors sur des unités plus petites et sur
des aspects partiels 3.

J. P. Gabus commente cette situation en disant : « On peut donc
voir aussi dans la crise de notre culture et de la théologie une victoire
de l'esprit prophétique bibhque sur l'esprit d'idolâtrie. Car une
culture en crise, une foi rehgieuse en crise, sont bien obligées de
reconnaître leurs limites et de renoncer à leur prétention à former des

systèmes explicatifs, à se constituer en visions exhaustives du monde ».

Ceci entraîne, entre autre, un refus des affirmations statiques en
théologie (statement-oriented theology) qui sont si générales qu'eUes
perdent leur signification dans la société industrieUe. Un processus
d'interaction de facteurs divers, ressortissant à une situation et à son

1 A. O. Dyson : Dogmatic or Contextual Theology Study Encounter,
Vol. VIII/No. 3/1972, p. 4. — H. Cox : The Secular City, p. 248/49.

2 Ainsi Dyson, op. cit. : Central to this feeling is the almost despairing need
to exercise control on a « runaway world ».

3 Ibid., p. 4, cf. J. P. Gabus : Situation actuelle de la Dogmatique protestante,

in : le Point théologique 5, 1973, p. 59 s ; citation p. 60.



272 KLAUSPETER BLASER

analyse, tient compte de la réalité de façon beaucoup plus adéquate ".

La visée de ces tentatives est claire : la réflexion théologique devrait
porter sur notre vie moderne et ses problèmes afin de promouvoir,
dans une situation changeante, fidélité, discernement et jugement2.

Ceci nous servira de cadre général où pourront se situer les exemples

et les explications qui suivront, mais ceux-ci ne toucheront qu'à
quelques aspects sous lesquels notre thème pourrait être abordé.

III
Deux phénomènes me semblent intéressants pour notre sujet :

i. Nous avons assisté ces dernières années à la demande, puis à
la formation de théologies africaine, latino-américaine puis noire.
Fruit du mouvement missionnaire et oecuménique, le programme
d'une théologie contextuelle a reçu son approbation à la Conférence
de Bangkok (Sect. I/7-e).

2. En même temps, nous avons dû apprendre comment notre
société, son organisation, ses idéologies ont imprégné le discours
théologique ainsi que la vie de l'Eglise. Fruit d'une mise en relation
de la théorie et de la praxis, cette découverte définit, comme cas
extrême, la théologie comme fonction de la culture capitaliste 3.

Alors que dans le premier cas il y a un souci de communication,
d'arriver enfin à rendre l'Evangile compréhensible dans un contexte
culturel et politique précis, dans le deuxième c'est le souci de rester
évangélique et apostolique dans nos communications sociales et
globales, dans nos rapports avec la culture.

La théologie en Afrique. Nombreux sont ceux qui pensent qu'on ne
peut être chrétien et Africain à la fois. Nombreux aussi sont ceux
qui ont demandé depuis longtemps que la culture et la religion
africaines soient respectées, intégrées dans le processus de la transmission
de l'Evangile pour le rendre vrai et vivant en Afrique. Nombreux
sont enfin les colloques, les consultations et les thèses sur ce sujet.
Quel est ce génie propre, cette âme africaine que la théologie en
Afrique devrait prendre au sérieux Bien entendu, il faut se défendre
des harmonisations faciles ; la conception de Dieu et le système social

1 P. Löffler : Theology as Process : Theological Reflections in Urban and
Industrial Mission, Study Encounter, Vol. VII/No. 2/1971, p. 1 et 2. Voir son
modèle de «Motivational Phase — Inspirational Phase», p. 2.

2 D. E. Jenkins : Concerning Theological Reflection, Study Encounter,
Vol. VII/No. 3/1971, p. 4.

3 Cf. H. Cox, op. cit., p. 8 : « religion and culture of a society cannot be
studied apart from its economic and social context... When man changes his
tools and his techniques, his ways of producing and distributing the goods of
life, he also changes his gods. »



L EVANGILE DE LA COMMUNICATION 273

varient selon les contextes. Pour le Togo, Seth Nomenyo décrit
l'identité de l'homme africain par ces traits : :

Elle s'exprime dans sa spontanéité, le rythme, l'expression
physique de sa pensée et de ses sentiments par son corps. L'homme africain

utilise le mode de connaissance par intuition plutôt que par
l'intellect. « Ce que les Africains et les Noirs d'une façon générale
reprochent à la théologie occidentale, c'est qu'elle est trop inteUectueUe,
spéculative. En Afrique, la théologie chrétienne doit emprunter comme
méthode d'approche de la Vérité révélée la voie de la relation » 2.

Pour cet homme africain, il y a un monde visible et invisible. Toute
réahté cache une réahté immatérieUe. Il a un besoin de connaître et
d'utiliser les puissances cachées. D'où son sentiment de dépendance
à l'égard de Dieu, de la nature, des esprits, de la tradition, et son
aspiration à l'Un, à la Totahté.

Dès qu'on propose de faire de la théologie dans le contexte culturel
de l'Afrique, on ne pourra faire abstraction du fait que là Dieu n'est
pas mort, mais qu'U est au contraire, le dispensateur des « moyens
vitaux », c'est-à-dire de la vie et de la force vitale, que l'individu
n'existe que dans la grande communauté des morts, des vivants
et des non encore nés, et qu'enfin les esprits vivants des morts
déterminent la vie. Une première phase dans la formation d'une théologie
africaine était liée à cette prise de conscience de la tradition culturelle,
religieuse, sociale ; une deuxième phase, la contextualisation qu'on
préfère à l'indigénisation, indique maintenant qu'on ne doit pas
uniquement regarder vers le passé. Il faut plutôt se pencher « sur
l'étude de la situation actuelle de l'Afrique, faite d'exploitation
coloniale, d'oppressions entre groupes africains, d'aUénation culturelle

et des réactions à ces pressions. Les études africaines devront
donc inclure, entre autres, l'histoire politique, l'économie, la sociologie,

la psychologie et les religions. C'est au sein de cette réahté que
se posent les problèmes théologiques » 3. Inspirée par le motif de

1 L'Afrique à l'écoute du message biblique, Flambeau n° 36, nov. 1972,
p. 202 ss.

2 Op. cit., p. 205.
3 Flambeau n° 39, 1973, p. 165 (consultation de Yaounde). Le Fonds pour

l'enseignement théologique (TEF) du COE dit au sujet de la contextualisation :

« Ce terme signifie tout ce qui est impliqué dans le terme familier d'« indigéni-
sation » mais cherche cependant à aller plus loin. Il s'agit dans la contextualisation

de notre manière d'évaluer la particularité des contextes du Tiers Monde.
L'indigénisation tend à s'employer au sens d'une réponse à l'Evangile dans les
termes d'une culture traditionnelle. La contextualisation, sans ignorer cet
aspect, tient compte du phénomène de sécularité, de la technologie, et de la
lutte pour la justice parmi les hommes, éléments caractéristiques de l'histoire
présente des nations du Tiers Monde.

» Une distinction doit cependant être faite avec soin entre des formes
authentiques et des formes fausses de contextualisation. Une fausse contextua-

18



274 KLAUSPETER BLASER

l'incarnation, l'indigénisation tendait moins à la critique de la société

qu'à apporter une contribution au « nation-building » ; la contextualisation,

« regardant avec espoir vers l'avenir », comporte un jugement
prophétique sur le contexte et veut le faire évoluer.

Il faut avouer qu'une dogmatique africaine n'existe pas encore.
Mais on peut indiquer certains thèmes qui intéressent spécialement
l'Afrique, sans qu'ils lui soient nécessairement réservés. Le relationnel
est décisif aussi bien pour la méthode que pour la structure. Dieu
entre en relation avec le monde et établit ainsi une relation avec
l'homme, sa vie, son histoire. Créé pour cette relation, l'homme et
le monde jouent leur destinée dans cette relation. Le Christ, c'est
l'homme véritable en nous, ce qui permet d'entrer en relation avec lui
et, par lui, avec le Père, grâce à l'unité entre eux, et entre lui et nous.

« Quand l'homme prend conscience de sa vraie identité —• qui est
dans la Relation, l'Unité, la Totalité et le Mouvement —¦ et l'exprime
dans sa vie quotidienne, il joue sur le plan spirituel le rôle que jouent
le sel et la lumière sur le plan physique » '.

A cause de la problématique des ancêtres et des esprits, une
réflexion d'ordre pneumatologique se dégage à partir de ces données.
Le Saint-Esprit, esprit de l'unité, remplace-t-U les ancêtres ou les

place-t-il ensemble avec les vivants comme une famille sous le chef qui
est le Christ L'intérêt de la pneumatologie se situe encore à un autre
niveau : comment interpréter pour la foi le mouvement, caractéristique
de l'existence africaine, qui est une existence en marche (rites de

passage) Il y a des étapes dans la croissance de l'homme vers la
stature parfaite du Christ, vers l'homme nouveau : foi en Jésus-Christ
— humihté ¦—• fidélité —¦ pureté —¦ sainteté —• amour —¦ sagesse —¦

participation dans l'Un — dépassement du monde matériel. On
pourrait dire que ce donné anthropologique coïncide avec le mouvement

exprimé dans l'envoi du Christ par le Père. Mais le Christ, que
signifie-t-il en Afrique Selon John Mbiti2, certains énoncés
christologiques intéressent les Africains plus que d'autres, par exemple, la

lisation consent à une accommodation sans critique, à une forme de foi identifiée
à une culture. Une contextualisation authentique est toujours prophétique,
naissant toujours d'une rencontre originale entre la Parole de Dieu et Son
monde, et vise à mettre en question et à changer la situation par le moyen de
l'enracinement et de l'engagement dans une phase historique donnée.

» Il est donc clair que la contextualisation est un processus dynamique et
non statique. Elle reconnaît la nature continuellement changeante de toutes
les situations humaines, et la possibilité du changement, ouvrant ainsi la voie
à l'avenir. » (Cité d'après M. Spindler : De l'indigénisation à la contextualisation,

Flambeau, n° 36, 1972, p. 252.)
1 Nomenyo, op. cit., p. 216.
2 Cf. Afrikanische Beiträge zur Christologie, in : Theol. Stimmen aus Asien,

Afrika und Lateinamerika III, 1968, p. 74 s. Escha ologie und Jenseitsglaube,
in: H. Bürkle, op. cit., p. 211 ss.



L EVANGILE DE LA COMMUNCATIION 275

naissance, les miracles de guérison, l'accueil à Jérusalem, la mort et la
résurrection. Jésus est surtout le Christus Victor. Cela s'explique
non seulement sur le fond de la peur, de la maladie et de la mort,
mais plus encore par la compréhension du temps. L'Afrique, qui ne
connaît pas de projections futuristes dépassant une période de deux
ans, est livrée aux pouvoirs qui dominent depuis toujours et qui
domineront toujours. Jésus, le vainqueur, incarne donc une espérance,
un avenir vraiment nouveau. Cela se marque souvent dans une espèce
d'«eschatologie réalisée», par exemple dans les mouvements rehgieux
indépendants établissant sur terre la Jérusalem céleste. Par ailleurs,
la christologie johannique semble convenir à l'esprit africain. Nous
trouvons notre identité en Jésus : le chrétien est, parce que le Christ
est en lui ; il existe grâce à l'existence du corps du Christ, concept qui
rappelle en quelque sorte le concept hébraïque de la personnahté
corporative. L'accent porte moins sur l'identification avec l'homme
que sur l'identité que celui-ci trouve en Christ crucifié et glorifié.

La théologie noire. Malgré un certain paraUéUsme avec les
aspirations nationalistes et avec le désir de retrouver la dignité humaine,
je ne pense pas que ce soit un motif politique qui ait fait naître la
théologie africaine. En revanche, le deuxième exemple d'une théologie
contextuelle est lié à la lutte pour la dignité et la libération des Noirs
de l'Amérique du Nord. Qu'en est-il de la théologie noire, qui occupe
pas mal d'esprits contemporains s La conférence de Bangkok
déclare à ce sujet :

« La théologie noire essaie, à la lumière de la révélation de Dieu
en l'homme Jésus-Christ, de donner un sens à l'expérience
particulière que les Noirs font de la souffrance et de l'oppression imposées
par le racisme effréné des Blancs... Elle affirme que les opprimés
sont des personnes, et déclare que Dieu leur offre le salut en Jésus-
Christ... »

« La théologie noire... conteste la théologie blanche traditionnelle
que ses représentants (scandalisés par la théologie noire) acceptent
sans sourciUer. Il en est ainsi parce que l'Occident s'est arrogé le
droit de fixer les critères de ce qui est acceptable et de ce qui ne l'est
pas dans tous les domaines de l'activité humaine »2.

Voilà l'essentiel. James Cone, professeur à Union Theological
Seminary de New York et apôtre de la contextualité noire, définit
la tâche de la théologie noire comme un examen des conditions

1 Voir : Evangelische Theologie, 1974, N° 1, avec des contributions de
Moltmann, Cone, Edwards, Lincoln, Lehmann, Gollwitzer, Herzog :

« Warum schwarze Theologie »

2 Section I/7.e (nous avons inverti l'ordre des deux passages), cf. J. Rössel :

Le Salut aujourd'hui, Genève 1973, p. 83 ss.



276 KLAUSPETER BLASER

de vie de l'homme noir à la lumière de la révélation en Jésus-Christ
et vice-versa ; il pose qu'en Amérique du XXe siècle le Christ signifie
« Black Power » : Dieu choisit ce qui est noir pour que périsse ce qui
est blanc I. Il radicalise au fond une affirmation de la tradition dialectique,

occidentale et moderne, selon laquelle l'Evangile trouve ses

interprétations en fonction de l'histoire créant alors une nouvelle
histoire. Toute affirmation de l'universalité de Dieu revient à une
pure idéologie tant qu'on n'insiste pas sur le fait que Dieu choisit le

particulier, Israël en Egypte, le peuple noir opprimé. Parmi les conditions

qui imposent à la formulation théologique une certaine structure

et une certaine « couleur », on peut signaler les suivantes :

1. L'expérience de l'oppression raciste passée et présente,
l'exploitation et l'existence quotidienne dans la souffrance de l'individu
et de la communauté noire sont à l'origine de Black Power et de la
théologie noire ; elles en constituent aussi le contexte présent. Cette
expérience demande une analyse aussi complète que possible. Quelle
est alors la relation de la théologie chrétienne avec le combat des

peuples opprimés pour un avenir à visage humain La question de la
hberté dans l'histoire ne peut plus être évitée, d'autant plus que la
hberté de Dieu, elle aussi, est historique puisqu'il est pour nous. La
théologie noire conduira donc à la lutte contre la servitude, à la
révolution des esclaves, à leur libération.

2. Pour Cone, l'héritage culturel des Noirs américains tel qu'U
s'articule dans les Negro Spirituals est primordial. Ces chants ne
suggèrent pas une fuite dans l'au-delà, une intériorisation pieuse, mais
ils sont au contraire l'expression de la résistance noire et de l'aspiration

à la liberté. Elu par Dieu, le Noir peut garder son identité malgré
les oppresseurs qui font de lui une quantité négligeable. Il refuse
d'accepter la souffrance en tant que volonté de Dieu, souffrance pour
laqueUe il serait récompensé au ciel, ce ciel étant en tout cas une
affaire des Blancs.

3. La théologie noire démasque la théologie blanche comme telle,
complice de l'oppression. Non seulement les théologiens contemporains

américains ne se préoccupent pas de l'esclavage imposé au
peuple noir ; l'homme noir ne figure pas dans la théologie faite par
les Blancs ; leur réflexion, en définitive, justifie les désirs et les valeurs
blancs, reflète les conditions culturelles du capitalisme. Est-ce parce
que Dieu, dans ces conditions, est devenu une idole qu'on doit le
déclarer mort Dans cette situation, le peuple noir est l'unique clé

1 Ev. Th., 1974, N° 1, p. 14 ; J. Cone : Black Theology and Black Power, 1969;
A Black Theology of Liberation, 1970 ; Singend mit dem Schwert in der Hand,
Evgl. Kommentare 8, 1971, p. 442 ss. ; Le contexte social de la théologie : liberté,
histoire, espérance, in : Parole et Société, 1973, 5/6, p. 479-497.



L'ÉVANGILE DE LA COMMUNICATION 277

pour la révélation qui, elle, propose une définition de l'être-noir :

Dieu, en Jésus-Christ, est le libérateur, il s'identifie avec les opprimés.
Aujourd'hui, ce sont les Noirs qui représentent le Christ souffrant et le
Dieu juste à l'égard des opprimés. En ce sens, on peut qualifier Dieu
lui-même ou le Christ lui-même comme « noir ». Par là, le Dieu de la
révélation bibhque est défendu contre l'idolâtrie dont les Blancs
sont prisonniers. Il est concret.

4. La situation d'une humiliation constante ainsi que le réveil
apporté par le mouvement de Black Power exigent une prise de
conscience religieuse. « Black is beautiful » entraîne « Christ is black,
Baby ». La théologie noire essaie de fonder l'identité humaine du
noir en Dieu lui-même, de sorte que la recherche de cette identité
(dans le sens paulinien : l'homme nouveau) aboutit à une recherche
de Dieu. Dans la mesure où Black Power et la foi chrétienne tombent
d'accord sur le point de l'émancipation de l'homme — Freedom
Now —• la théologie noire cesse d'être une théologie culturelle et
contextuelle ; elle symbolise toute entreprise théologique véritable
et sa portée universelle. Etre noir, c'est un symbole ontologique
pour tout homme engagé dans la lutte contre sa dégradation. Dieu
lutte avec lui. « Tel est le sens de l'humble naissance de Jésus à
Bethléem, de la guérison qu'il apporte aux malades et aux possédés,
de sa mort sur la croix. » I

James Cone prétend que le contexte fait toute la différence et que,
par conséquent, celui qui ne vit pas dans l'oppression constante,
ne pourra jamais comprendre la théologie noire. Les critiques
éventuelles, les questions possibles, les réactions témoigneront toujours
d'une forte incompréhension, de l'hypocrisie, voire du racisme culturel.
Il faut d'abord et surtout se repentir, par une transformation radicale
et non un réformisme bourgeois (Gollwitzer).

Théologie et Idéologie. « Si, à la suite de l'Evangile, la théologie
n'est jamais neutre, cela signifie que toute affirmation théologique,
comme toute réalisation ecclésiale, ont une signification et un impact
politiques. C'est un des grands apports de l'œuvre de Barth »... « La
reconnaissance de la signification pohtique de toute théologie conduit
nécessairement à poser la question du lieu idéologique ou, si l'on
préfère, des conditions de production de toute théologie et de la praxis
qu'elle exprime ou engendre : la praxis sociale et le statut même du
théologien ne sauraient rester sans conséquence sur sa production
théorique. »2

1 Parole et Société, 1973, 5/6, p. 493.
2 G. Casalis : Théologie pratique et Pratique de la théologie, in : Le Point

théologique, 5. Paris, Beauchesne, T973, p. 101-102.



278 KLAUSPETER BLASER

La prise au sérieux de l'eschatologie bibhque par la théologie
de l'Espérance, la renaissance du Christianisme social (Eglise et

Société), le débat missiologique sur le « Salut aujourd'hui », le dialogue
entre Chrétiens et Marxistes et la théologie noire nous ont en effet
rendus attentifs à nouveau aux tissus idéologiques dont nous sommes
tributaires lorsque nous ouvrons la bouche pour parler de Dieu.
Ayant aussi son « Sitz im Leben », sa fonction sociale, la théologie
est très souvent victime de l'idéologie en place, soit qu'elle lui donne
inconsciemment ou consciemment une justification religieuse (comme

p. ex. en Afrique du Sud), soit qu'elle s'y adapte facilement et sans le

vouloir explicitement (p. ex. à la philosophie bourgeoise). C'est dire
qu'U faut repenser tout ce problème dans notre contexte culturel du
capitalisme tardif, ceci dans le souci de clarifier les fondements mêmes
de la science théologique. S'il est correct de dire que les affirmations,
méthodes et axiomes théologiques sont conditionnés par le milieu
spirituel et matériel lui-même ou par les pouvoirs économico-politiques,

la société et ses croyances constituent alors une composante
dans la formation de la théorie théologique. La théologie en tant que
science influencera, pour sa part, ce milieu, cette société, ces croyances,
soit en les stabihsant, soit en les transformantI. C'est pourquoi elle
devra se laisser interpeller dans deux directions : 1) soit un énoncé :

par qui ou par quoi (quel intérêt) est-il conditionné 2) cui bono
A qui sert-il et à quoi sert-il Quelle sera la conséquence historique,
pratique que cet énoncé aura Ce ne sont pas là des questions étrangères

à la théologie ; elles font partie de la méthode critique qu'U
convient précisément d'élargir 2. La théorie doit donc se soumettre
à la critique de la praxis sociale, alors que celle-ci doit se soumettre
à la critique de la théorie, critique que vise pourtant la théologie.
Toute théologie qui fera sienne une théorie de la société, par exemple
la privatisation, sans la critiquer, ou qui oubliera l'autocritique, sera
jugée idéologique, parce qu'eUe soutient et maintient le système
en place. Est-ce nécessaire de citer les exemples les plus flagrants : la
légitimation de l'empire romain par une christologie politique ;

les indulgences et le purgatoire conçus pour pouvoir financer Saint-
Pierre à Rome ; le rapport entre BUly Graham, Richard Nixon et
le Vietnam Cependant, la question prend une dimension un peu
plus subtile lorsqu'on analyse la fonction idéologique d'une confession
de la foi, comme par exemple Pierre Curie l'a fait pour les protestants

1 Voir M. Miegge : Idéologie, techniques de gestion et structures du pouvoir,
Christ, social, 1966, 5-8.

3 Cf. D. Solle : Politische Theologie, 1971, qui demande que la démythologisation

soit étendue aux mythes de notre société et qu'on fasse le pas de la
méthode historico-critique (qui en définitive est déjà tributaire d'une philosophie

bourgeoise) à la méthode idéologico-critique.



L EVANGILE DE LA COMMUNICATION 279

réformés français à partir de l'hypothèse du transfert idéologique,
c'est-à-dire « des conditionnements et interactions socio-culturels
d'un système de valeurs et de normes culturelles en relation à un
système de croyances qui déterminent les attitudes et les comportements

» '. Autodéfenses contre des menaces internes et externes,
les textes en question semblent être inspirés principalement par le
concept de l'unité. Leurs affirmations sur l'Ecriture, le Baptême
et la Cène parlent d'autorité, de normativité, de pouvoir de substitution

et du contrat d'alliance, plaçant ainsi l'homme devant un
choix qui lui mérite ou bien l'intégration (grâce) ou bien l'excommunication

(jugement). L'unité institutionnelle est structurée par
deux postulats normatifs : le concept d'ordre et celui d'autorité
tels qu'Us apparaissent dans les ministères et le gouvernement d'égUse.
Parler enfin de la neutralité de l'argent et des richesses (« en soi »),
cela trahit l'idéologie économique hbérale et l'idéalisme de la classe
bourgeoise. Quand on déclare que Dieu est neutre ou qu'on transfère
l'absolu des idéaux politiques sur l'absolu de Dieu, on se rend compte
qu'au niveau des attitudes influencées ensuite par une telle foi, on
relativise les idéaux humains ou on se retire sur les déterminismes
autosuffisants2. On pourrait encore citer l'exemple de la sexualité
qui doit obéir à des lois soi-disant divines, ou l'exemple d'une doctrine
du péché (l'homme est et reste mauvais) qui justifie l'état de pohce,
la méfiance vis-à-vis de tout progrès et aussi la guerre. L'organisation
sociale est souvent confondue avec des ordonnances divines. Avec
nos amis orthodoxes, on peut se demander si le refrain habituel du
« simul Justus et peccator » n'aboutit pas à stabiliser le « désordre
étabh », alors que l'homme pécheur devrait plutôt se mettre en marche
pour devenir un homme sans péché. Quoi qu'il en soit, la théologie et
son discours ne peuvent pas se croire idéologiquement neutres,
pures ou innocents; ü y a toujours des positions personneUes et des
conditions cultureUes qui y sont impUquées. N'est-il pas vrai que,
en théologie aussi, les pensées dominantes sont toujours ceUes de

ceux qui dominent

IV

Il me paraît évident que le vieux thème « théologie et culture » se

précise en ce sens que le contexte culturel, y compris les aspects
socio-politiques, devient primordial soit pour le discours théologique,
soit pour la communication de l'Evangile. Ce ne sont plus les confessions

qui apportent teUe ou telle contribution, mais les cultures.

1 P. Curie : Fonction idéologique de la confession de foi chez les protestants
réformés français entre 1050 et 1968, in : Parole et Société, 1972/4, p. 317.

2 Ibid., p. 319 ss.



280 KLAUSPETER BLASER

Une synthèse grandiose des aspirations de notre époque à la manière
de TUlich semble cependant exclue '.

Se basant résolument sur l'incarnation du Christ et se défendant
de tout le docétisme de la théologie courante, la Conférence de Bangkok

a rappelé :

« Une théologie correcte reflète l'expérience de la communauté
chrétienne en un lieu donné à une époque donnée. Elle est donc
nécessairement une théologie contextuelle ; elle est une théologie valable
et vivante qui refuse de se laisser universaliser à la légère, parce
qu'elle parle en vue d'une situation particulière et à partir d'elle »2.

Tout le problème est là Il se complique encore quand on est
obligé de constater que se refuser à la systématisation et à l'universalité

de la vérité implique également une position dogmatique vis-
à-vis de notre réalité humaine 3.

Je ne peux toucher ici qu'un des aspects du problème, celui qui me
paraît le plus important. Cela ne me gêne pas du tout de nous voir
privés d'un certain impérialisme ; ni que la théologie européenne soit
déclarée territoriale. La profonde non-communication qui remplace de

plus en plus la gentillesse œcuménique peut être salutaire pour les

uns et pour les autres pourvu qu'elle ne dure pas trop longtemps
et bien qu'elle soit douloureuse à supporter comme l'a montré un
symposion à Genève en mai 1973 sur la théologie noire et latino-
américaine 4. Quand chacun se retire sur son contexte particulier,
il devient impossible de se comprendre ou de se faire des alliés,
bref : de communiquer. Est-ce donc impossible de parler de Dieu,
mais pour une tout autre raison que celle que Barth entrevoyait à

l'époque Comment pouvons-nous « rester ensemble » dans l'entreprise

théologique, dans le témoignage et dans le service Manifestement,

le danger existe — et il est perçu notamment par les Européens

—¦ de justifier une interprétation de l'Evangile au nom d'un
contexte ou d'une situation, et d'en faire une idéologie. Le Dieu
fonctionnel n'est pas meilleur que le Dieu métaphysique. A ce sujet,
deux choses sont à noter : i° ne faut-il pas avouer que le contexte
ressort de notre sélection et de notre définition ; c'est une abstraction
d'une collection complexe de données très diverses 5. 20 ne faut-il
pas sauvegarder un centre qui nous réunit et juge à la fois, une

1 Tillich : Théologie de la Culture, p. 32 (introduction de Gabus) : La tendance
de la théologie tillichienne vise ainsi à tout inclure et embrasser dans une vaste
synthèse christocentrique et eschatologique.

2 Section I/7 e. Voir aussi les remarques de H. Cox sur le Christianisme
occidental dépassé (op. cit., p. 220) et sur les théologiens académiques (p. 248).

3 J. P. Gabus, op. cit. (Point théol.), p. 61.
4 Cf. Parole et Société, 1973, 5/6, et Vie protestante, n.5.1973, p. 3.
5 Dyson, op. cit., p. 6. Le même auteur met en garde contre une théologie

caméléon (p. 2), comme le fait, pour d'autres raisons, Moltmann (op. cit., p. 3).



L'ÉVANGILE DE LA COMMUNICATION 281

instance critique vis-à-vis de nos théologiens si profondément entremêlés

dans les tissus culturels au sens large Comment ne pas
compromettre le caractère contestataire de l'Evangile et du discours
théologique à l'égard de toute culture x

Ne faut-il donc pas quelque chose qui soit supra-contextuel et qui
nous permette de progresser dans une marche commune et dans une
communication toujours plus grande, même si nos problèmes ne sont
pas ceux des Noirs en Amérique et les préoccupations des Coréens
étrangères aux nôtres On nous dira que c'est là une question inutile
parce qu'elle trahit précisément un intérêt blanc, occidental. Encore
une fois, on élude une prise de position nette en faveur de ceux qui
voudraient enfin se libérer de notre domination culturelle et devenir
des hommes adultes. Tout dépendra donc de la réponse, s'il y en a
une.

Est-il, par exemple, possible de recourir, avec TiUich, à un élément
commun à toutes les réponses culturelles (élément qui repose sur le
fait que tous participent à l'existence humaine) et de dire : « Le
message chrétien est le message d'une réalité Nouvelle à laqueUe nous
pouvons participer et qui nous donne le pouvoir d'assumer l'angoisse
et le désespoir. C'est ce que nous devons et ce que nous pouvons
communiquer. » 2 La théologie noire le conteste Peut-on, comme le
fait Gabus, entrevoir un donné supra-contextuel dans le fait que
l'homme est toujours « à la recherche d'un sens, c'est-à-dire d'une
cohérence et d'une direction » tout en admettant que cette recherche
reste provisoire et fragmentaire à cause du « contexte culturel
extrêmement fluide, polyvalent, toujours changeant et relatif » 3

C'est précisément cette abstraction existentieUe qui est mise en
question par la contextualité. Ce que l'on entend par sens peut
varier extrêmement. D'autres possibilités restent ouvertes : est-ce
Jésus-Christ qui reste identique à lui-même tout en étant façonné
selon les cultures diverses C'est là effectivement, la réponse la
plus solide (que nous aUons reprendre sous une autre forme). Mais
la question subsiste : comment en arrive-t-on à une affirmation
« dogmatique » de ce type Voilà pourquoi certains songent aussi à
la Bible, ou à une théologie biblique servant de centre. Se rendent-ils
compte du fait que la Bible ne nous est compréhensible que par des

interprétations, si bien qu'on pourra toujours camoufler des convictions

« indigènes » et contextuelles sous prétexte d'être bibhque

1 Cf. J. M. Robinson : Hermeneutische Theologie, in : Theologie im
Umbruch, München, 1968.

2 Tillich, op. cit. (<c La communication du message chrétien »), p. 302,
citation, p. 3ro.

3 Gabus, op. cit., p. 62 et 63.



282 KLAUSPETER BLASER

Est-ce alors une théologie œcuménique que certains voudraient
promouvoir, théologie qui pourtant n'existe qu'en fonction des

théologies locales Méfions-nous : si la compréhension mutuelle
entre continentaux et Anglo-Saxons a toujours été difficile, combien
plus difficile sera-t-elle avec une théologie africaine, indienne, chinoise,
surtout si on considère le contraste entre théologie écrite et théologie
orale (W. HoUenweger). Ou faudrait-il se tourner vers les « Beziehungsmitten

» (centres de relation) que propose « Foi et Constitution » pour
une herméneutique biblique Peut-on considérer les différentes
théologies culturelles comme des centres relationnels qui se critiquent
et se fécondent mutuellement L'interrogation constante que représente

l'existence même d'une autre articulation de l'Evangile pourrait
nous amener à nous remettre en question nous-mêmes et notre
enracinement culturel afin d'opérer un dépassement constant, car la
« théologie doit être à la fois traditionnelle et anticipatrice » (H. R.
Weber). Cette recherche permettra de maintenir l'unité dans la
diversité. Cette approche semble en effet prioritaire, mais elle implique
une opération à plusieurs niveaux en même temps. La communication
intercontinentale, « partnership » dans le travail théologique, paraît
nécessaire ; prise au sérieux, elle apportera certaines modifications
dans nos habitudes, dans l'organisation de la recherche et de
l'enseignement. Ensuite, la confrontation permanente de nos situations
ecclésiastiques et inteUectueUes avec la tradition bibüque et les
fondements de la théologie biblique servira à la critique, à la
reformulation et à la révision des postulats contextuels. Enfin, il est
évident que le contextuel ne doit pas seulement alimenter la réflexion
œcuménique, mais inversement, la « plante œcuménique » (je pense
par exemple à l'accord atteint dans le cadre de « Foi et Constitution »

sur un certain nombre de points doctrinaux) doit croître dans mon
jardin pour qu'il ne dépérisse pas à cause des mauvaises herbes ».

L'isolement, à mon avis, mène nécessairement au provincialisme
intellectuel (TilUch), au racisme culturel et à l'hérésie. Ainsi, on
pourrait imaginer que l'Afrique nous apprenne une quantité de
choses justement dans le domaine de la communication, dans
l'anthropologie (allant au-delà de nos dichotomies fâcheuses) et dans
l'ecclésiologie. L'Orient pourrait faire valoir sa tradition méditative
et contemplative, son symbolisme et son expérience de la souffrance.
L'Occident, en revanche, aurait quelque chose à apporter sur le plan
de la méthode (rien ne va de soi de la parole et de l'engagement tel
qu'il découle de l'incarnation de Dieu en Jésus-Christ. Curieusement,
la contextuahté s'inspire d'une visée « universeUe », car elle vise,

1 Suivant le modèle de l'interaction dialectique de Löffler, op. cit., 5-6.
Cf. également Dyson, op. cit., 5 s., pour une évaluation plutôt critique de la
contextualité.



L'ÉVANGILE DE LA COMMUNICATION 283

en chaque lieu, la sauvegarde de l'identité humaine de l'homme quel
qu'il soit, et l'action libératrice de l'Evangile par une communication
qui puisse vraiment toucher cet homme.

Esquisser de telles perspectives signifie que les diverses conditions
culturelles et de vie sont reliées par une structure de communication ;

car, comme le dit H. Ott », l'éventail de mondes existentiels ne peut
être reconnu et accueilli positivement que si l'on admet en même
temps la possibiUté de communication. Sans qu'on s'enfuie à nouveau
dans un principe en dehors de l'histoire —¦ la communication étant
éminemment événementielle —• cette structure de communication
évite néanmoins le relativisme plat. La communication est une structure

de la connaissance vraie (Ricœur).
Ces considérations nous renvoient au point de départ auquel il

nous faut revenir en guise de conclusion.

V

Le problème de la communication se pose donc sous une nouvelle
forme lorsqu'il devient clair qu'on ne peut cloisonner la réflexion
théologique et le discours qui en résulte, d'une part, et l'évangélisation,
d'autre part. Les deux activités se trouvent devant une tâche
commune : la transmission de l'Evangile, et dans une situation commune :

un contexte culturel donné. Dans les polarisations qu'on traverse
actuellement, cette prise de conscience est fondamentale. Qu'on le
veuiUe ou non, théologie et evangelisation se conditionnent mutuellement

; l'une a besoin de l'autre. La transmission de l'Evangile,
qu'eUe s'effectue par le discours théologique ou par l'action pratique,
renvoie au contexte personnel et objectif, historique et culturel,
exigeant un certain langage et des méthodes qui rendront le Christ
vivant dans ce contexte. En revanche, chaque contexte exige un
réexamen de la signification de l'Evangile, dans la mesure où celui-ci
est plus qu'un phénomène juif et un message occidental. S'il possède
effectivement cette portée mondiale et universelle —• preuve en est
le résultat du mouvement missionnaire — cela présuppose alors que
l'Evangile est une communication nous permettant de communiquer et

de communier, humainement, les uns avec les autres.
Incontestablement, le thème de la communication tel qu'il est

posé ici touche directement au domaine de la pneumatologie, qui vit
actuellement une véritable renaissance. D'emblée, il faut se garder

1 H. Ott : Die Antwort des Glaubens, Stuttgart, 1972, p. 158 s. Ott parle
de « Kommunikationsgewissheit » qui serait analogue à la certitude entre un Je
et un Tu (dialogique). Un point de vue assez semblable inspire la démarche
de W. Pannenberg, Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt, 1973. Par
ailleurs, la communication est un terme clé dans la philosophie sociale de
Habermas, etc.



284 KLAUSPETER BLASER

d'une notion limitée de cette communication, comme s'il s'agissait
d'un simple problème linguistique, technique ou individuel ; c'est
ainsi que la pneumatologie accède au rang des principes fondamentaux
de la théologie chrétienne et de son herméneutique. L'Evangile, même
dans ses dimensions les plus globales et dans ses prises les plus directes
sur les hommes et leurs comportements, est ce que l'Esprit-Saint,
esprit de hberté, communique et nous fait partager avec d'autres.
S'exprimer ainsi est quelque peu dangereux. Face à la difficulté de

communication à l'échelon privé et mondial, contrastant nettement
avec la perfection de moyens prodigieux, on comprend facilement
l'objection qui dirait que l'identification de l'Evangile avec la
communication, ornée par une belle théorie pneumatologique, ne fait que
refléter une récupération idéologique ou une adaptation naïve et
inconsciente à un jargon actuel. Y-a-t-il un autre thème ou terme
qui ne serait pas sujet à la même objection Il importe, en effet, que
toute réflexion sur l'Evangile centrée autour de la communication
ne tombe pas dans ce piège ; il importe de veiller à ce qu'elle développe
un « contre-modèle pour la guérison de la société de communication »

(J.-M. Chappuis). Contre la manipulation et la défense d'intérêts, son
souci et son projet sera le salut : la communion libre dans la communication

authentique. Or l'Evangile consiste précisément dans la
nouvelle contestataire qu'il n'y aura de salut que par la communication
anticipée et fondée en Jésus-Christ. La communication est évangile,

parce que l'Evangile nous l'offre comme don, tâche et espérance.

La communication comme don : tous les efforts dans le domaine de
la communication seraient au fond vains, si Dieu ne leur avait pas
donné un fondement et par conséquent un sens très profond. Il se

communique lui-même dans l'événement, la personne et la parole
de Jésus-Christ. Ainsi s'étabht une communication, un contact
historique avec l'humanité : que personne ne pourra rompre et qui
sera réel toujours et partout par l'Esprit-Saint, présence du Christ.
Dès lors, ü est souhaitable que l'Evangile de la communication soit
répandu partout, qu'il soit communiqué et pris pour ce qu'il est :

le moyen efficace aidant les hommes à vivre ensemble et à communiquer

les uns avec les autres. Le deuxième aspect de cette « communication

gratuite » est que ce n'est pas nous qui devons imaginer toutes
sortes de ruses pour en arriver là. Si Jésus-Christ se communique
aux hommes de tous les coins de la terre et de tous les temps par
son esprit créateur qui est l'Esprit de Dieu, les hommes se rassembleront

là où cet Esprit est présent, pour en découvrir les signes,
pour l'écouter, l'étudier dans la Parole et agir en conséquence.

1 Ott, op. cit., p. 58.



L'ÉVANGILE DE LA COMMUNICATION 285

Malgré leurs conditionnements culturels très divers, ils ne pourront
alors que s'unir dans un projet commun et une marche commune,
non sans conflits et scissions, mais dans la certitude de la « rémission
des péchés », ce qui leur permettra de rester ensemble et de rétablir
la communication malgré les visages nécessairement variés de leurs
projets.

La communication comme tâche : Certes, la marche à laqueUe nous
invite l'Esprit du Seigneur n'est pas gratuite. Elle implique une
analyse très poussée du chemin à prendre, des alternatives, du
monde, des moyens à disposition. Cependant, la difficulté majeure
ne réside probablement pas dans cette analyse, qu'il convient
d'entreprendre en collaboration avec d'autres, et avec d'autres sciences.
La tâche que le don de la communication imphque est de le faire
valoir dans des situations où l'esprit de communauté semble totalement

absent. On ne peut pas se contenter des heux où l'Esprit
semble à l'œuvre et la communication en marche. De plus, tous
ceux qui pensent qu'on ne peut plus aujourd'hui camoufler
l'incompréhension des uns à l'égard des autres, la non-communication
pohtique, théologique, humaine, par une idéologie qui serait l'Evan-
güe, ont raison. Tout en acceptant que nous devons passer par la
crise et que beaucoup de moyens de communication modernes
(animation, dynamique de groupe) révèlent en premier Ueu nos
barrières, nos divisions et nos différences afin d'éviter toute
réconciliation à bon marché, la tâche demeure néanmoins de surmonter
tout cela et à tous les niveaux. En ce sens, l'Evangile de la communication,

qui veut être connu et vécu malgré l'incontestable perplexité
qui est la nôtre face à cette tâche, est d'ordre politique, car il dépasse
le cadre culturel et s'inscrit dans le cadre global.

La communication comme espérance : Le projet évangélique de la
communication consiste donc en une recherche, toujours nouvelle,
de la communion des hommes. C'est dire qu'il relève du domaine
du nouveau, de l'avenir ouvert ; c'est un projet eschatologique
dans le temps. Ceci peut nous aider à lutter contre la résignation
qui nous menace inévitablement quand nous nous lançons dans une
discussion exclusivement technique. Les plans n'aboutissent souvent
pas, la marche ne continue pas. Cette communication ne serait-elle,
encore une fois, qu'un de ces combats inutiles, coûteux, douloureux,
augmentant en fin de compte la profonde méfiance parmi les hommes
Ne risque-t-on pas de tomber dans le piège de la propagande, de la
manipulation quand la critique de l'idéologie de la communication
au nom de l'Evangile de la communication est absente Oui, si le
projet ne fait pas partie de l'aventure que Dieu veut mener à chef.
C'est cela le contre-modèle. Si la tâche reste le dernier mot, le combat



286 KLAUSPETER BLASER

sera sans joie et sans attente. Mais si on essaie de s'en acquitter non
seulement parce que la communication est étabhe une fois pour
toutes mais encore parce que nous allons vers cette communication
parfaite entre les peuples et entre le ciel et la terre, parce que le projet
humain de la communication est fort d'une promesse et pourra se

réaliser toujours à nouveau dans une espérance qui ne se résigne pas.
Alors la communication se présentera vraiment comme dessein de

Dieu réalisé pour nous, avec nous et contre nous. Elle est Evangile
parce qu'eUe est porteuse de salut. Car la communication véritable
parmi les hommes exclura la guerre, les injustices, les aUénations,
les jalousies qui portent atteinte à la communication entre Dieu et
les hommes. Dans l'Esprit-Saint et son opération, ces deux modes de

communications, que l'on a tellement tendance à séparer, se trouvent
réunis.

Comment parler, en tant qu'hommes, de Dieu La question de

Barth nous a accompagnés tout au long de l'exposé, car eUe nous est

posée avec plus d'acuité encore par l'expérience de la contextuahté et

par les conditions cultureUes de la théologie. Les remarques que
nous venons de faire ont essayé d'indiquer la solution d'une démarche
missionnaire et pneumatologique. La communication qu'est l'Evan-
güe ne peut rester non communiquée. L'Esprit de Dieu permet de

faire ce pas et de rendre la communication pertinente dans une culture
donnée sans que celle-ci devienne eUe-même Esprit de Dieu. C'est
lui qui exige et permet le discours responsable en vue de la transmission

de l'Evangile, transmission qu'il suscite. Jésus-Christ, se communiquant

lui-même de cette manière, signifie dialectiquement la crise
et la dignité de l'homme et de sa culture.

Klauspeter Blaser.


	L'évangile de la communication : aspects des conditions culturelles de la théologie

