
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1974)

Heft: 3

Artikel: Étude critique : le contexte judaïque du "nom" dans l'évangile de vérité

Autor: Dubois, Jean-Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381043

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381043
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDE CRITIQUE

LE CONTEXTE JUDAÏQUE DU « NOM »

DANS L'ÉVANGILE DE VÉRITÉ

J.-E. Ménard fut le premier à présenter au public français un
commentaire de YEvangile de Vérité. Il vient de reprendre l'essentiel
de cette publication, qui reçut un accueil favorable ', pour une
nouvelle édition dans la collection des Nag Hammâdi Studies, éditées
chez E. J. Brill2. Depuis la parution du premier commentaire,
J.-E. Ménard a rédigé une série d'articles sur YEvangile de Vérité.
La nouvelle version du commentaire utilise une partie de ces travaux
publiés en articles, mais ne dispense pas le lecteur de revenir à ces

études de détail 3. Les articles sont en effet plus étoffés que certaines

pages du commentaire, et ils reflètent mieux l'évolution de la recherche
de J.-E. Ménard qui accorde maintenant plus d'importance aux
racines juives du gnosticisme.

1 L'Evangile de Vérité. Rétroversion grecque et commentaire, Paris, Letouzey
et Ané, 1962 ; revue in Rev. Th. Ph., t. XIV, N.S., 1964, p. 51-52 (R. Kasser),
et t. XVII, N.S., 1967, p. 200 (P. Bonnard).

2 L'Evangile de Vérité (Nag Hammâdi Studies, II, vol. editor M. Krause),
Leiden, Brill, 1972, x + 228 p. C'est D. M. Scholer qui inaugura cette collection

d'études sur les textes de Nag Hammâdi avec sa Nag Hammâdi Bibliography
(N. H. Studies, I, vol. editor G. W. MacRae), Leiden, 1971. Un supplément

de cette bibliographie paraît maintenant régulièrement dans le dernier fascicule
de l'année en cours de la revue Novum Testamentum : Supplementum I, in
N. T., XIII, 1971, p. 322-335 (part, les nos 2536r à 2542), Supplementum II,
in N. T., XIV, 1972, p. 312-331 (part, les nos 2761 à 2765) et Supplementum III,
in N. T., XV, 1973, p. 327-345 (part, les nos 2942-2944).

3 « Les élucubrations de l'Evangelium Veritatis sur le « Nom », in Studii
Montis Regii, 5, 1962, p. 185-214 ; « Le « Sitz-im-Leben » de l'Evangile de
Vérité », in S.M.R., 6, 1963, p. 57-66 ; « La itXâvn, dans l'Evangile de Vérité »,

in S.M.R., 7, 1964, p. 3-36 ; « L'« Evangile de Vérité » et le Dieu caché et
invisible des littératures antiques », S.M.R., 8, 1965, p. 193-212 (repris en moins
complet in Rev. Sc Rei., 45, 1971, p. 146-161) ; «La «Connaissance» dans
l'Evangile de Vérité », in Rev. Sc. Rei, 41, 1967, p. 1-28 (reprise et développement

d'un article publié en allemand, « Die Erkenntnis im Evangelium der
Wahrheit», in Christentum und Gnosis, ed. W. Eltester (Beihefte zur Z.N.W.,
37), Berlin, 1969, p. 59-64) ; « La structure et la langue originale de l'Evangile
de Vérité », Rev. Sc. Rei., 44, 1970, p. 128-137 Mémorial du Cinquantenaire,
Faculté de Théologie catholique, Strasbourg, 1970, p. 322-331).



LE CONTEXTE JUDAÏQUE DU « NOM » DANS L'ÉVANGILE DE VÉRITÉ I99

I. Présentation du nouveau commentaire

1. On aurait tort de croire que cette nouvelle version du commentaire

n'est qu'une réimpression de l'ouvrage de 1962. Le nouveau
texte comporte de nombreuses additions. Une comparaison des
indexJ des textes cités indique par exemple un développement
considérable des rubriques « littérature judéo-chrétienne » et «

littérature gnostique et patristique ». Le présent commentaire gagne
beaucoup par ses multiples références aux Odes de Salomon et à
YApocryphe de Jean. Certaines affirmations du commentaire ont
subi quelques correctifs ; elles sont plus nuancées et parfois même
supprimées. Alors qu'on lit une phrase comme celle-ci dans l'édition de
1962, « Des œuvres gnostiques du type de notre « Evangile » ou encore
de « l'Evangile de Thomas » pourraient fort bien être des spéculations
hellénistiques bâties sur une base sémitique » (à propos de 19,353s.),
on relève la formulation suivante dans le volume de 1972, « Des
œuvres gnostiques comme « l'Evangile de Vérité » ou « l'Evangile de
Thomas » renferment des spéculations hellénistiques dont le fondement
est sémitique» (p. 95 ; c'est nous qui soulignons). Malgré cela, on a
l'impression que les textes de Qumran ne sont mentionnés qu'en
passant : 13 références seulement (contre 9 en 1962) réparties sur
deux passages du commentaire (p. 128 et 139) et un passage de
l'introduction (p. 31-32).

En 1962, J.-E. Ménard présenta une rétroversion grecque du
texte copte, fondée, à ce qu'il semble, sur les quelques équivalents
grecs relevés par le dictionnaire de Crum. L'édition de 1972 supprime
cette rétroversion, garde la même traduction et offre une version
révisée du commentaire. L'auteur maintient la thèse d'un original
grec de YEvangile de Vérité face aux positions de G. Fecht2 et de
P. Nagel 3. Il ajoute toutefois que « le manuscrit de YEvangile de

Vérité peut avoir été soumis à bien des changements et renfermer
plusieurs couches rédactionnelles » (p. 17). Quel que soit le caractère
hasardeux de toute rétroversion, la consultation du texte grec élaboré
par J.-E. Ménard peut être utile pour comprendre certains passages
du commentaire. On lit par exemple : « Vous êtes la conscience qui

1 Le nouveau commentaire comporte plusieurs tables de références qui
facilitent la consultation de l'ouvrage : a) une table analytique des termes
français ; celle-ci serait encore plus pratique si des caractères gras signalaient
les références principales ; b) une table des citations (A.T., N.T., Apocryphes
l'A.T. et du N.T., Littératures judéochrétienne — Odes de Salomon —,
juive — Qumran —, rabbinique, gnostique et patristique, et gréco-latine) ;

c) une table des auteurs cités.
2 « Der erste « Teil » des sogennanten Evangelium Veritatis », in Orientalia,

t 30 (1961), p. 371-390 ; t. 31 (1962). p- 85-119 ; t. 32 (1963), p- 298-335.
3 « Die Herkunft des Evangelium Veritatis in sprachlicher Sicht »,

Orientalistische Literaturzeitung, t. 61, 1966, col. 5-14.



200 JEAN-DANIEL DUBOIS

attire» (33,9). Ce verbe «attire» correspondrait au grec eXxeai mis

pour TQKM (cf. R. Kasser, Compléments au Dictionnaire Copte de Crum,
Le Caire, 1964, 406a; cp. Apoc. de Pierre, CG 7,80,16-17).
L'interprétation de ce passage est différente si on admet qu'un autre verbe

grec existe par delà le verbe copte, àvcecmàu) par exemple, utilisé dans
la version lucanienne du logion de Le 14,15 (la bête tombée dans le

puits ; cf. Mt 12,11 ; cp. Am 9,2) ». Le thème de la brebis tombée dans

un puits un jour de sabbat apparaît en effet un peu plus haut dans

YEvangile de Vérité (32,i8ss.).

2. Les premiers éditeurs de YEvangile de Vérité ont identifié
cette œuvre gnostique à l'écrit de Valentin mentionné par Irénée,

vers 180, dans le Contre les Hérésies, Livre 3,11,9 : « Quant aux
Valentiniens... ils en sont arrivés à ce point d'audace d'intituler
Evangile de Vérité ce qu'ils ont composé à une date récente, bien

qu'il ne s'accorde nullement avec les Evangiles des Apôtres »2.

La langue et la doctrine de YEvangile de Vérité correspond à ce que
nous savons des milieux valentiniens 3. J.-E. Ménard confirme cette
attribution de YEvangile de Vérité copte aux cercles valentiniens en

comparant brièvement YEvangile de Vérité à un autre écrit valentinien
du Codex Jung (1,3), YEpître à Rheginos ou le De Resurrectione 4.

Certaines spéculations sur les nombres et l'interprétation de la

parabole de la brebis perdue (Mt 18,12-14 et Le 15,4-6) rapproche
YEvangile de Vérité des enseignements d'un disciple de Valentin,
Marc le Mage 5.

Cependant certains thèmes caractéristiques du gnosticisme
valentinien n'apparaissent pas dans YEvangile de Vérité : la doctrine
de l'énumération des éons, le mythe de la chute de Sophia, la distinction

entre le démiurge inférieur et le Père inconnu. Tout semble alors
indiquer que YEvangile de Vérité fut composé à une époque ancienne
où la terminologie valentinienne commençait à se préciser, et où
Valentin lui-même était encore proche de l'orthodoxie 6. On sait par
Tertullien que Valentin avait même failli être évêque (Adv. Val., 4).

¦ R. McL. Wilson : « A Note on the Gospel of Truth, 33,8-9 », in N.T.S.,
IX, 1962-63, p. 295-298.

2 D'après la traduction de F. Sagnard, Irénée de Lyon, Contre les Hérésies,
III, Paris, 1952, p. 205.

3 M. Malinine, H. C. Puech, G. Quispel : Evangelium Veritatis, Zurich,
1956, p. xn-xv.

4 Op. cit., p. 34-38.
5 Cp. Evang. de Vèr., 31,35-32,30 et Irénée, Adv. Haer., I, 16,1-2. On trouvera

aussi le texte d'irénée dans W. Foerster : Gnosis, I, Oxford, 1972, p. 210-
212 Die Gnosis, I, Zurich, 1969).

6 M. Malinine, H. C. Puech, G. Quispel, op. cit., p. xn ; G. Quispel :

«The Jung Codex and its Significance», in The Jung Codex, Three Studies...
edited by F. L. Cross, London, 1955, p. 50-54 ; W. C. Van Unnik : « The « Gospel
of Truth » and the N.T. », in The Jung Codex, p. 92SS.



LE CONTEXTE JUDAÏQUE DU « NOM » DANS L'ÉVANGILE DE VÉRITÉ 201

Ce n'est qu'après sa séparation d'avec l'église officielle de Rome que
Valentin fonda une communauté à part, et Ptolémée, Marc et
Héracléon furent ses disciples. Il faut sans doute associer le quatrième
traité du Codex Jung, le Tractatus Tripartitus, dont la première
partie vient d'être éditée, à l'un des disciples mentionnés ci-dessus,
Héracléon.

Si YEvangile de Vérité est de la plume de Valentin, comme le
croit Van Unnik, on situera la rédaction de l'évangile un peu avant
le milieu du second siècle ; si on préfère avec J.-E. Ménard prendre
YEvangile de Vérité pour une méditation d'un membre de l'entourage
de Valentin, on supposera qu'il remonte au troisième quart du
deuxième siècle, au temps de l'âge d'or du valentinisme. L'introduction

du commentaire de J.-E. Ménard ne reprend point les
discussions en cours sur la valeur des notices d'irénée et d'Hippolyte,
et des Extraits de Théodote, à propos de Valentin. Quoi qu'il en soit,
YEvangile de Vérité constitue une source de premier choix pour reconstituer

l'essentiel du valentinisme. D'autres textes de Nag Hammâdi
permettront peut-être d'élargir le champ de nos connaissances sur le
valentinisme. Il est en tout cas regrettable que la nouvelle version
du commentaire de YEvangile de Vérité n'ait pas pu rendre compte
des fragments de YEvangile qu'on trouve ailleurs dans les textes de
Nag Hammâdi, au Codex 12 ».

3. La haute antiquité de YEvangile de Vérité dans le cadre des
textes coptes de Nag Hammâdi paraît peu soulignée par le commentaire

de J.-E. Ménard. Il y a encore beaucoup à dire sur la proximité
de l'Evangile de Vérité du Pasteur d'Hermas ou des écrits de Justin 2.

En ce qui concerne le Nouveau Testament, J.-E. Ménard ne manque
pas d'envisager les relations de l'Evangile de Vérité avec les écrits
canoniques. Dans une vaste fresque sur la gnose, décrite comme une
«connaissance mystique par introversion» (p. 33), il passe en revue
les antécédents philoniens, qumraniens et néotestamentaires de la
gnose (p. 17-34;. Il reproduit en plus (p. 3-8) et développe la première
liste des parallèles de YEvangile de Vérité avec les écrits du Nouveau
Testament qu'avait esquissée Van Unnik 3.

J.-E. Ménard a certainement raison d'indiquer les allusions
nombreuses de YEvangile de Vérité aux premiers textes du chris-

1 Le troisième volume de l'édition des facsimiles (The Facsimile Edition
°f the Nag Hammâdi Codices, Leiden, 1973, vol. Ill) vient de publier les planches
de ces fragments.

2 La monographie de C. I. K. Story (The Nature of Truth in « The Gospel
ot Truth » and in the Writings of Justin Martyr, Supplements to N.T., XXV,
Leiden, 1970), assez décevante par rapport aux objectifs qu'elle s'était fixée,
n'a pas paru assez tôt pour que J.-E. Ménard ait pu en faire un ample usage.

3 Op. cit., p. 115-121.



202 JEAN-DANIEL DUBOIS

tianisme primitif. A ce propos le rapprochement qu'il établit avec
le Papyrus Egerton 2 (p. 8) est significatif ; I car, ces fragments
d'évangile sur papyrus évoquent une étape de l'élaboration des

textes canoniques où « traditions orales et tradition écrite
s'entrecroisent ». Toutefois, comment J.-E. Ménard peut-il affirmer l'existence

d'une « profonde influence paulinienne sur YEvangile de Vérité »

(p. 8) quand l'essentiel des « citations presque explicites » porte sur
un ou deux mots, ou que le tiers des citations envisagées provient
de textes comme Col i,26ss., Ep 3,3-4.9, ou l'hymne de Ph 2,6ss.

Il est facile et nécessaire de relever des expressions communes à

YEvangile de Vérité et aux épîtres pauliniennes. Il est plus difficile
de démontrer l'influence d'un texte sur un autre.

Un peu plus loin, J.-E. Ménard s'étonne de ce que l'auteur valentinien

de YEvangile de Vérité ne cite pas davantage le quatrième
évangile. Il conclut : « Est-ce à dire que dans les milieux alexandrins,
le IVe Evangile n'y était pas encore connu sous sa forme actuelle »

J.-E. Ménard relie ainsi l'emploi du Nouveau Testament par YEvangile

de Vérité aux étapes de la formation du canon. Cette question
est légitime, et mérite qu'on y prête plus d'attention. Mais on ne peut
pas oublier qu'il faut manier avec une prudence extrême les premiers
parallèles relevés entre YEvangile de Vérité et le Nouveau Testament.
La tentation de la parallélomanie existe encore. L'état des recherches
actuelles sur Nag Hammâdi correspond à celui des études sur les

documents de Qumran il y a une bonne quinzaine d'années. Une
comparaison de terme à terme n'aboutit pas à de grands résultats. La
question des rapports de YEvangile de Vérité avec le Nouveau Testament

reste ouverte. Au contraire, une étude de certains thèmes du
judaïsme intertestamentaire ferait ressortir que les épîtres du
Nouveau Testament représentent une étape de courants de

pensée auxquels certaines pages de YEvangile de Vérité appartiennent.

IL Le « Nom » dans /'Evangile de Vérité

Dans la perspective d'une telle étude, prenons l'exemple de ce

que J.-E. Ménard appelle les « élucubrations » de YEvangile de Vérité
sur le nom divin. Le commentaire du texte de YEvangile de Vérité,
et même la nouvelle version de ce commentaire sous-estiment l'im-

1 Fragments of an Unknown Gospel, ad. by H. I. Bell and T. C. Skeat,
London, 19352. On trouvera aussi le texte de ces fragments dans
Neutestamentliche Apocryphen, éd. E. Hennecke-W. Schneemalcher, vol. I, p. 58-60
(« Unbekanntes Evangelium mit johannneischen Einschlägen », Pap. Egerton, 2,
J. Jeremias). Il ne faut pas trop presser le rapprochement suggéré par J.-E.
Ménard, car il serait malaisé de montrer l'origine gnostique de ces quelques
restes de traditions apocryphes.



LE CONTEXTE JUDAÏQUE DU « NOM » DANS L'ÉVANGILE DE VÉRITÉ 203

portance du contexte juif intertestamentaire des spéculations sur
le nom divin.

1. L'Evangile de Vérité tait plusieurs allusions à l'idée de « nom »,

particulièrement en référence à la notion stoïcienne de « nom propre »

qui donne l'existence à un être (21,26-22,13, commentaire p. 104SS. ;

27,15-19, commentaire p. 131-133 ; cf. aussi 24, 2iss., commentaire
p. 120). C'est aux pages 38 à 41 du texte de YEvangile de Vérité qu'on
trouvera un long développement gnostique sur le sens du nom divin.
En guise de commentaire, J.-E. Ménard écrit : « Ce Nom est Fils
de Dieu... Avant le valentinisme, il est déjà en usage... Dans le
valentinisme, il signifie le mystère du Plérôme ou le Plérôme lui-
même... Dans les divers écrits de la fin du IIe siècle, le Nom est
toujours lié au Mystère... C'est parce qu'il est ce Mystère qu'il est
vraiment Fils du Père incompréhensible » (p. 178). Après avoir signalé
quelques références à des miheux gnostiques et occultes où existe ce
genre de conceptions, J.-E. Ménard conclut : «Cette notion du Nom fut
en effet en faveur tant dans le judaïsme hétérodoxe qu'orthodoxe,
et sans cesse les Juifs eurent la tentation de prêter au Nom divin
un pouvoir magique. Les méditations de notre auteur ne respirent
qu'un vague déisme et nous plongent dans un mystère indéchiffrable »

(p. 178). Tout en reconnaissant quelques allusions à la doctrine juive
du nom divin (cf. par ex. Evang. de Ver., 38,11-15,22), J.-E. Ménard
penche pour une interprétation de ces passages de l'évangile gnostique

(38-41) qui met en relief l'idée très peu juive d'un dieu «

insaisissable, impensable, incompréhensible» (17,75s.). Il écrit encore:
« Si le Nom qui désigne ici l'essence divine, invisible et ineffable,
reflète originellement la doctrine juive du caractère caché du Nom
divin, notre auteur sait la transformer en une théologie de l'incom-
préhensibilité divine» (p. 181).

Après la rédaction de la première version du commentaire de

YEvangile de Vérité, J.-E. Ménard semble infléchir son interprétation
du « déisme vague » de YEvangile de Vérité. Il retrace un portrait de la
théologie du nom dans une vaste enquête qui englobe les milieux
grecs, les papyrus magiques, l'Ancien et le Nouveau Testaments,
sans oublier Philon, Josephe, les pseudépigraphes et les textes
rabbiniques '. Il affirme en conclusion l'existence d'une « influence d'une
pensée sémitique, et plus spécialement juive et biblique » sur l'auteur
de YEvangile de Vérité2. Il écrit par exemple : « Ce Nom de Dieu prend
figure d'hypostase dans notre Evangile de Vérité tout comme dans

1 « Les élucubrations de l'Evangelium Veritatis sur le « Nom », in Studii
Montis Regii, V, 1962, p. 185-214 ; on peut aussi consulter la monographie
de A.-M. Besnard : Le Mystère du Nom, Quiconque invoquera le Nom du
Seigneur sera sauvé, Joël 111,5 ». Lectio Divina, 35, Paris, 1962.

2 Op. cit., p. 214.



204 JEAN-DANIEL DUBOIS

certains passages du Deutéronome * et dans les textes rabbiniques ou
apocalyptiques »2. Relevons particulièrement une phrase de la
conclusion du paragraphe consacré aux pseudépigraphes. « Nous
aurions de plus une preuve nouvelle de l'influence de l'apocalyptique
juive sur la pensée gnostique postérieure et sur des ouvrages comme
YEvangile de Vérité » 3.

Le commentaire de la sentence 12 de YEvangile de Philippe
illustre encore mieux l'évolution de la pensée de J.-E. Ménard à

propos des spéculations sur le nom divin. « Le Nom, désignant
l'essence ou la substance divine (=le Plérôme) invisible et ineffable,
est une théologie primitive qui se réfère à la doctrine juive du caractère
caché du Nom, lequel ne doit pas être prononcé. Et elle se développe
dans les documents gnostiques en une théologie apophatique de

l'incompréhensibilité divine » 4. On peut regretter que la nouvelle
version du commentaire de YEvangile de Vérité ne tienne pas compte
de l'évolution des positions de son auteur et de la reconnaissance
progressive de la base sémitique de cette compréhension du nom
divin.

2. a) Ceci est d'autant plus dommage que J.-E. Ménard n'ignore
pas les travaux de G. Quispel ; celui-ci est revenu sur cette question
à plusieurs reprises. Dès les premiers mois après l'annonce officielle
de l'acquisition du Codex Jung par l'Institut du psychanalyste
de Zürich, G. Quispel relevait des traces du judaïsme, et plus
particulièrement de l'hétérodoxie juive, dans les textes gnostiques. Dans
une analyse du Codex Jung et de sa signification, il mentionne ainsi
plusieurs textes du judaïsme tardif (3 Henoch 13 ; Henoch 69 ; Apoc.
d'Abraham 10 ; Hekhaloth Rabbati ; Yesira ; etc.) où le nom
imprononçable, le Shem Hammephorash peut être identifié à la figure
suprême de l'angelologie juive, Métatron-Jaoël (substitut du
tétragramme) S. Il retrouve encore ce genre de conceptions dans le texte
gnostique de la Pistis Sophia, 7, où la même figure divine reçoit le

nom de « Petit Yao » ; il en déduit l'existence, au début de notre ère,
de spéculations juives hétérodoxes sur le Nom compris comme un
médiateur de la création et comme un moyen de la révélation.

G. Quispel a développé par ailleurs la même argumentation
dans un article écrit en allemand sur « la gnose chrétienne et l'hété-

1 J.-E. Ménard pense en particulier à Dt 12,5.11.21 ; 14,23-24 ; 16,11, mais
aussi 1 R 8,i7ss ; 9,3.7 ; etc.

2 Op. cit., p. 214.
3 Op. cit., p. 201.
4 J.-E. Ménard : E'Evangile selon Philippe, Introduction — Texte —

Traduction — Commentaire, Paris, 1967, p. 132.
5 G. Quispel : « The Jung Codex and its Significance », in The Jung Codex.-,

ed. F. L. Cross, London, 1955, p. 68-78.



LE CONTEXTE JUDAÏQUE DU « NOM » DANS L'ÉVANGILE DE VÉRITÉ 205

rodoxie juive»1. Là il s'appuie sur les réflexions de G. Scholem à

propos de l'origine juive de la formule du nom imprononçable, le
Shem Hammephorash2. Célèbre par ses recherches sur les grands
courants de la mystique juive, G. Scholem situe la distinction Nom
propre — surnom (Shem Hammephorash — Kinnuij ; cp. xuptóv
ôvoua — irpoariYopiKÒv avoua) dans le contexte de la mystique du char.
Dans un autre article Scholem illustre la puissance créatrice du nom
divin par ce même contexte de la mystique juive 3.

G. Quispel a repris son interprétation du Nom de Dieu dans
YEvangile de Vérité avec une étude des relations entre Qumran,
le quatrième évangile et le judéochristianisme 4. Il identifie les
spéculations de l'Evangile de Vérité sur le Nom, comme révélation
de la divinité du Père, aux courants du judéochristianisme où le
« Nom Propre de Dieu » équivaut au Nom ineffable, au Shem Hammephorash.

L'expression valentinienne « revêtir le Nom », par exemple,
suppose un milieu juif attesté par des sources samaritaines et éso-

tériques (Memar Marquah, Henoch, Hekkaloth, Yesira, etc.). Alors
que les miüeux hellénistiques insistent sur l'ineffabuité de la divinité,
les cercles juifs vénèrent un « Nom » qu'on pourrait qualifier «

d'insaisissable, d'impensable et d'incompréhensible » (Evang. de Ver., 17,73s.).
Car le « Nom » constitue le moyen d'exprimer la divinité de Dieu.
Dans certains cas il remplace même l'appellation « Adonai ». Quispel
n'hésite pas à faire remonter les spéculations gnostiques sur le Christ-
Nom, courantes dans l'Egypte du IIe siècle, aux traditions palestiniennes

de la communauté primitive de Jérusalem. J.-E. Ménard
mentionne cette position (par ex. p. 179 et 181) sans la retenir ; on
s'attendrait au moins à ce qu'il explique en quoi consiste la «

transformation » d'une doctrine juive du caractère caché du Nom divin en
une théologie de l'incompréhensibilité divine (p. 181).

b) J. Daniélou contribue lui aussi à établir l'origine judéo-
chrétienne de la théologie du Nom par un chapitre de sa Théologie
du Judéo-Christianisme. 5 La théologie du Nom prend ses racines

1 «Christliche Gnosis und jüdische Hétérodoxie», in Evangelische Theologie, 14,
I954, p. 474-484 ; cf. encore : « Het Johannesevangelie en de Gnosis», Ned.
Theol. Tijds., 11, 1956-57, p. 173SS., et «L'Evangile de Jean et la gnose», in
L'Evangile de Jean : Eludes et Problèmes (Recherches bibliques, 3), Bruges, 1958,
P- 197SS. ; « Gnosticism and New Testament », in Vig. Christ., 19, 1965, p. 65-85.

2 G. Scholem : « Über eine Formel in den koptisch-gnostischen Schriften
und ihren jüdischen Ursprung», Z.N.W., 30, 1931, p. 170-176.

3 «Die Vorstellung von Golem in ihren tellurischen und magischen Beziehungen

», in Eranos Jahrbuch, XXII, 1953 (paru en 1954), p-235-289, part. p. 246.
4 « Qumran, John and Jewish Christianity », in John and Qumran, ed. by

J- H. Charlesworth, London, 1972, p. 137-155, part. 149SS.
5 Histoire des Doctrines chrétiennes avant Nicée, vol. I, Théologie du Judéo-

Christianisme, Paris, 1958, p. 199-226 (cité par J.-E. Ménard, p. 182 ; cf. aussi
P- 95 et 128).



206 JEAN-DANIEL DUBOIS

dans l'Ancien Testament (Ex 23,21 ; Dt 12,11; Tob 8,5, etc.). Mais,
comme le remarque Daniélou, l'usage du Nom « dans l'Ancien Testament

ne suffit pas à expliquer son emploi christologique. Celui-ci
suppose un développement de la théologie du Nom dans le judaïsme
tardif » qui semble être « en premier lieu en relation avec le caractère
sacré conféré au tétragramme » '. Comme G. Quispel, J. Daniélou
rattache ce développement aux courants de l'apocalyptique juive.
Il relève cependant une faiblesse de cette position en reconnaissant
le caractère souvent tardif des sources juives utilisées. C'est pourquoi
il fait observer les caractéristiques d'une étape primitive de la théologie

du Nom, attestée au niveau des textes du Nouveau Testament.
Dans une étude sur « la première communauté chrétienne à

Jérusalem » (Ac 2,41-5,42), L. Cerfaux et Daniélou à sa suite remarquent

le caractère archaïque de la théologie du Nom dans des textes
qui témoignent des débuts d'une réflexion christologique 2. Plusieurs
passages utilisent des citations de l'Ancien Testament avec la mention
du Nom. L'apôtre Pierre par exemple cite Joël 2,32 dans le discours
de Pentecôte : « Quiconque invoquera le Nom du Seigneur sera
sauvé» (Ac 2,21 ; cp. 4,21). L'apôtre Paul reprend le même texte
en Romains 10,13. Ailleurs dans l'épître aux Romains, Paul se

réfère à la prophétie d'Esaïe 52,5, « Mon nom sera blasphémé »

(Rm 2,24) ou à un texte de l'Exode, « Que mon nom soit annoncé par
toute la terre» (Ex 9,16; Rm 9,17). On peut allonger cette liste
(Ac 15,17 et Am 9,12 ; Rm 15,9 et Ps 18,50 ; He 2,12 et Ps 22,23 ;

etc.)3. Et tout se passe, selon Cerfaux, comme si ces textes reflètent
la constitution de recueils de citations de l'Ancien Testament où le
Nom apparaît en relation avec la personnalité messianique du Christ.

Daniélou s'appuie aussi sur les travaux de C. H. Dodd. Celui-ci
découvre des traces d'une réflexion théologique appliquée au Christ,
dans l'évangile de Jean (17 particulièrementH. Il établit un lien
entre les passages où le Christ prend le Nom du Père et un miheu
judaïque où le « Nom » remplace le nom sacré imprononçable ; il
mentionne un texte de Pinhas ben Jaïr (env. 130-160) dans lequel
plusieurs passages de l'Ancien Testament sont interprétés comme si
le Nom ineffable était révélé dans la formule Ani-hu que la Septante
traduit par èyw €lui (Ps 91,14-15 ; Es 48,12 ; 43,10-11 ; cp. Jn 8,28

1 Op. cit., p. 200 ; cf. aussi H. Bietenhard, art. ôvoua in Th.Wb.z.N.T., t. V,
p. 242SS.

2 In Recueil L. Cerfaux, vol. II, Gembloux, 1954, p. 125-156 Eph. Theol.
Lov., 16, 1939, p. 5-31), part. p. 148-149.

3 Cf. J.-E. Ménard: «Les élucubrations... », in S.M.R., 5, 1962, p. 204
n. 194.

4 The Interpretation of the Fourth Gospel, Cambridge, 1970 (repr.), p. 93-96.



LE CONTEXTE JUDAÏQUE DU <( NOM » DANS L'ÉVANGILE DE VÉRITÉ 207

et 17,11; Es 43,25:45,18; 42,8; cp. Jn I2,23ss. et 17,5). Il existe une
variante de la formule précédente, Ani-vehu, que les prêtres prononcent

à la fête des Tabernacles en remplacement du nom sacré (cf.
R. Judah ben liai, en référence à Ps 118,25) *¦ Cette deuxième expression,

Ani-vehu ou « Moi et Lui », symbolise l'unité d'Israël avec un
Dieu qui sauve son peuple. Elle sera comprise dans des traditions
tardives comme l'équivalent de l'expression èjùi koi ó irépipaç ue (cf.
Jn 8,29 ; 13,20 ; 17,3.8)2. A plusieurs reprises le quatrième évangile
revient sur cette unité de nature entre le Père et le Fils (8,16 ; 16,32 ;

17,8.21.23; etc.). Quand le Père glorifie le Fils, il glorifie son Nom
(Jn 12,28 ; 17,5). Le Fils révèle l'identité du Père en ce que le Père
manifeste le Fils (cp. He 2,12 et Ps 22,23).

Daniélou reprend ces résultats et les inscrit dans un courant
d'idées qu'il retrouve dans la première épître de Clément de Rome
et dans le Pasteur d'Hermas. Chez Clément de Rome, le caractère
liturgique des allusions au Nom divin leur assure une marque
d'ancienneté. Certaines mentions du Nom rappellent la piété juive
traditionnelle quand elles désignent Dieu lui-même, en rapport avec le
blasphème ou la glorification du Nom (par ex. 1 Cl 45,5.7; 44 ; etc.).
Mais on remarque aussi chez Clément une tendance à personnifier le
Nom. On lui obéit (58,1) et on lui est soumis (60,4). C'est lui qui
fonde la confiance (58,1) et l'espoir (59,3) des fidèles. C'est l'objet de la
«pleine connaissance » du croyant (59,2). Le Nom représente aussi le

«principe originel de toute création» (59,3). Si on interprète ces

passages comme Daniélou dans le sens de l'évangile de Jean, on ne
manquera pas d'attribuer le Nom divin au Christ 3.

Les textes que nous venons de citer respirent la même atmosphère
que le chapitre 10 de la prière eucharistique de la Didachè. « Nous te
bénissons Père saint, pour ton saint nom que tu as fait habiter dans
nos cœurs, et pour la connaissance, la foi et l'immortalité que tu nous
as révélées par Jésus, ton serviteur... » (10,2)4. Cette bénédiction
rappelle le contexte sapiential qui transparaît en Jean 17 (cf. v. 3ss.
et 26 par ex. ; cp. Did 9,3). L'habitation du Nom dans les cœurs
(cp. Jn 1,14) se rattache aux cycles de traditions qui font de Jérusalem

1 Cf. Strack-Billerbeck, t. II, Exkurs : Memra Yahve, p. 302-333 et
P- 797 (à propos de la fête des Tabernacles).

2 II est possible qu'il faille voir ici un écho des réflexions messianiques sur
le «Messager» d'Esaïe 52,7 (cp. 11 Q Melch). Il n'est pas exclu que YEvangile
de Vérité se rapporte à ce genre de traditions en 40,2iss., 27SS. et 30.

3 J. Ponthot adopte une position plus traditionnelle. Selon lui, le « Nom »

désigne plus simplement « Dieu dans son rapport avec les hommes » (cf. Le
« Nom » dans la théologie des Pères apostoliques, Diss., Louvain, 1950 ; et « La
signification religieuse du « Nom » chez Clément de Rome et dans la Didachè »,
in Eph. Theol. Lov., 35, 1959, p. 339-361 (part. p. 344SS.).

4 D'après la traduction de J.-P. Audet, La Didachè, Instruction des Apôtres
Etudes bibliques), Paris, 1958, p. 235 ; cf. aussi p. 174SS. et 431SS.



208 JEAN-DANIEL DUBOIS

et du Temple le lieu de rencontre du culte spirituel, par opposition au
culte sacrificiel. Le parallélisme de la formulation de Didachè 10,2
rapproche le « saint nom » de Jésus, le Serviteur, objet de connaissance,

de foi et d'immortalité pour le croyant (cp. 1 Cl 58,1 ; 59,2).
De plus il est encore question du Nom en rapport avec la création,
dans ce qui suit immédiatement la bénédiction de Didachè 10,2 :

« C'est toi, maître tout-puissant, qui as créé toutes choses à cause
de ton nom » (10,3 ; cp. 1 Cl 59,3).

Daniélou relève cette conception du Nom comme puissance
créatrice dans certains textes du Pasteur d'Hermas I. « La Tour a

pour fondement la parole du Nom tout-puissant, glorieux, et pour
appui la puissance invincible du Maître » (Vis III, 3,5). En comparant
ce passage avec d'autres textes du Pasteur d'Hermas, il identifie le

Nom au Fils de Dieu. « Le Nom du Fils de Dieu est grand, infini. Il
porte le monde entier» (Sim IX,14,5). La suite de ce dernier texte
ressemble à ce qu'on trouve sur le Nom dans la Didachè. « Si toute
la création est soulevée par le Fils de Dieu, que dire de ceux qui
portent le Nom du Fils de Dieu Tu vois qui sont ceux qu'il porte.
Ce sont ceux qui portent son Nom de tout leur cœur. Lui-même est

leur fondement et les porte joyeusement, parce qu'ils ne rougissent
pas de porter son Nom » (Sim IX, 14,5-6). On retrouve plusieurs fois
dans le Pasteur d'Hermas, l'un ou l'autre des membres du parallélisme

« porter le monde » — « porter le Nom », exprimé en grec par
deux verbes différents dont l'un évoque un contexte cosmologique
et l'autre un contexte cultuel (Sim IX,13,2-3 ; VIII,10,3 ; IX,i4,5).
Ces passages indiquent une identification du Nom divin au Fils de

Dieu. Il n'en faut pas plus pour Daniélou pour prolonger sa description
du courant de spéculations sur le Nom en analysant les passages
valentiniens des Extraits de Théodote (26,1 et 86,2 par ex.) et de

YEvangile de Vérité (37,37ss. et 39-41).
Même s'il est difficile de pouvoir situer avec précision à quel

moment s'est effectué le passage d'une réflexion vétérotestamentaire
sur le Nom de Dieu à une conception du Nom comme Fils de Dieu,
le chapitre que Daniélou consacre à la théologie judéo-chrétienne du
Nom a l'immense avantage de faire ressortir les maillons d'une chaîne
de traditions à laquelle l'Evangile de Vérité appartient. On ne sent

guère l'existence de cette chaîne de traditions judéochrétiennes à la
lecture de la nouvelle version du commentaire de YEvangile de

Vérité.

3) Après avoir indiqué l'existence de cette chaîne de traditions
il nous reste à développer certains de ses éléments. Nous nous conten-

1 Op. cit., p. 204SS.



LE CONTEXTE JUDAÏQUE DU « NOM » DANS L'ÉVANGILE DE VÉRITÉ 209

ferons d'indiquer dans quels domaines il est encore possible d'élaborer
certains chaînons de cette théologie du Nom.

a) Au niveau de la gnose, et en particulier du valentinisme,
l'Evangile de Vérité n'est pas le seul à disserter sur la nature du Nom.
Les Extraits de Théodote expriment en plusieurs paragraphes la
doctrine valentinienne du baptême. Le gnostique est baptisé dans le
même nom que celui de son ange (22,5) ; or « les anges ont été baptisés
dans la rédemption du Nom qui est descendu sur Jésus en forme
de colombe » (22,6). A son baptême (76,3 ; 80,3), le fidèle reçoit le
Nom (22,4 ; 43,1 ; 86,2), ou le Fils Monogène (26,1), invisible et
ineffable. Cette personnalité mystérieuse du Fils est aussi la gnose
elle-même (cf. 7) et la « forme » des éons (ou du Plérôme, 31,3-4 ;

cp. Sophia de J-C. BG 8502, 113,9). Le Nom a perdu son identité
en se répaitissant entre les différents éons lors de la chute dans l'ignorance.

Le nom partiel de chacun des éons n'est plus que l'ombre du
Nom (31,4). De telles spéculations évoquent celles de Marc le Mage,
un disciple de Valentin l. Et l'allégorie de l'entrée du Grand-Prêtre
dans le Saint des Saints, ayant le Nom gravé dans son cœur (Extr. 27)
rappelle ceUe de PhUon (De Vit. Mos., 95-135)2.

Un autre écrit valentinien, YEvangile de Philippe que J.-E.
Ménard cite rarement dans son commentaire de l'Evangile de Vérité,
fournit un bon exemple de spéculations sur le Nom proches de ceUes
de l'Evangile de Vérité. « Un seul Nom n'est pas prononcé dans le
monde » (sent. 12) par opposition aux noms des choses terrestres
(sent. 11) qui renferment une grande Ulusion à cause des archontes
(sent. 13,49; CP- 33 et I04)- C'est celui que «le Père a donné au Fils.
Il est supérieur à tout. C'est le Nom du Père... Car le Fils ne deviendrait
pas Père s'il n'avait pas revêtu le Nom du Père. Ce Nom, ceux qui le

1 43,4 (avec citation de Phil 2,9), 54,3 ; 86,2 ; cp. Apocr. de Jean, BG 8502,
24.4-6 ; 40-41 ; Sophia de Jésus-Christ, BG 8502, 84,nss. ; 110-112 ; cf. aussi
Clément d'Alexandrie, Extraits de Théodote, Texte grec, Introduction, Traduction

et Notes, de F. Sagnard (Sources chrétiennes, 23), Paris, 1970*, p. 102SS.,
mss., 127SS. et l'appendice « C » (p. 217-219) sur la doctrine de Marc selon
Irénée, Adv. Haer., 1,14-16. On peut résumer cet appendice ainsi: le Nom
visible de Jésus comporte six lettres (celles du terme grec) que les « appelés »

comprennent ; le nom invisible est d'une autre « forme » et d'un autre « type »

(cp. Sophia de Jésus-Christ, BG 8502, 113,9). Ce nom inexprimable est révélé
par le Fils, le Christ, symbolisé par les 24 lettres de l'alphabet l'Alpha et
l'Oméga). Il provient de tous les éons du plérôme. Il s'est enveloppé de chah-
ayant en lui l'exprimable (6) et l'inexprimable (24). Lors du baptême de Jésus,
il est descendu sur Jésus en forme de colombe (irepiaxepà 801 Alpha et
Omega Tout l'alphabet) ; cf. encore W. Foerster : Gnosis, vol. I, Oxford,
1972 Die Gnosis, vol. I, Zurich, 1969), p. 203, 208-209 et 219 ; ou bien,
H. Leisegang : La Gnose (Petite Bibliothèque Payot), Paris, 1971, p. 229SS.

1 Sagnard, F., op. cit., p. 113SS. et appendice « D », p. 220-223, avec une
comparaison du texte valentinien avec Philon ; cf. aussi Pirqé Rab. Eliézer,
P- 288SS.



210 JEAN-DANIEL DUBOIS

possèdent le connaissent, mais ils ne le prononcent pas » (sent. 12) '.
Le Nom du Fils comporte une face visible — « Christ » —• et une
partie cachée — «Jésus»—(sent. 19). Suit une explication de ces
deux noms et d'un troisième, le « Nazaréen » qui est « ce qui est
manifesté de ce qui est caché » (sent. 19 ; cf. aussi 47). Le fidèle reçoit
le Nom du Fils au baptême (sent. 59,67 et 87) qui est une purification
(sent. 89).

Des spéculations analogues sur la révélation des lettres secrètes
du Nom apparaissent encore dans le Ier Livre de Jehu 2. On peut les

rapprocher de « Mystère du Nom » dans la Pistis Sophia 3 ou des

interprétations des noms divins dans YApocryphe de Jean 4.

b) Au niveau du Nouveau Testament, on a peut-être eu trop
tendance, à la suite des travaux de W. Heitmüller 5, à interpréter les

textes où apparaît la mention du « Nom de Jésus » comme l'expression
d'une action magique opérée par le Nom de Jésus. Quelques passages
des Actes des Apôtres confirment une telle opinion (3,6 ; 4,7.30 ;

I9,i3ss.). Mais comme le remarque G.W.H. Lampe 6, ce n'est pas la
seule clé d'interprétation du « Nom » dans le Nouveau Testament.
J.-E. Ménard trace un tableau varié des emplois néotestamentaires du
« Nom » (le nom gloire ; les noms de Jésus ; les débuts de la mission ; la

persécution « pour le nom » ; l'action « au nom du Seigneur » ; croire
« au Nom » ; invoquer le « Nom » ; le salut par le « Nom » ; etc.) 7. Il a

raison d'illustrer la portée magique de l'emploi du « nom » dans les

papyrus magiques et dans les textes rabbiniques. Cependant il nous
semble qu'il faut insister plus que lui sur les quelques points suivants :

¦—¦ l'utilisation messianique des prophéties du Serviteur, en particu¬
lier quand il est question du Nom ;

1 Selon la traduction de J.-E. Ménard, L'Evangile selon Philippe, Paris,
1967, p. 51SS. et 130SS. ; cf. aussi Kl. Koschorke : « Die « Namen » im Philip-
pusevangelium, Beobachtungen zur Auseinandersetzung zwischen gnostischen
und kirchlichen Christentum», in Z.N.W., 64, 1973, p. 307-322.

2 C. Schmidt, W. Till : Koptisch-Gnostische Schriften, I, Berlin, 19623,

p. 295 (chap. 40, part. I.24) et p. 299, 1.8 ; cp. Pirqé Rab. Eliézer, p. 40SS. ;

Sophia de Jésus-Christ, BG 8502, 124,1.
3 C. Schmidt, W. Till, op. cit., 11,39; 12,3; 13,5; 13,34; 24.3I ; 25>7 '•

26,6 ; 43,33-34 ; 50.26.34 ; 54,11 ; 68,34 ; 242,4.9 ; 243,9.
4 56,29 ; 58,19.28 ; 59,16 ; 60,27-33 ; 63,12 ; 72,24 ; cf. aussi 51,14-16 ;

55,29. Nous citons les passages de l'édition de S. Giversen (Copenhagen, 1963)-
On peut les comparer aux textes du Codex de Berlin 8502 (éd. W. Till - H. M.
Schenke, T.U. 6oJ), Berlin, 1972 : 40,4.19 ; 41,2; 7,16; 43,9; etc. ; cp. Sophia
de Jésus-Christ, 99,6.10; 104,7; 110,9 ; m,9; 112,2; etc.

5 « Im Namen Jesu. » Eine sprach- und religionsgeschichtliche Untersuchung
zum N.T., speziell zur altchristlichen Taufe (F.R.L.A.N.T., 1,2), Göttingen, 1903,
part. p. 132SS. et 197SS. ; cf. déjà sa monographie précédente, portant le même
titre, publiée à Göttingen en 1902.

6 The Seal of the Spirit, London, 1956*, p. 284SS.
7 «Les élucubrations... », in S.M.R., 5, 1962, p. 204-214.



LE CONTEXTE JUDAÏQUE DU « NOM » DANS L'ÉVANGILE DE VÉRITÉ 211

— l'importance capitale du texte de Philippiens 2,9, « Dieu lui
a donné le Nom qui est au-dessus de tout nom » ' ; le caractère
archaïque de cette formule n'est pas contesté (cp. Ac 4,12 ;

Ep 1,21 et He 1,4 ; mais aussi Apocryphe de Jean, 55,29 ; Extraits
de Théod. 43,4 ; Evang. de Phil., sent. 11) ;

— le nom du Fils appliqué à Jésus (He 1,3-4 ; 2,12, cf. Ps 22,23) ;

on ne peut pas oublier le qualificatif de « Nom » de Dieu appliqué
au Logos par Philon (De Conf. Ling., 146) ;

¦— l'emploi absolu du « Nom » en Actes 5,41, 3 Jean 7 et Jacques 2,7
(cp. Test. Ash. 2,4)2 ;

— les nombreux passages de YApocalypse de Jean où il est fait mention

du sceau de Dieu et du Nom de Dieu (3,12 ; 7,3.4.5.8 ; 9,4 ;

14,1 ; 16,9 ; 19,12.13.16 ; 22,4) ; on retrouve ici une référence à la
coutume rituelle de la marque sur le front avec le Tau hébraïque
(T ou X) ; dans l'Apocalypse, ce signe ne s'applique plus à Yahweh
mais au Christ 3.

En conclusion, J.-E. Ménard relève : « Ce qu'il faut avant tout
remarquer... c'est que le Nom n'est presque jamais employé seul,
mais qu'au contraire il est uni au Christ, pour la seule et bonne raison
qu'il n'est pas considéré en lui-même comme une hypostase, mais
qu'il ne signifie que la présence et la personne même du Maître » 4.

Que le « Nom » dans le Nouveau Testament ne soit pas employé
comme une hypostase, on admettra que J.-E. Ménard l'a montré.
Mais il nous importe moins de savoir, pour l'instant, si le Nouveau
Testament atteste l'emploi du Nom comme une hypostase que de
montrer où le Nouveau Testament se situe dans la chaîne de traditions
qui part de l'Ancien Testament et aboutit aux textes valentiniens. Il
est alors frappant de constater que le Nouveau Testament témoigne
clairement d'un passage de l'emploi du nom en référence à Dieu,
comme dans l'Ancien Testament, à un usage qui désigne Jésus, le
Christ et le Fils. C'est grâce à cette transformation que les réflexions
sur le Nom de Dieu se développent en spéculations savantes jusque
dans les textes valentiniens.

c) Pour comprendre ce passage, il faut nous tourner maintenant
vers les textes de Qumran et les pseudépigraphes de l'Ancien Testament.
C'est là qu'on trouve l'un des maillons de cette chaîne de traditions
sur lequel J. Daniélou, J.-E. Ménard et même G. Quispel ont peu

1 Cité p. 206 n. 209.
2 Cf. J.-E. Ménard, op. cit., p. 206-207 et 2I3 ; CP- J- Daniélou, op. cit.,

P- 202.
3 J. Daniélou, op. cit., p. 206-208; cp. l'expression «porter la croix»,

Le 14,27.
4 Op. cit., p. 211.



212 JEAN-DANIEL DUBOIS

insisté ». Autrement dit, nous voulons rattacher les spéculations
sur le Nom aux courants de l'apocalyptique juive.

A première vue, une analyse des textes de Qumran peut paraître
décevante. La forte influence des textes de l'Ancien Testament
s'inscrit dans le cadre d'une piété juive traditionnelle, soit à propos
de la louange et de la bénédiction de Yahweh (i QS 10,13 ; 1 QSb 4,28 ;

5,28 ; iQM 12,2 ; 13,7 ; 14,4.8.12 ; 18,6 ; 1 QH 1,30 ; 2,30 ; 3,23 ;

9,38 ; 11,6.23 '< I2»3 J 17.20) soit à propos du caractère sacré du
tétragramme divin (1 QS 8,13 ; CD 9,5ss.) et de l'interdiction de
profanation qui en découle (1 QpHab 2,4 ; CD 15,3 ; cf. Jubilees 33,15 ;

4 Esdr. 10,22). Toutefois le Nom est objet de confiance (1 QM 11,2 ;

cp. CD 2, 20 ; Asc. Es. 9,26 ; Jn 1,12 ; Ac 3,6 ; 1 Jn 3,23 ; 5,13 ; 1 CL

58,1 ; Ac de Pierre, BG8502, 129,1) et source de victoire (1 QM 11,4 ;

Ac 2,21 ; 4,10.12). Les membres de la communauté des élus reçoivent
le titre « d'hommes de renom » (litt, les « hommes du nom » : 1 QM
2,6 ; 1 QSa 2,2.8.11.13 ; CD 6,9). Et les préparatifs de la guerre des

Fils de Lumière comportent l'inscription de noms sur les trompettes
(1 QM 3,2ss.), sur les bannières (1 QM 3, 13SS. et 1 QM 5) et sur le

bâton de commandement (i QM 5) comme si ces noms possédaient
un pouvoir magique.

Les Esséniens portent une attention toute particulière au respect
du Nom (1 QS 6,27-7,2). « Qui fera une mention quelconque du nom
de l'Etre vénéré au-dessus de tous les êtres vénérés sera mis à mort.
Mais s'il a blasphémé soit par frayeur, sous le coup de la détresse,
soit pour toute autre cause qu'il ait pu avoir, en lisant Le Livre ou
en prononçant les bénédictions, on le séparera, et il ne reviendra plus
vers le Conseil de la Communauté »2. A. Dupont-Sommer remarque
que la punition indiquée dans la lacune ne peut être que la mise à

mort étant donné que la peine suivante, moins lourde, entraîne déjà
l'excommunication définitive. D'après la Loi du Lévitique, seule une
peine de mort expie le blasphème du nom de Yahweh (Lv 24,16).
Josephe rapporte au sujet des Esséniens que « le Nom du Législateur
est chez eux, après Dieu, un grand objet de vénération ; et si quelqu'un
vient à blasphémer le Législateur, il est puni de mort » (De Bell.,
2,145 ; cf. aussi 152). Tout se passe comme si le blasphème du nom
du Législateur mérite la peine de mort au même titre que le blasphème
du nom de Yahweh. Selon A. Dupont-Sommer l'interdiction de

1 J. Daniélou, op. cit., p. 201 n. 1 ; G. Quispel : « Qumran, John and
Jewish Christianity », in John and Qumran, London, 1972, p. 153 ; cf. encore
W. Bousset, H. Gressmann : Die Religion des Judentums, Tübingen, 1966
(repr.), p. 306SS. et surtout p. 349-350 ; J.-E. Ménard : « Les élucubrations... »,

in S.M.R., 5, 1962, p. 200-201.
2 D'après la traduction de A. Dupont-Sommer : Les Ecrits Esséniens, Paris,

1964, p. 103 et n. 1.



LE CONTEXTE JUDAÏQUE DU « NOM » DANS L EVANGILE DE VERITE 213

mentionner le Nom de l'Etre vénéré vise plutôt le chef de la communauté

que le nom de Yahweh. Car on voit mal comment la mention
du Législateur désignerait Moïse, le Législateur, dont le nom est
toujours mentionné dans les textes de Qumran sans aucune espèce
d'interdit. Au contraire, le nom du chef de la secte n'apparaît pas une
seule fois dans les textes esséniens. On ne connaît de lui que ses

titres, particulièrement celui de « Maître de Justice » ». Ainsi le livre
de la Règle de Qumran témoigne de l'existence possible, au premier
siècle avant notre ère, d'une vénération du Nom qui n'est plus celui de
Yahweh.

L'Ecrit de Damas rapporte des prescriptions analogues à celles du
code pénal de la Règle (cp. i QS 6,24ss. et CD 14, i8ss.). Le respect du
nom du Législateur est encore renforcé par la coutume essénienne
du serment lors de l'admission dans la communauté (cp. CD 15).
Josephe nous apprend que le fidèle « jure de ne communiquer à

personne aucune des doctrines autrement que telles qu'il les a reçues
lui-même, en s'abstenant de toute altération, et de conserver de la
même manière les livres de leur secte ainsi que les noms des anges »

(De Bell., § 142) 2. La secte de Qumran attache en effet une grande
importance à la révélation des secrets divins (1 QS 10 ; 4 Q 180-181,183
et 186, éd. J. Allegro ; Hen. eth. 20 ; 41 ; 43 ; 61,13 ; 69,2ss.) 3. Le
livre des Jubilés évoque ce même serment. Le nom de Dieu, une
puissance mystérieuse qui habite au Temple (32,10:49,21) représente
l'objet du serment (36,7 ; cp. Hen. eth. 55,2 ; 69,14) ; selon Henoch,
c'est le serment lui-même (69,133s.).

L'Ascension d'Esaïe se propose de révéler (7,37 ; 8,7 ; 9,5.26 ; cp.
Test. Levi 5,6) celui « dont le nom n'a pas été envoyé à ce monde »

(1,7). Esaïe raconte ainsi son ascension à travers les cieux jusqu'à
son arrivée devant l'ineffable (9, cf. aussi 7,37 ; 8.7). Il monte « hors
de cette chair » (9,5) en traversant les cieux jusqu'au septième ciel où
résident les justes et la lumière de la gloire (9,73s.). Quand le Seigneur
descend vers le monde, il se voit obhgé de donner le mot de passe, à

partir du troisième ciel (io,24ss. ; cp. Extr. Theod. 4 ; 22,4 ; 31,3 ;

Evang. de Phil., sent. 49)4. L'Ascension d'Esaïe s'achève par la
vision d'Esaïe de la gloire divine (io-n ; cp. Test Zab. 10,2 ; Pirqé
Rab. Eliézer, ed. Friedländer, p. 264SS. ; 317SS. ; 358 ; 365SS.).

Dans le développement de spéculations sur le Nom, il faut encore
souligner l'association du Nom à la création (Hen. eth. Ô9,i6ss. ;

Jub. 36,7 ; cf. aussi 41,6 ; cp. 1 Cl. 59,3 ; Did 10,3). Le Nom est même

1 Cp. 1 QpHab 8,9 : le Prêtre Impie reçoit lui aussi le « Nom de Vérité ».

2 D'après la traduction de A. Dupont-Sommer, op. cit., p. 41-42.
3 Cp. Extr. de Théod., 22SS. ; 7er Livre de Jéhu, 40 ; Pirqé Rab. Eliézer,

P- 317SS. et 358SS.
4 Cf. aussi J.-E. Ménard : L'Evangile selon Philippe, Paris, 1967, p. 165.



214 JEAN-DANIEL DUBOIS

préexistant (Hen 48,2-3 ; co. déjà Ps 72,17 ; cp. Extr. Théod., 20 ;

Pirqé Rab. Eliezer, p. ioss. ; Evang. de Vèr., 38,345s. ; 39,32). Comme
le reconnaît Daniélou, le Nom joue le même rôle que le Logos chez

Philon ».

Le livre d'Hénoch fournit le plus de références à une réflexion sur
le Nom 2. Nous en avons déjà mentionné quelques-unes. Le livre
d'Hénoch révèle principalement les secrets astronomiques (43SS. et

7i,4ss.), les noms des anges (20 ; 69,2ss. ; cp. Josephe, De Bell., § 142)

et le nom du Fils de l'Homme (69,26-70). C'est peut-être dans le livre
d'Hénoch qu'il faut retrouver une étape préliminaire des spéculations
sur le Nom que rapporte l'Evangile de Vérité. L'origine stoïcienne de la

distinction entre le Nom et les noms ne nous empêche pas de constater

qu'il existe dans l'Evangile de Vérité comme dans Henoch le même

parallélisme entre le Nom du Fils et les noms des saints. Selon

l'Evangile de Vérité (2i,22ss. ; 39,11-40), chaque être destiné au

salut reçoit un « nom propre » (cp. CD 2,11-13) «de sorte que celui qui
possède la gnose, c'est celui dont le nom a été prononcé par le Père »

(21,28-30). Dans une perspective valentinienne, le salut consiste à

rétablir le Nom divin par le rassemblement des parcelles du Nom
attribuées à chaque éon (40) 3. Le livre d'Hénoch témoigne d'une
réflexion moins élaborée. A la révélation des noms des saints (43)

correspond la révélation du Nom du Fils de l'Homme (69). Le chapitre
43 explique le sens parabohque des secrets astronomiques en ce que
le jugement des corps célestes angéliques correspond à celui des

« saints qui vivent sur la terre et croient au Nom du Seigneur des

Esprits d'éternité en éternité» (43,4). Le chapitre 69 découvre les

secrets des anges déchus (v. 2-13). Et après que l'archange Michel

reçoit la demande de révéler le Nom caché dans le serment (v. 14 ;

cp. Evang. de Ver., 38,i6ss. ; 39,19-40,14), on assiste à une explication
du rôle du Nom dans la création (v. 14-25). C'est ainsi que le Nom du

Fils de l'Homme est rendu manifeste en vue du salut (v. 26-29 ; cp. 48'

7 ; 50,2 ; cp. Jl 2,32 ; Ps. Sal. 6,2 ; Ac 2,21 ; 4,10.12 ; Rom 10,13 ; et

Evang. de Vér., i6,37ss. et I7,iss.).

Etant donné l'importance des coutumes juives sur l'ineffabilite
du Nom, on aurait pu croire qu'il était inutile de démontrer l'origine

1 Op. cit., p. 200.
- Cf. déjà G. Quispel: The Jung Codex, London, 1955, p. 68ss., etc.;

J. Daniélou, op. cit., p. 200 ; W. Bousset, H. Gressmann : Die Religion des

Judentums, Tübingen, 1966 (repr.), p. 349-350.
3 Sur le rapport övoua-ovouciTCi cf. J.-E. Ménard : L'Evangile de Vérité,

Leiden, 1972, p. 184 ; cp. l'Evangile de Phil, sent. 123 ; et Apocr. de Jean,
24,4, etc.



LE CONTEXTE JUDAÏQUE DU « NOM » DANS L'ÉVANGILE DE VÉRITÉ 215

juive des méditations de l'auteur de l'Evangile de Vérité à propos
du Nom ». Avec la parution de ce nouveau commentaire, riche et
détaiUé, de YEvangile de Vérité, il nous a paru nécessaire de revenir
sur différentes étapes du développement de la réflexion sur le nom
divin pour montrer en quoi l'Evangile de Vérité ne respire pas le
« vague déisme » que J.-E. Ménard lui a attribué 2. Les spéculations de
l'Evangile de Vérité sur le Nom donnent l'exemple d'une influence
des milieux judaïques et apocalyptiques sur le gnosticisme du second
siècle de notre ère.

Jean-Daniel Dubois.

Postscriptum bibliographique

J.-E. Ménard consacre onze pages de son ouvrage à la bibliographie
abondante de YEvangile de Vérité. Il n'a malheureusement pas pu
consulter, avant d'envoyer son manuscrit à l'éditeur, la bibliographie
de D. Scholer qui mentionne encore plus d'une trentaine de titres. Les
plus importants figurent sous les numéros 1653, 1654, 1667, 1669,
1672,1673,1680 (cité à la p. 178), 1681 (qui se retrouve plus développé
au n° 1679), 1682 (id. in Rev. Sc. Rei., 45, 1971, p. 146-161), 1684,
1706, 1707. A cela il faut encore ajouter une traduction italienne de
l'Evangile de Vérité de Craveri, M. (Vangeli gnostici, I. Vangeli
Apocrifi, Torino, 1969, p. 549-565), et quelques études :

— Betz, O., « Was am Anfang geschah. Das jüdische Erbe in den
neugefundenen koptisch-gnostischen Schriften », in A braham unser
Vater, Festschrift 0. Michel, Leiden-Köln, 1963, p. 24-43 ;

— Piper O., « Change of Perspective : Gnostic and Canonical Gospels

», in Interpretation, 16, 1962, p. 402-417 ;

— Segelberg, E., «The Baptismal Rite according to Some of the
Coptic Gnostic Texts of Nag Hammadi », in Studia Patristica,
(T.U., 80), Berlin, 1962, p. 117-128.
Voici enfin quelques articles généraux : Beare, F. W., « The

Gnostic Gospels of Nag Hammadi », University of Toronto Quarterly,
31, 1962, p. 362-377 ; Filson, F. V., « New Greek and Coptic Gospel
Manuscripts », Vig. Christ., 15, 1961, p. 160-164 ; Rudolph, K.,
« Gnosis und Gnostizismus : Ein Forschungsbericht », Theologische
Rundschau, N. S., 34,3, 1969, p. 194-204; Wilson, R.-McL., «Second
Thoughts : the Gnostic Gospels from Nag Hammadi », The Exp. Tim.,
78. 1966, p. 36-41 ; Ziemke, D.C., « Echoes of the Ancient Gnostic
Heresy », in Lutheran Quarterly, 14, 1962, p. 148-157.

1 Ainsi G. Quispel : « Gnosticism and New Testament », in Vig. Christ.
!9, 1965, p. 80-81.

2 Op. cit., p. 178.



2l6 JEAN-DANIEL DUBOIS

Corrigenda : Budge, E. A. W. (Ernest Alfred T. Wallis) et non pas
Budge, A. E. W. ; Cerfaux, L., in N.T.S., 5, 1959, p. 103-112, et non
pas 53-112 ; Ringgren, H., in S.T. (=Studia Theologica), 18, 1964,

p. 51-65, et non pas in V. Th. (— Vox Theologica) ; idem p. 11 ;

Schenke, H. M., Die Herkunft..., Berlin, Evang. Verlagsanstalt, 1958
Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1959, et non pas, Berlin,

1959 ; Till, W., in Orientalia, t. 28 (cité correctement p. 157) et non
pas t. 29 ; Zandee, J., Amsterdam, 1965 et non pas 1964 ; p. 35
n. 5 : t. I de A. J. Festugière, La Révélation d'Hermès Trismégiste, et
non pas t. III ; p. 6 à propos de Evang. de Vèr. 26,8, Jean 1,14 et non
pas I, 4.


	Étude critique : le contexte judaïque du "nom" dans l'évangile de vérité

