
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1974)

Heft: 3

Artikel: Questions de méthode

Autor: Banon, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381040

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381040
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUESTIONS DE METHODE

« L'écriture est l'angoisse de la ruah' hébraïque...
elle étreint et contraint la parole. »

J. Derrida dans L'écriture et la différence, p. iç.

« Le Juif est brisé et il l'est d'abord entre les deux
dimensions de la lettre : l'allégorie et la littéralité. »

J. Derrida dans L'écriture et la différence, p. 112.

« D'un seul verset, se lèvent des sens multiples. »

Traité Synhédrin 34 a, cité par E. Lévinas in
Difficile Liberté, p. 81.

La langue hébraïque du fait de sa structure particulière appelle
une interprétation, c'est-à-dire un travail de compréhension et de

déchiffrage. Interpréter désigne volontiers une fonction « sacrée ».

A toutes les époques on a interprété les signes, les oracles, les écrits.
Toujours l'interprétation joue sur l'ambiguïté ou plus exactement sur
la polysémie de l'élément manifeste comme dans l'Ecriture où le

message déborde de toutes parts par sa richesse le texte proposé à
la lecture immédiate. La lecture traditionneUe de la Bible se base
souvent sur l'analyse sémantique des textes pour en dégager les sens
multiples. C'est à partir de cette analyse sémantique méthodique et
rationnelle que nos commentateurs retrouvent le sens caché à partir
du montré. Retrouver le sens caché c'est retrouver la plurivocité des

significations et atteindre le niveau originaire, c'est-à-dire universel,
dans lequel la Thora a été donnée. Nos sages opèrent de manière à
« démanteler, mettre à plat et de façon radicale l'organisation du texte
manifeste » *. Mais pour comprendre le dévoilement de sens nouveaux

1 Interpréter [avec] Freud. J. Laplanche, revue L'Arc, n° 34, p. 40.



IÓ2 DAVID BANON

nous devons connaître le fonctionnement d'une langue et plus
particulièrement de la langue hébraïque. Ainsi nous découvrirons les
méthodes de transgression de l'écriture pour un au-delà qui l'habite.

Les trois états du langage

La langue hébraïque fait partie des langues hamito-sémitiques
dont le tri-consonnantisme pur de la racine se prête aux interprétations
qu'on pourrait appeler scientifiques. Il faudrait ici nous attarder
sur la structure interne de la langue hébraïque, structure qui lui confère
un surplus de signification et qui la place dans une région du sens où
selon l'expression lacanienne « le mot n'est pas signe mais nœud de

significations ».'
D'après Gustave Guillaume il existe trois états structuraux du

langage correspondant « à l'ouverture d'un espace mental plus ou
moins large que la pensée se donne à elle-même pour y opérer la
construction du langage » 2. Ce sont :

a) l'état des langues sémitiques ou langues à racines trilitères
formées de consonnes telles l'hébreu ou l'arabe, auxquelles sont venus
s'adjoindre plus tard 3 des points-voyelles.

b) l'état des langues amorphogéniques à caractères telles le chinois
où il n'y a pas de catégories grammaticales ni de parties du discours,
le mot étant réduit à son expression minimale : le monosyllabe.

1 « Que je dise le mot rideau. Ce n'est pas seulement par convention désigner
l'usage d'un objet que peuvent diversifier de mille manières les intentions sous
lesquelles il est perçu par l'ouvrier, le marchand, le peintre, le psychologue
gestaltiste comme travail, valeur d'échange, physionomie colorée ou structure
spatiale. C'est par métaphore un rideau d'arbres, par calembour les rides et les
ris de l'eau. C'est par décret la limite de mon domaine dans la chambre que je
partage. C'est par miracle l'espace ouvert sur l'infini, l'inconnu sur le seuil ou
le départ dans le matin du solitaire. C'est par hantise le mouvement où se trahit
la présence d'Agrippine au conseil de l'empire. C'est par interjection à l'entracte
du drame le cri de mon impatience ou le mot de ma lassitude : Rideau C'est
une image enfin du sens en tant que sens qui pour se découvrir doit se dévoiler ».

Jacques Lacan : Ecrits (Paris, Seuil 1966), p. 166/167.
2 Gustave Guillaume : Langage et Science du Langage (Paris/Québec,

Nizet/Laval, T964), p. 30 et suivantes.
3 « Lettres et voyelles sont [donc] radicalement différentes. Cette distinction

se marque concrètement par le fait que seules, les consonnes ont été primitivement
transcrites, les voyelles étaient sous-entendues, non exprimées graphiquement
dans le texte... La tradition juive, orale jusqu'aux premiers siècles de l'ère

chrétienne, fut fixée vers le VIIe siècle par des savants juifs de Galilée
(Tibériade). Le travail des écoles de Tibériade aboutit à créer un système de signes
indiquant la vocalisation des consonnes ». J. Ashkenazi dans Abrégé de Grammaire

Hébraïque, Spinoza (Paris, Vrin, 1968), p. 16-17.



QUESTIONS DE MÉTHODE 163

c) l'état des langues indo-européennes ou langues à radical telles
le français, l'allemand, où les signifiants de structures ou morphèmes
— en nombre limité — donnent la possibilité de relations formelles
entre les signifiants de notions ou sémantèmes qui eux sont stables.

La racine hébraïque et la multiplicité de sens

Nous nous occuperons bien entendu du premier état structural,
celui des langues hamito-sémitiques. La racine hébraïque formée
généralement de trois consonnes espacées ouvre un champ de

significations très vaste. Par exemple les trois consonnes de la racine
K...T...B... constituent dans leur indétermination initiale un
carrefour de significations tournant autour de l'écrit, tout l'univers
pensable ayant rapport avec lui : le monde de l'écrit autrement dit
c'est un espace diffusif universalisant constitué par ce que Guillaume
appelle « la substance matière » que les anciens Hébreux nommaient
le squelette, le corps, la matière des mots, c'est-à-dire les consonnes.
Mais à cette racine triconsonnantique imprononçable et ouvrante, on
adjoint des points-voyelles ou selon Guillaume « la substance forme »

que les anciens Hébreux appelaient l'âme des lettres, leur souffle,
leur pneuma. Ces points-voyelles par un mouvement de contre-univer-
sahsation déterminent ce champ de signification, cette région du sens
en la particularisant ou en la délimitant, faisant par exemple de la racine
K...T...B..., c'est-à-dire le monde de l'écrit, KeTiBa, c'est-à-dire
écriture, MLKhTaB, c'est-à-dire lettre, HaKaTouB, c'est-à-dire l'Ecriture,

KTïB, c'est-à-dire il est écrit et Hs.KhTa.Ba., c'est-à-dire
dictée. La racine dans les langues sémitiques est intégrante. Elle loge
au-dedans d'elle-même les voyelles qui déterminent sa diffusion. Ces

points-voyelles viennent soit se loger dans l'espacement formé par
les trois consonnes de la racine soit se poser au-dessus ou en-dessous
des consonnes. Le signifiant de notion ou sémantème est diffusif en
hébreu ou en arabe, c'est-à-dire que la racine formée de trois consonnes
espacées peut intégrer en elle des voyelles anti-diffusives qui la
détermineront. Il y a donc un remplissement de la forme consonnantique
pure par adjonction de points-voyelles ou éventuellement de consonnes
de dérivation 2 qui font fonction de signifiant de structure ou
morphèmes et qui assignent une signification précise à la racine vocaUsée
en resserrant la région de sens ouverte par la racine triconsonnantique.
Cette adjonction de points-voyelles peut tout aussi bien transformer

1 Exemple : travaillons est divisé en travail sémantème ou lexeme et ons
morphème. Le sémantème ou lexeme se trouve dans le lexique c'est-à-dire la
notion, le sens ; le morphème, lui, est structurel grammatical.

2 Par exemple mi dans vaiKhTa.B.



164 DAVID BANON

littéralement le sens en « travaillant » * sur la racine consonnantique
même. « Les langues sémitiques possèdent une formation dont l'ossature

consonnantique s'emplit ou se vide, se rétrécit ou s'élargit, de

sorte que la vie des mots en langue hébraïque ou arabe est semblable
à un cœur qui bat, se gonfle et se resserre »2. Cette modulation en
diastole/systole élargit ou rétrécit le sens de la racine. Le triconson-
nantisme pur de la racine ressemble à la « nébuleuse » dont parle de
Saussure ou au « premier univers pensable » dont parle GuiUaume que
les points-voyelles vont déterminer par l'acte de parole qui surgit au
lieu du silence de la racine qui comme telle est imprononçable. « Du
point de vue psychique, la racine est une notion diffusive qui se

répand, se propage par une sorte de dilatation intérieure dans tous
les sens de la pensée. Physiquement elle revêt la forme convenante
à cette diffusion de consonnes espacées et par là intégrantes à l'égard
des voyelles de liaison chargées d'exprimer ce qui restera de cet
espacement quand la racine aura subi dans l'application rétrécissement
sémantique et morphologique approprié» 3. Il faut souligner que la même
racine n'intègre pas toujours les mêmes voyelles, ce qui permet sa
malléabilité et sa plasticité et ce qui la différencie du radical qui, lui,
est nanti de voyelles stables 4.

Donc en changeant de points-voyelles sur une même racine, nous
pouvons infléchir le sens et trouver une signification tellement
différente qu'elle nous désarçonne lorsqu'elle surgit.

Quelques exemples
A Moïse qui interroge Dieu pour connaître Son Nom, Dieu répond

« Je serai celui qui serai... » « voici mon nom pour l'éternité » 5.

Se référant à la racine hébraïque du mot éternité (Lé"oLaM) et
se fondant sur le texte original qui n'est pas vocalisé, donc pouvant
prêter à d'autres lectures, Rachi, le grand exégète, interprète
la réponse de Dieu comme signifiant « Mon Nom doit demeurer
caché ». Or cacher se dit en hébreu Le'aLeM et a la même racine
que Lé"oLaM. On apprend en effet que c'est la prononciation du
nom divin qui restera cachée. Paradoxalement ce nom est formé
de « consonnes » particulières. Ce sont des demi-voyeUes ou matres-

1 Travail est employé ici dans le sens que Freud lui donne lorsqu'il parle
de « travail du rêve ».

2 Edmond Ortigues, dans Le discours et le symbole (Paris, Aubier
Montaigne, 1968), p. 88.

3 G. Guillaume, op cit, p. 116 (nous soulignons).
4 Le radical travail est inchangeable. Dans travail(l)feia. travail(l)/ons

nous le retrouvons toujours inchangé. Alors que la racine K. .T.. .B... est
plastique.

5 Exode 3 : 14-15 ; cf. aussi E. Starobinski-Safran : « Signification des
noms divins, d'après Exode 3 », Revue de théologie et de philosophie, Lausanne
1973/VI, p. 426-435.



QUESTIONS DE MÉTHODE 165

lectionis (mères de lecture) qui servaient d'éléments vocalisateurs dans
l'ancien hébreu. Donc en vocalisant cette racine de manière différente
(a/è au lieu de o/a) nous obtenons un sens totalement différent
(cacher léalem et éternité léolam). Voilà donc comment par un
travail d'interprétation, se basant sur la structure même de la langue
hébraïque, nos exégètes ont réussi à découvrir le sens ultime et
véritable de ce verset de l'Exode '. Bien entendu le travail d'interprétation

ne se base pas sur ce seul verset mais sur une multitude d'autres
pour fonder la transgression de la littéralité. C'est toute la conception
du Dieu caché 2 qui permet à Rachi d'aboutir à cette transmutation
du sens. C'est sur une étude comparative de plusieurs textes que Rachi
fonde son commentaire. La méthode comparative est un outil
d'approche et de travail dont nos Sages se servent aussi, mais que nous
n'avons pas à développer outre mesure parce que c'est une méthode
courante. C'est une technique combinant la ressemblance et la
différence pour tirer le sens des textes, car le commentaire est pris dans
cet interstice entre le texte premier et l'infini de l'interprétation.

Nous pouvons dire à partir de cet exemple que la racine hébraïque
est fondamentalement ouverture parce qu'eUe est mise en relation du
sens à la chose et surtout mise en relation du sens au sens. Le sens
de départ étant différent du sens d'arrivée même s'Us sont confondus
dans une même expression graphique. Dévoiler le sens universel, c'est
retrouver à partir de cette particularisation les relations constitutives
de la plénitude du langage et du sens premier.

Nous prendrons un autre exemple pour iUustrer à la fois l'analyse
sémantique et l'analyse comparative. Saraï étant stérile dit à Avram :

« Voici, l'Eternel m'a refusé l'enfantement ; approche-toi de mon
esclave, « Oulay éBaNeh miména », c'est-à-dire « peut-être, par elle,
aurai-je un enfant »3. Rachi nous enseigne que celui qui n'a pas
d'enfants n'est pas construit 4. Un enseignement du Talmud repris par
la liturgie quotidienne vient à l'appui de cette exégèse sémantique.
Rabbi Eiéazar au nom de Rabbi Hanina nous enseigne : les «

étudiants » 5 augmentent la paix dans le monde comme il est dit tous
tes enfants sont des disciples de Dieu et grande est la paix de tes

1 Exode 3 : 14-15. Cf. aussi E. Lévinas: «La pensée de Buber et le judaïsme
contemporain», Publication du Centre des Hautes Etudes Juives (Bruxelles 1968),
où il écrit notamment « L'oreille aux aguets, il s'agit d'entendre à partir de
l'articulation archaïque du texte hébraïque et par le retour aux etymologies et
aux résonnances inattendues de cette étymologie le dire primitif du texte », p. 51.
(Nous soulignons. A notre sens entendre doit être pris dans sa double acception
d'écouter et de comprendre.)

2 Haster Panim : L'éclipsé de Dieu (cf. surtout le rouleau d'Esther),
concept préféré, dans le judaïsme, à celui de « mort de Dieu ».

3 Genèse 16 : 2.
4 Construit et enfants ont la même racine en hébreu B N H.
5 TaLMiDé HaKhaMiM, c'est-à-dire disciples de sages ou étudiants.



l66 DAVID BANON

enfants. « 'aL TiKRé SaiVaYiKh 'éL'a ßoiVaYiKh » — Ne lis pas
tes enfants mais tes constructeurs.

La racine triconsonnantique est identique mais vocalisée différemment

(o/a au lieu de a/a). Une analyse rapide montre la relation
interne qui existe entre ces deux significations. Nous comprenons
aisément qu'un fils est un bâtisseur et que la chaîne des bâtisseurs
de la tradition passe par (ou n'est que) la chaîne des engendrements.

Pour découvrir le noyau de signification, nos Docteurs de la Loi
se basent le plus souvent sur l'analyse sémantique car dans les langues
sémitiques à un même signifiant (son ou racine consonnantique pure)
correspondent une multitude de signifiés (sens). Nous pouvons le

montrer aussi sur des mots.

** *

Exemples : La racine G...L...H... nantie des voyelles a/o veut
dire à la fois exil et révélation, la racine Z... Kh... R veut dire à

la fois souvenir et masculinité. Essayons d'analyser phénoménologi-
quement les rapports que nous découvrons étymologiquement dans
les racines hébraïques citées ci-dessus.

L'exil et la révélation sont deux phénomènes liés intérieurement.
En effet, c'est bien par une sortie de soi que nous nous révélons à nous-
mêmes. L'existence, c'est-à-dire la découverte de soi se trouve dans
cette exigence d'arrachement contenue dans le préfixe ex. La
révélation exige un départ, une sortie de soi, un appel du/au dehors :

Avraham qui quitte sa terre, sa patrie *. D'ailleurs Avraham s'appelle
l'Hébreu, c'est-à-dire étymologiquement le passeur. Son acte signifie
fondamentalement qu'il y a toujours un passage à accomplir. Toute
l'histoire du peuple juif depuis ses origines est jalonnée par une
incessante exigence d'arrachement2 (Avraham, Jacob, Joseph, etc.).
De plus, c'est dans l'exode que se forme la dimension nationale du
peuple d'Israël, et dans le désert — étymologiquement en hébreu,
lieu de la parole — mais lieu qui n'en est pas un puisque c'est un lieu
de passage aussi. Dans le désert, en exode, il y a révélation par la
parole et de la parole comme rapport patent mais rapport qui ne
réduira jamais totalement la séparation de l'homme à Dieu et de
l'homme à l'homme. C'est aussi à ce moment-là qu'il y a passage (sortie
de soi) de la condition d'esclave à celle d'homme libre et responsable,
non seulement chronologiquement mais surtout ontologiquement.
Pour être libre et responsable, il faut exister, c'est-à-dire s'arracher,
aller vers, s'éloigner de l'origine. C'est aussi dans l'exil que se révèle

1 LeKh LeKha : Va t'en, Genèse 12 : î.
2 Cf. l'opposition figure d'Ulysse / figure d'Abraham, dans l'œuvre de

Lévinas. Ulysse regagnant Ithaque alors qu'Abraham quitte son chez soi
pour l'inconnu.



QUESTIONS DE MÉTHODE 167

le royaume : il faut donc aller au dehors pour découvrir le lieu originel
avec un lieu déterminé où il ne s'agit pas de s'enraciner à la manière
sédentaire mais vivre de façon nomade, c'est-à-dire de préserver cette
référence au dehors, à l'extériorité contenue dans le mot ex-istence.
C'est donc dans ce mouvement d'éloignement qu'on se révèle à soi et
aux autres mais aussi qu'on dévoile, qu'on découvre le monde.

Très brièvement analysons la racine Z... Kh... R... qui veut
dire à la fois masculin et souvenir. Il y a un « rapprochement étrange
de prime abord, mais qui s'éclaire par le canal de la responsabilité.
Est responsable celui qui est capable d'assumer de façon virile son
destin et de se souvenir de ses actes d'hier. D'assurer la continuité » I.
Ceci sur le plan individuel, mais sur le plan collectif nos Sages disent
« le secret de la libération se trouve dans le souvenir » ou encore selon
une autre lecture dans la masculinité. L'histoire c'est le domaine du
mâle qui pour la féconder, la réaliser doit y incarner les valeurs qui
font partie d'un patrimoine culturel, transmis à travers les générations.
L'histoire, c'est aussi le domaine de la mémoire qui met en ordre la
discontinuité des événements.

Ces quelques analyses nous ont permis de montrer que la racine
opère ici comme point nodal de significations multiples. Et c'est ce qui
permet la lecture juive de la Bible à quatre niveaux. Il faut nous
élever du niveau littéral au niveau secret à travers l'allégorie et le
symbole. Par une dialectique ascendante nous gravissons les degrés
qui mènent du pschate au rémeze puis de là au drash pour aboutir
au sod2. De l'exotérique à l'ésotérique, du manifeste au latent, du
montré au caché. Arrivé au sod, le travail de compréhension n'est
pas terminé pour autant car par une dialectique descendante nous
parcourons le chemin en sens inverse pour finalement lire le texte
dans la véritable littéralité. Il y a une « déconstruction » 3 du premier
sens littéral que nous retrouvons transformé après le travail de
« déchiffrage ». « Il faut passer par l'interprétation pour dépasser
l'interprétation » 4. Cette transgression du sens, livrée par l'analyse et
contenue en latence dans le texte, sème le désarroi lorsqu'elle surgit,
mais ne fait que reprendre les signes donnés dans un nouveau propos.

** *

1 Amado Levy Valensi, dans La Racine et la Source (Paris, Zikarone,
1968), p. 363. Au sujet de tout ce paragraphe, cf. aussi Freud in « Des sens opposés
dans les mots primitifs», paru dans Essais de psychanalyse appliquée (Paris,
Gallimard, Idées, 1970, p. 59 à 67).

2 Pschate sens littéral
Rémeze sens allusif
Drash sens symbolique
Sod sens secret

3 Mot de C. Backès, dans L'Arc n° 34, p. 77.
4 E. Lévinas, dans Difficile Liberté (Paris, Albin Michel, 1963), p. 94.



l68 DAVID BANON

La méthode de morcellement, de fragmentation et de dissociation
est aussi une méthode d'approche du texte biblique. Par exemple,
le mot mari en hébreu se dit Ba"aL ; si nous le dissocions en ses

syllabes nous trouvons Ba"aL, c'est-à-dire littéralement celui qui
vient sur. Nous avons là une des dimensions de la relation homme/
femme, relation de possession. Nous traduirons donc Ba"aL par mari
possessif ou idole ». Autre exemple le MeTsoRa" le lépreux.
Morcelé, ce mot devient MoTsi Ra", c'est-à-dire le diffamateur.
(Le MeTsoRa", c'est celui qui somatise son mal interne de telle sorte
qu'on le perçoit.) De plus Isaïe Horowitz nous enseigne que la lèpre
vient frapper celui qui diffame, qui calomnie. Ou bien encore le mot
'aDaM (homme). Nos sages nous enseignent qu'il est tiré de 'aDaMa
c'est-à-dire de la terre. Nous avons là une dimension caractéristique
de l'homme qui est l'Homo Natura, c'est-à-dire l'homme de la nature
qui deviendra 'iCh (homme) lorsqu'il rencontrera la femme et ensuite
'éNoCh (homme) lorsqu'il rencontrera l'homme ou l'humanité.

Nous découvrons dans la racine du sens des mots sous les mots :

à partir de Yécorce des mots aller vers le noyau qui est le point focal
de toutes les significations. Le morceUement du signifiant (son) nous
livre d'autres signifiés (sens). Les langues sémitiques avec leur écriture
silencieuse 2 muette, possèdent une graphie où à la limite le signifiant
est occulté, frayant ainsi des voies à des significations en latence.

** *

Quelques mots aussi sur la méthode kabbalistique, la plus connue
et aussi la plus contestée par les non initiés : nous voulons parler de
la guématria, c'est-à-dire de la correspondance entre lettres et chiffres.

En hébreu, le nombre et la lettre étaient et sont encore un même

signe. De ce fait, un mot signifiait un nombre et des permutations de
lettres dans un mot sont toujours possibles par équivalence numérique.
La séparation graphique du nombre et de la lettre est tardive. Pour
passer du nombre au mot, les penseurs occidentaux se sont référés
aux équivalences alphabétiques et numériques de la Kabbale juive.
Tout mot a un sens secret qui est son total numérique. Dans l'échelle
de la gradation spirituelle, les chiffres sont à l'écriture ce que l'écriture,
qui tient à la vue, est à la parole, où tout le corps se trouve concerné.
A la limite, la science des nombres équivaut à la connaissance des
choses. Le monde est l'apparence du nombre, car l'univers n'est pas
ordonné selon les qualités sensibles mais numériques : sans les lois des
nombres, la matière serait une masse informe, eUe serait le chaos.
La matière arrangée selon les lois (c'est-à-dire les nombres), c'est le

1 Le Ba"aL c'est la divinité païenne, mais le maître aussi, comprenons le
mauvais maître.

2 Ecriture sans voyelles comme dans le rouleau de la loi.



QUESTIONS DE MÉTHODE 169

Monde. Ceci à l'image des pythagoriciens qui voyaient dans le nombre
et surtout dans les recherches des moyennes proportionneUes des

images de la médiation entre la divinité et l'humanité.
Exemple de Guématria : Elohim dans la Bible est la dimension du

déterminisme naturel, du dieu de la nature '. La correspondance numérique

entre les mots hébraïques de nature et de elohim vient confirmer
cette approche. En effet 'éLoHiM a pour valeur numérique 86 qui se

répartissent comme suit : alef i + lamed 30 + hé 5 + yod
10 meni 40 ; au total 86. De même pour le mot HaTeBa" qui

signifie nature en hébreu : hé 5 + tet 9 + bet 2 + aïn 70 ; ce
qui donne 86. C'est peut-être à partir de cette correspondance que
Spinoza tire sa fameuse expression « Deus sive natura », c'est-à-dire
Dieu c'est la nature. (N'oublions pas que Spinoza était élève dans
une école rabbinique.) Nous avons montré sur un simple exemple que
le nombre est une écriture secrète.

Du point de vue méthodologique, nous avons fait très imparfaitement

le tour non exhaustif de quelques méthodes employées par nos
Sages et nous avons montré que ces méthodes sont fondées rigoureusement

et rationnellement. Nous nous sommes attardés surtout sur
l'analyse sémantique et étymologique 2, c'est-à-dire la « science » de
la multivocité de significations, que nous avons complétée par l'analyse
onto-théologique. Ceci surtout grâce à la graphie de l'hébreu qui
n'est pas une écriture phonétique mais une écriture muette, silencieuse,
c'est-à-dire riche de sens à dévoiler, à mettre à jour. Grâce à cette
méthode d'interprétation, nos Sages autrefois, et nous-mêmes aujourd'hui,

pouvons fonder métaphysiquement et ontologiquement l'action,
l'activité et la recherche quotidienne du juif. De plus, eUe cherche à

mettre au jour les valeurs juives dans toutes leurs forces afin de
les incarner dans l'histoire non seulement individuelle, mais surtout
nationale et universelle.

L'interprétation est conçue et réalisée comme destruction de toutes
les idoles et réduction de toutes les aliénations et de toutes les illusions.

David Banon.
1 Le récit de la création du monde emploie le concept 'eLoHIM.
1 Etymon d'une manière multivoque et généralisée. Pour ce qui est de

la syntaxe, disons simplement que « la syntaxe ne comporte pas, en hébreu, les
articulations univoques qu'elle a en latin, en français ou même en allemand. »

E. Lévinas qui écrit ceci reprend à son compte ce que Heidegger dit de la
syntaxe des présocratiques car Heidegger traite lui-même les fragments des
présocratiques comme des versets bibliques. — Voici ce que Lévinas écrit :

« l'association des mots sans articulation, loin de présenter un stade inférieur de
l'expression, encore non arrivé à notre clarté et au défini de notre langue, ce
simple voisinage, cette non-articulation exprime une densité déjà perdue dans
nos langues », dans la pensée de Buber et le judaïsme contemporain, op. cit.,
p. 51 (c'est nous qui soulignons).


	Questions de méthode

