Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1974)

Heft: 2

Artikel: Le theme du proces chez les prophetes d'Israél
Autor: Amsler, Samuel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381037

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381037
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE THEME DU PROCES
CHEZ LES PROPHETES D’ISRAEL

Les Evangiles, chacun le sait, ne nous rapportent pas toute la vie
de Jésus, mais seulement un choix d’événements les plus marquants
de son ministére : quelques-uns de ses miracles, quelques paraboles,
quelques-uns de ses actes les plus révélateurs. Et encore, chaque évan-
géliste opére-t-il ce choix de maniére différente. Deux d’entre eux
seulement nous parlent de sa naissance ; saint Jean est le seul & rap-
porter le premier miracle de Jésus aux noces de Cana ; saint Luc seul
raconte sa visite & Béthanie, chez Marthe et Marie, etc. On est d’au-
tant plus surpris de leur unanimité dans le récit de la passion, et en
particulier, au cours de ce récit, de leur insistance sur le procés de
Jésus. La mort de Jésus n’était-elle pas mystérieusement inscrite dans
le plan de Dieu ? Aprés Gethsémané, aprés l'arrestation de Jésus,
et avant de nous conduire au pied de la croix, au Calvaire, quel
besoin les évangélistes avaient-ils de nous rapporter, chacun a sa
maniére mais toujours avec force détails, sa comparution devant le
Sanhédrin ? Ce long épisode narratif, ot1 les juges de Jésus mélent le
respect le plus scrupuleux des régles de procédure et la mauvaise foi la
moins avouable, n'obéit pas seulement, chez les évangélistes, a un
souci d’exactitude historique. C’est une piéce importante de leur
témoignage : la mort de Jésus intervient 4 I'issue d’un procés ol éclate
au grand jour l'innocence du Fils de Dieu et la culpabilité des hommes.
Pour que nous le sachions, il fallait un procés.

Si tel est le role du procés de Jésus dans les Evangiles, on s’éton-
nera peut-&tre moins de voir surgir plusieurs autres récits de proces,
tout au cours du Nouveau comme de 1’Ancien Testament. Procés
fait aux apétres: 4 Pierre et & Jean, au lendemain de la premiére
Pentecéte ; 4 Etienne, que ce méme Sanhédrin va lapider ; 4 Paul, qui
ne doit qu’a la justice romaine d’avoir échappé au verdict de mort des
Juifs. Proces fait déja au prophéte Jérémie pour avoir eu I'audace de
prophétiser contre le Temple de Jérusalem. Procés qui attendent les
disciples du Christ : « On vous traduira devant les tribunaux, vous



LE THEME DU PROCES CHEZ LES PROPHETES D’ISRAEL  II7

comparaitrez en présence des gouverneurs et des rois, a cause de moi,
pour rendre témoignage devant eux » (Marc 13 : g).

A premiére vue, ces procés bibliques semblent n’étre que 'un des
aspects — et pas des plus reluisants — de la réalité humaine, a c6té
du procés de Burgos ou des procés de Prague. Que voulez-vous, il n’y
a pas d’histoire vraiment humaine sans procés | Mais a y regarder de
plus pres, il se pourrait bien que, dans la Bible, le procés soit plus que
cela ; qu’il soit nécessaire a la Révélation. Seule cette confrontation
dans la contestation, cette sorte de crise ou éclate I'innocence de
I'innocent et la culpabilité du coupable, c’est-a-dire ce lieu redoutable
ou surgit la vérité... seul un proces, inscrit au cceur du témoignage
biblique, permet la manifestation de la véritable relation entre Dieu
et les hommes.

Nous en avons une preuve dans le message des prophetes de
I’Ancien Testament. Pour s’adresser a Israél, ils ont usé de toutes
sortes d’images et de toutes sortes de styles : la chanson, la lamenta-
tion funébre, la catéchése, I'appel a prendre les armes, et aussi le jeu
dramatique de l'action symbolique. Mais de tous ces genres litté-
raires 1, c’est des discours de procés qu’ils usent le plus souvent.

Voici d’abord, lancée par Esaie aux chefs du peuple de Jérusalem,
une citation 4 comparaitre au tribunal pour un proces contre Dieu :

¢ Ecoutez la parole du Seigneur, chefs de Sodome ;

prétez l'oreille & la loi de notre Dieu, chefs de Gomorrhe...

Venez et présentons la cause :

sl vos péchés sont comme le cramoisi, passeront-ils pour blancs
comme laine ?

S’ils sont rouges comme l’écarlate, paraitront-ils blancs comme
neige ? » (Es. 1: 10 et 18.)

Voici maintenant ’entrée de 'accusateur et son réquisitoire :

« Le Seigneur se présente au proceés ;

il est debout pour accuser le peuple.

Le Seigneur traduit en jugement les anciens

et les chefs de son peuple :

c’est vous qui dévastez la vigne,

qui engrangez la dépouille du pauvre ;

de quel droit écrasez-vous mon peuple

Jusqu’a broyer le visage des pauvres ?

— Oracle du Seigneur, Yahweh Sebaoth ! » (Es. 3: 13-15.)

I Sur les genres littéraires du discours prophétique, cf. CL. WESTERMANN :
Grundformen prophetischer Rede. Munich, 2 éd. 1964 (Beitrige zur evang.
Theol. No 31) ou l'on trouvera une analyse des études antérieures.



118 SAMUEL AMSLER

Mais c’est aussi, sur les 1évres de Michée, la plaidoirie de Dieu pour
se défendre des accusations dont il est 'objet :

« Ecoutez, montagnes, le procés du Seigneur ;

Prétez V'oreille, fondements de la terre.

Car le Seigneur est en procés avec son peuple,

il plaide contre Israél :

Mon peuple, que t’ai-je fait ?

En quoi t’ai-je fatigué ?

Réponds-moi !

Je t’ai fait sortir du pays d'Egypte,

je t’ai délivré de la maison de servitude,

j’al envoyé devant toi Moise, Aaron et Myriam.

Mon peuple, souviens-toi... » (Michée 6 : 2-3a.)

Pourtant, Israél, lui aussi, cherche a se défendre et proteste de son
innocence, d’ou ce reproche de Jérémie :

Comment oses-tu dire : je ne me suis pas souillée,

je n’ai pas couru apres les idoles de Baal ?

Regarde les traces de tes pas dans la vallée ;

reconnais ce que tu as fait,

chamelle légére et vagabonde... » (Jér. 2 : 23.)

Réplique et duplique se succédent ainsi & la barre du tribunal
dans un dialogue tendu & 'extréme, jusqu’a ce que la vérité éclate au
grand jour, que le coupable soit confondu et 'innocent justifie.

Le conflit qui s’est engagé devant le tribunal entre Dieu et son
peuple n’est pourtant pas irrémédiable ; un arrangement pourrait
intervenir, si du moins le coupable abandonnait ses fautes :

« Cessez de m’apporter des offrandes vaines...

Lavez-vous, purifiez-vous !

Ecartez de mes yeux vos méchantes actions,
Cessez de faire le mal!» (Es. 1: 13a, 16.)

Pour sa part, le Seigneur est prét & se réconcilier :
« Comment pourrais-je t'abandonner, & Ephraim,
ou te livrer, 6 Israél ?

Comment pourrais-je te traiter comme Adma
ou te rendre tel que Tseboim ?

Mon cceur s’agite au-dedans de moi,
Toutes mes compassions se réveillent... » (Osée 11 : 8.)

Mais I'entétement de la partie adverse 'en empéche :
« Mais tu dis : « Inutile de m’exhorter !
J’aime les dieux étrangers et je veux m’attacher a eux ! »

(Jér. 2 : 25.)



LE THEME DU PROCES CHEZ LES PROPHETES D’ISRAEL IIQ

Alors retentit la sentence du juge, soutenue par les attendus du
jugement :

« Parce qu’il n’y a dans ce pays ni vérité, ni bonté,

ni connaissance de Dieu ;

il n’y a que parjure et mensonge, homicide, vol et adultere ;

on use de violence et le meurtre succéde au meurtre...

C’est pourquoi : le pays sera dans le deuil,

tous ses habitants dépériront ;

les animaux des champs, les oiseaux du ciel

et méme les poissons de la mer périront.

Et que personne ne fasse appel !

Que personne ne réclame !

Ton peuple est dans la situation d'un citoyen qui voudrait citer

en procés un prétre ! » (Osée 4 : 1b-4.)

I. LA PROCEDURE JUDICIAIRE EN ISRAEL

On sera peut-étre choqué par la dureté de ce style, d’ou la grace
évangélique est absente !

Pour en comprendre la véhémence, il faut savoir que I'exercice de
la justice n’était pas, en Israél, animé par I'idéal d’une justice impas-
sible, aveugle aux intéréts particuliers de chacun, chargée d’appli-
quer un droit impersonnel et froid, telle que fut la justice romaine, si
bien incarnée par la statue d’une jeune femme aux yeux bandés et
tenant a la main une balance parfaitement équilibrée. En Israél, la
justice n’était ni égalitaire, ni aveugle. Elle n’était pas d’abord
I'affaire de quelques juristes, mais 'affaire de tous les citoyens. Au
plan local, il n'y avait ni juges de métier, ni cour constituée de maniére
durable. Un conflit surgissait-il entre deux membres de la commu-
nauté civile, le plaignant faisait appel aux notables du lieu — les
¢ anclens » — qui se réunissaient en nombre suffisant pour représenter
I'ensemble de la cité, et se constituaient en tribunal ad hoc t.

C’est ce que raconte si bien la fin du livre de Ruth : Booz, qui a
une affaire a régler avec un lointain cousin pour la succession d'un
parent commun, Elimélek, se poste dés le matin & la porte de Beth-
léhem ; il interpelle une dizaine de passants, lesquels vont siéger
séance tenante, citer devant eux les deux parties, les entendre 'une
et 'autre et régler cette affaire au mieux des intéréts de la commu-
nauté,

Cette justice locale, éminemment publique puisqu’elle s’exerce «a
la porte » de la ville, au vu et au su de tout le monde, est 'une des

* Cf. L. KoEHLER: Die hebrdische Rechisgemeinde. Anhang zu Der
hebrdische Mensch. Tiibingen 1953, p. 134-171 ; et R. DE VAUX : Les Institutions
de I’ Ancien Testament, vol. 1. Paris, 2¢ éd. 1961, p. 232-241.



I20 SAMUEL AMSLER

seules structures sociales qui aient accompagné Israél au cours de
toute son histoire, depuis ’époque nomade jusqu’aprés le retour de
Pexil. Tl est vrai, peut-étre déja a 1'époque de Moise, puis au temps de
la ligue sacrale, mais surtout a I’époque royale, il y eut aussi un tri-
bunal supréme auquel le citoyen qui s’estimait 1ésé pouvait faire appel.
Le roi y rendait lui-méme la justice — comme l'illustre le célébre juge-
ment de Salomon entre les deux femmes qui se disputent le méme
nouveau-né. Plus tard, probablement & partir de la réorganisation de
la justice en Juda par Josaphatrt, le roi se déchargea de cette fonction
sur des « grands-juges » qu’il désignait a cet effet. Pourtant la cour
d’appel royale ne remplaga jamais le tribunal local, qui se perpétua
pendant et aprés L'exil. A I'époque hellénistique et romaine, & coté du
« grand sanhédrin » qui siége & Jérusalem, chaque communauté de la
diaspora juive posséde encore son tribunal ou « petit sanhédrin », qui
garde le caractére représentatif et populaire du tribunal traditionnel
formé des « anciens » de la cité israélite.

Or ce tribunal local n’est pas, comme les nétres, au service d'un
droit codifié et universel. Son réle consiste a sauvegarder et a rétablir
la meilleure harmonie possible au sein de la communauté. Les juges
ne sont pas 1a pour condamner au nom de quelques principes de droit
mais pour tirer au clair les différends entre particuliers et chercher a
les aplanir en protégeant les droits du pauvre contre le riche, en pre-
nant en main les intéréts de la veuve et de I'orphelin, en redressant les
torts, en arbitrant les litiges, et cela pour permettre a chacun de
tenir la place qui est la sienne dans la communauté locale, de béné-
ficier de la part de bonheur et de bien-étre a laquelle il a droit, bref :
de vivre dans cette plénitude communautaire que 1'Israélite appelle
la «tsedaqa» = la justice, dont le fruit savoureux est le «schalom» =le
bien-étre, I’harmonie.

Bien stir, devant un tel tribunal qui tient plus de 1’arbitrage que
de la cour pénale, les débats ne manquaient pas d’ardeur. Comme
aucune faute n’était poursuivie d’office au nom du droit, il fallait au
plaignant beaucoup de persuasion pour introduire d’abord sa plainte,
obliger le tribunal a se constituer pour ouvrir le procés, ou il avait
encore a présenter lui-méme 'acte d’accusation. De son c6té, la partie
adverse, citée a comparaitre, mettait toute son éloquence & démontrer
son bon droit dans I’affaire, 4 protester de son innocence, voire 4 lancer
a son tour une accusation contre son accusateur. Il n’était pas rare,
on I'imagine facilement, que l'accusateur devienne l'accusé, que cer-
tains des juges déposent aussi comme témoins, voire que le plaignant
propose lui-méme la sanction a la ratification des juges. Ainsi chemi-
naient les débats, avec une vivacité toute orientale, pendant de

* Cf. G. Cu. Macuoirz: Zur Geschichte der Justizorgamisation in Juda.
ZAW 84 (1972), 314-340.



LE THEME DU PROCES CHEZ LES PROPHETES D'ISRAEL  I2I

longues heures, passes d’armes rhétoriques ol la parole était a la
recherche des formules de poids pour convaincre le tribunal et
confondre l’adversaire. Cette lente procédure ou s’entrecroisaient
accusation et contre-accusation, défense personnelle et argumenta-
tion de tout genre, citation de témoins a charge ou a décharge, et
dont sortait finalement non pas une sentence mais une solution pra-
tique qui emportait la conviction de tous, c’est ce que l'’hébreu
appelle « riv ». Le terme de « procés », par lequel nos versions rendent
habituellement ce mot, n’évoque guére que 1’aspect juridique de cette
réalité sociale ol les personnes sont en cause, dans leur particularité,
et dont dépend le rétablissement de ’harmonie dans la communauté.

Le déroulement du «riv » confére a la parole, on s’en doute, un
role décisif : c’est elle qui méne le jeu, elle qui expose l'affaire, elle qui
fait avancer l'action et 'améne & son dénouement. Mais selon les
divers moments de la procédure, cette parole va prendre des formes
différentes. Des études récentes, en particulier celle de Boecker * qui
a collationné tous les récits de querelles et de procés de l’Ancien
Testament — et il n’en manque pas! — ont fait apparaitre un certain
nombre d’expressions typiques, de tournures de style, de maniéres
d’argumenter qui caractérisent de véritables genres littéraires dont
le « Sitz im Leben » est au tribunal. Ainsi, on reconnait le « discours
d’appel », prononcé par la partie lésée afin que le tribunal se réunisse
et prenne en main sa cause. Le « discours d’accusation », lui, se carac-
térise par le réquisitoire adressé aux juges, ou la partie adverse se
trouve dénoncée a la troisiéme personne. Le « discours de défense »
s'adresse aussi au juge, mais prend parfois directement & partie
ladversaire, si bien qu’ici le style oscille entre la troisitme et la
deuxiéme personne dans une sorte de discours triangulaire trés carac-
téristique, oll la parole va tant6t de l'une des parties aux juges, tantot
de I'une des parties & 1'autre, oscillation qu’on aurait tort de gommer
par des corrections de texte. Intervient parfois une ¢ proposition
d’arrangement » ot le plaignant se déclare prét & mettre fin au procés
sl 'autre accepte de remplir certaines conditions, lesquelles lui sont
alors proposées a 1'impératif. On trouve aussi une « formule d’aveu »,
dont se sert celui qui est confondu pour reconnaitre publiquement
qu’il a tort et que I'autre a raison. Enfin — mais ce n’est pas méme le
genre littéraire le plus important puisque le « riv » vise plus a trouver
un arrangement qu’'a prononcer une condamnation — il y a le genre
littéraire de la «sentence du juge», généralement adressée au cou-
pable en « Tu» — afin qu’il se sache personnellement coupable — et
accompagnée de la sanction qui doit lui étre infligee.

~ ' H. J. BoECKER : Redeformen des Rechislebens im Alten Testament. Neu-
kirchen 1964 (WMANT 14).



122 SAMUEL AMSLER

Parler d’'un unique «discours de procés» (Gerichtsrede) comme
I'avait fait, le premier, Gunkel en 1915 déja 1, ou méme de « Rib-
pattern » avec Gemser en 1955 2, reste bien insuffisant pour évoquer
la diversité des genres littéraires exploités dans le cadre du «riv».
Bien siir, ces divers genres de discours peuvent se combiner, car les
moments de la procédure auxquels ils se rattachent se succédent et
parfois se superposent. L’action ne suit pas de régles préétablies et
des retours en arriére se produisent qui modifient le profil des dis-
cours.

Toute I'habileté du citoyen devant le tribunal consiste a jouer
librement avec ces formes conventionnelles pour se défendre ou pour
contre-attaquer. Mais quiconque exploite ces diverses sortes de dis-
cours témoigne qu’il se sait devant un tribunal, dans une affaire
sérieuse, ou la vérité est en jeu, et dont dépend l'avenir de la com-
munauté.

II. LE PROCES PROPHETIQUE

Ceci dit, nous pouvons en revenir aux prophétes et a leurs discours
de proceés — leurs divers discours de « riv » !

A. Le vble de Diew au tribunal

On s’attendrait, de la part de ces témoins de Dieu, 4 les voir
accuser Israél en citant le peuple 4 la barre du tribunal de Dieu. Il
n'en est rien, et c’est une premiére surprise : les discours de proces
qu’ils prononcent ne sont pas les discours d’un juge, mais ceux d'un
citoyen lésé qui dépose plainte et demande au tribunal de se constituer
pour défendre son droit :

« Cleux, écoutez !

Terre, préte 'oreille !

— J’ai élevé et fait grandir des fils,

mais ils se sont révoltés contre moi.

Le beeuf reconnait son bouvier

et I'Ane la créche de son maitre,

Israél ne connait rien,

mon peuple n'y comprend rien ! » (Es. 1 : 2-3.)

' H. GUNKEL : Die Propheten als Schriftsteller und Dichter, in : Die Schriften
des Alten Testaments in Auswahl, I1/2. Géttingen, 2¢ éd. 1923, p. Lx11 : « Es lag
den Propheten nahe, solche Scheltreden in die Form einer « Gerichtsrede »
Jahves in Israel zu kleiden... ».

* A. GEMSER : The Rib-Pattern in Hebrew Mentality, in : Wisdom in Israel

and in the Ancient Near East, presented to H. H. Rowley. Leiden 1955 (VT
Suppl. III), p. 120-137.



LE THEME DU PROCES CHEZ LES PROPHETES D’ISRAEL 123

Nous l'avons dit, pour que s’ouvre le procés, il fallait qu'un
citoyen portdt plainte auprés des anciens et que ceux-ci estiment sa
plainte suffisamment grave pour se constituer en tribunal. Eh bien !
ce citoyen 1ésé, c’est Yahweh, le Dieu d'Israél. C'est lui qui porte
plainte contre son peuple. Et auprés de qui ? Ol pourraient bien étre
les juges susceptibles de prendre en main sa cause, puisqu’il n'y a au
monde personne qui soit au-dessus de Yahweh ? Nous venons de
I'entendre, ce sont les cieux et la terre qu'Esaie interpelle, donnant
ainsi au proceés une envergure cosmique. Ecoutons aussi Michée :

« Ecoutez, montagnes, le procés du Seigneur ;
prétez 'oreille, fondements de la terre,
car le Seigneur est en procés avec son peuple... » (Michée 6 : 2.)

Voici encore Jérémie :
« Passez donc aux iles de Kittim
ou envoyez enquéter a Qédar !
Soyez bien attentifs et regardez
si chose semblable s’est produite :
une nation change-t-elle de dieux ?
— or ce ne sont pas méme des dieux !
Et mon peuple a échangé celui qui est sa Gloire
contre ce qui n'est qu'Impuissance !
Cieux, soyez-en étonnés,
stupéfaits, pris d'une énorme épouvante,
— oracle du Seigneur. » (Jér. 2 : 10-12.)

Quant a la personne de ces juges-arbitres, on sent bien que la foi
d’Israél en un Dieu unique empéche les prophétes de situer le procés
de Yahweh et de son peuple devant la cour céleste de tous les dieux,
comme ce serait le cas en Mésopotamie ol le dieu qui s’estime 1ésé
porte plainte devant le panthéon. Le panthéon est ici démythisé et
remplacé par «les cieux et la terre», c’est-d-dire l'univers entier,
lesquels sont d’ailleurs aussi cités comme témoins lors de la célébration
de I'alliance entre Yahweh et son peuple — nous y reviendrons.
Mais remarquons la performance théologique des prophétes : ils
préferent affronter la difficulté & imaginer un tribunal au-dessus de
Yahweh plutét que donner & Yahweh un autre role au procés que
celui du plaignant. Le Dieu au nom duquel ils parlent n’est pas le Juge
supréme et lointain ; c’est le partenaire d'une vie en commun avec
Isragl, solidaire de sa vie comme le sont entre eux tous les membres
d'une méme communauté civile. Un partenaire qui ne saurait se rési-
gner a voir cette solidarité brisée par les infidélités de son peuple.
Un Dieu qui se présente en quémandeur plutét qu’en juge, en victime
plutdét qu’en justicier, en méprisé plutét qu’en tyran. Singuliére



124 SAMUEL AMSLER

humanité du Dieu des prophétes, qui déja vient a nous dans la fai-
blesse d’un innocent qu’on accuse a tort !

On a parfois rapproché ces dépositions de plainte des « plaintes en
rupture d’alliance» attestées dans les documents diplomatiques de
Mari ou des Hittites, sorte d’ultimatum adressé par le suzerain a I'un
de ses vassaux qui est en train de faillir 4 ses obligations envers le
Grand Roi, plainte communiquée au vassal par l'intermédiaire d'un
messager. Pour Harvey (1962) 1, le scénario mis en ceuvre par les
prophétes serait de cet ordre : Yahweh est le suzerain qui charge le
prophéte d’adresser a son vassal défaillant une plainte en rupture
d’alliance, assortie d’'une menace de chatiment. Les cieux et la terre,
interpellés ici comme juges, ne sont-ils pas déja invoqués, remarque
von Waldow (1963) 2, comme les garants de 1’alliance ? Selon le Deu-
téronome, Moise conclut 1’alliance en déclarant :

¢ J’en prends 4 témoin aujourd’hui contre vous les cieux et la
terre ; c’est la vie et la mort que j’ai mises devant vous, c’est la
bénédiction et la malédiction. Tu choisiras la vie... »

(Deut. 30: 19.)

Et plus loin :

« Assemblez auprés de moi tous les anciens de vos tribus et vos
commissaires ; je vais prononcer ces paroles & leurs oreilles; je
vais prendre a témoin contre eux les cieux et la terre. »

(Deut. 31 : 28.)

En faisant appel au tribunal des cieux et de la terre, le « riv » prophé-
tique trahirait son origine dans l'idéologie de l’alliance, elle-méme
empruntée au monde diplomatique de la Mésopotamie. Le genre
littéraire aurait donc son « Sitz im Leben » dans le droit international.

Outre le décalage chronologique énorme entre ces documents
diplomatiques du 2¢ millénaire et les discours des prophétes des
VIIIe et VII® siécles, la principale objection a ce rapprochement sug-
gestif réside dans le style de la plainte de Yahweh chez les prophétes.

Dans I'ultimatum diplomatique, le suzerain s’adresse directement

au vassal, comme en témoigne la lettre de Jarim-Lim, roi d’Alep, a
Iasub-Iahad, roi de Dir :

« A Jasub-Iahad, dis ceci :
ainsi (parle) Iarim-Lim, ton frére :
Que Shamash enquéte sur ma conduite et sur la tienne

. J. HARVEY : Le « Rib-Pattern», véquisitoive prophétique sur la rupture de
l,alhance, in: Biblica 43 (1962), p. 172-196. Son point de vue a été appuyé par
I'étude lexicographique de J. LimBURG: The Root RIB and the Prophetic
Lawsuit Speches, in: J.B.L. 88 (1969), 291-304.

* E. von WaLpbow : Der traditionsgeschichtliche Hintergrund dev propheti-
schen Gerichisreden. Berlin 1963 (B.Z.A.W. 85), p. 17.



LE THEME DU PROCES CHEZ LES PROPHETES D'ISRAEL 125

et qu’il juge ! Moi, je suis pour toi
comme un pére et un frére,

mais toi, tu es pour moi

comme un méchant et un ennemi.

A quoi a servi le bienfait par lequel,
grace aux armes du (dieu) Addu

et (de) Jarim-Lim,

j’ai sauvé la ville de Babylone

et j’ai donné la vie a ton pays...

Je te jure par Addu, le dieu de ma ville,
et par Sin, le dieu de ma promesse,

que je n’'aurai de cesse

jusqu’a ce que j’anéantisse ton pays et toi-méme... »

Au contraire, la plainte de Yahweh contre son peuple se développe
conformément & la situation de deux parties en conflit devant un
tribunal, ol 'accusateur cite 1’accusé devant un tiers tout en s’adres-
sant parfois directement & lui. Ainsi parlent les parents d'un fils
rebelle qui, selon Deut. 21 : 20, le trainent devant le tribunal local
pour l'accuser :

¢« I1s diront aux anciens de la ville : Voici notre fils qui est indocile
et rebelle; il n'obéit point a notre voix; il est débauché et
ivrogne. »

Le style de cette accusation est exactement celui de la plainte lancée
par Osée, chap. 2:4ss., ou par Jérémie, chap. 2:1Iss., avec son
passage abrupt de la troisiéme a la deuxiéme personne !

Non, le Dieu des prophétes n'est pas le Grand Roi a la mode
hittite, mais bien plutét le concitoyen de la cité israélite, un Dieu qui
tient par-dessus tout & communier avec son peuple tout au cours de
sa destinée dans I'histoire.

B. La matiére du procés

Deuxiéme surprise : le contenu de l'acte d’accusation n’est pas
exactement celui qu'on attendrait. Certes, la déposition a charge
mentionne toute une série d’infractions a la loi de Dieu :

« Le Seigneur est en procés avec les habitants du pays,
déclare Osée (4 : 1b-2)

iln'y a ni vérité, ni bonté,

ni connaissance de Dieu dans le pays ;

mais parjure et mensonge, homicide, vol et adultere ;

on use de violence, et le meurtre succéde au meurtre... »

! Texte présenté par J. DossIN in Syria 33 (1956), p. 63-69.



126 SAMUEL AMSLER

On reconnait dans ce catalogue plusieurs des termes du décalogue :
homicide, vol, adultére. De méme, les réquisitoires d’Amos, R. Bach
I’a montré 1, s’appuient souvent sur les prescriptions du vieux code
dit «code de l'alliance » d’Exode 20-23. Cette correspondance entre
I’accusation prophétique et la loi a conduit plusieurs exégétes a cher-
cher l'origine des discours de procés dans le culte plutét qu’au tri-
bunal civil : ¢’est dans le culte, en effet, qu’était proclamée la loi de
I'alliance, en particulier lors de la célébration de la féte du renouvelle-
ment de l’alliance dont il semble que les textes ont conservé des
traces. Pour Wiirthwein 2, par exemple, le «riv » ferait partie inté-
grante de la liturgie de I'alliance ; les discours de procés des prophétes
seraient donc un genre littéraire emprunté au culte, et certains de ces
discours pourraient avoir méme été prononcés au cours de cérémonies
liturgiques. A mon avis, cette hypothése liturgique ne tient pas
davantage que l'hypothése diplomatique évoquée tout a I'heure.
D’une part, comme von Waldow I’a souligné, les formules de bénédic-
tion et de malédiction dont est assortie la loi de ’alliance portent
leurs fruits sans qu'il y ait besoin d'un procés liturgique. Dans le
cadre unificateur de la liturgie, les actes humains sont lourds par
eux-mémes de conséquences pratiques, pour la vie de ceux qui obéis-
sent aux commandements, et pour la mort de ceux qui les transgres-
sent. Il y a loin de cette conception intégrante de la bénédiction a la
conception forensique du procés prophétique, ot il s’agit d’élucider
un malentendu entre deux partenaires !

D’autre part et surtout, I'accusation prophétique ne porte pas
seulement sur des actes contraires a la loi. De méme que, dans I'An-
cien Testament, la loi n’est pas une sorte de code abstrait mais 1'ex-
pression de la volonté personnelle et vivante du Dieu de 1’alliance, de
méme l'acte d’accusation dénonce, derriére ces actions, l'infidélité
fonciere d’Israél, ou, comme le disent aussi bien Osée qu’Esaie ou
Jérémie, la « mé-connaissance » du peuple :

«Il n’y a ni vérité, ni bonté,
ni connaissance de Dieu dans le pays... » (Osée 4 : 2.)

« Le beeuf reconnait son bouvier
et I'ane la créche de son maitre ;
mais Israél ne connait rien

mon peuple n'y comprend rien. » (Es. 1: 3.)

* R. BacH : Gotlesvecht und weltliches Recht in der Verkiindigung des Pro-
pheten Amos, in: Festschrift fiir G. Dehn, 1957, P. 23-34.

* E. WUERTHWEIN : Der Ursprung der prophetischen Gerichisvede, in:
Z.Th.K. 49 (1952), p. 1-16.



LE THEME DU PROCES CHEZ LES PROPHETES D'ISRAEL 127

« Crois-tu qu'il suffise, pour étre roi,

de construire les plus beaux palais de cedre ?

Ton pére aussi mangeait et buvait,

mais 1l pratiquait la justice et ’équité,

et c’est ainsi qu’il prospéra.

Il faisait droit a 'opprimé et au pauvre,

et c’est ainsi qu’il fut heureux.

Voila ce que j’appelle me connaitre, dit Yahweh. » (Jér. 22 : 15-16.)

Ce verbe ¥ = connaitre joue un réle central dans la théologie de
I'Ancien Testament — Wolff I'appelle « die Urform = la forme pre-
miére de la théologie de I’Ancien Testament » 1. ¥5" exprime une rela-
tion personnelle entre le sujet et l'objet, une sorte d’'intimité dans
I'expérience de l'autre, faite 4 la fois d’émerveillement, d’engagement
mutuel et de reconnaissance. Eh bien ! c’est & cette « reconnaissance »-
14 que le Seigneur estime avoir droit. C’est d’elle qu’il se plaint d’étre
privé de la part de son peuple. Aussi, devant le tribunal, le Dieu des
prophétes ne rappelle-t-il pas tant les exigences de sa loi comme le
ferait un juge, mais la suite des initiatives généreuses qui furent les
siennes au cours des années pour s’attacher ce partenaire et susciter
dans son cceur la confiance, comme le fait un pére devant 'ingratitude
de ses enfants. Le discours d’accusation se mue alors en discours
d’autodéfense, interpellant directement la partie adverse pour la
mettre en demeure de justifier, si elle le peut, son illogique abandon :

« Mon peuple, que t’ai-je fait ?

En quoi t’ai-je fatigué ? Réponds-moi !

C’est moi qui t’ai fait monter du pays d’Egypte,

je t’ai racheté de la maison de servitude ;

J'ai envoyé devant toi Moise, Aaron et Myriam...
Mon peuple, souviens-toi donc... !» (Michée 6 : 3-5a.)

On le voit, ce ne sont pas les commandements de la loi, mais les
événements de 'histoire qui deviennent matiére & procés entre Dieu
et les hommes. Car ce que Dieu cherche, ce n’est pas tellement une
obéissance parfaite, c’est cette « connaissance » qui s’appelle la foi.

Le prophéte Osée exprime ce conflit par la fameuse image du
proces en divorce :

« Elle n’est plus ma femme, et je ne suis plus son mari... »
(Osée 2 : 4.)

' H. W. WOLFF : « Wissen wm Goity bei Hosea als Urform von Theologie,
n: Evang. Theologie 13 (1952/53), P. 533-552. Cf. aussi la note complémentaire,

tbid. 15 (1955), p. 426-431.



128 SAMUEL AMSLER

Ailleurs — et cette seconde image d’Osée touchera peut-étre
davantage les parents d’aujourd’hui qui connaissent quelques diffi-
cultés de contact avec leurs enfants adolescents :

« Quand Israél était enfant, je 'aimais,

et d’Egypte j’appelais mon fils.

Mais plus je les appelais et plus ils s’écartaient de moi... »
(Osée 11 : 1-24a.)

véritable conflit des générations fondé sur la « mé-connaissance », sur
une sorte de malentendu viscéral qui domine le cceur des hommes.

Malentendu d’'une intelligence devenue folle et qui cherche son
bonheur ailleurs que la ot il est :

« Cieux, soyez-en étonnés ;

mon peuple a commis un double méfait :

ils m’ont abandonné,

moi, la source d’eau vive,

pour se creuser des citernes,

citernes crevassées qui ne tiennent pas l'eau. » (Jér. 2 : 13.)

C. Le but du procés

Alors, que va-t-il se passer ? C’est ici que nous attend une derniére
cause d’étonnement : le procés va-t-il déboucher sur une sentence de
condamnation ? C’est ce qui arrive chez Amos : dans son message, les
oracles tombent 1'un aprés I'autre comme autant de verdicts, motivés

par les crimes d'Israél, en particulier par les injustices qui se com-
mettent précisément au tribunal local :

« Eh bien, puisque vous écrasez le faible

et que vous lui extorquez un tribut de blé,

ces maisons en pierre de taille que vous avez béties,

vous n'y habiterez pas !

Ces vignes de choix que vous avez plantées,

vous n’en boirez pas le vin,

car je sais combien nombreux sont vos crimes

et énormes vos péchés,

vous, les oppresseurs du juste, les extorqueurs de rangons,
vous qui repoussez le pauvre au (tribunal de) la Porte. »

(Amos 5 : I1-12.)

Dans cette partie du discours de procés, le Seigneur quitte son
role de plaignant pour entrer dans le réle du juge. Ce glissement n’'est
pas 1mpossible dans le cadre trés mouvant de la procédure israélite :



LE THEME DU PROCES CHEZ LES PROPHETES D'ISRAEL 129

c’est la preuve que l'affaire avance vers son dénouement et le tribunal
s’est mis du c6té du plaignant et qu’il a fait sienne son accusation.
Mais on remarque, ici déja, que la sentence prononcée par Amos a une
portée significative : le coupable est démasqué dans sa culpabilité ; la
sanction le frappe précisément par ol il a péché : dans ces richesses
qu’il a extorquées. Le procés ne débouche pas sur une vengeance
aveugle de Dieu, mais sur une sorte de démonstration de la culpabilité
de celui qui se prétendait innocent, et de I'innocence de celui qu'on
traitait en coupable.

Le propheéte Osée a développé positivement ce qui n’était affirmé
que négativement chez Amos : la sanction prononcée par le juge n’est
pas destinée a écraser le coupable, mais a I'amener a la découverte de
sa folie et a celle de la fidélité de son Dieu. Voici comment se dénoue le
proces en divorce intenté par Yahweh a son épouse Isra€l :

« Qui, leur meére s’est prostituée
celle qui les congut s’est déshonorée ;
elle a dit : je veux courir aprés mes amants (= les Baals)...
C’est pourquoi je vais barrer son chemin avec des épines,
j'obstruerai sa route, pour qu’elle ne trouve plus ses sentiers ;
elle poursuivra ses amants et ne les atteindra pas,
elle les cherchera et ne les trouvera pas.
Alors elle dira : « Je veux revenir & mon premier mari,
car j’étais plus heureuse autrefois qu’aujourd’hui ! »

(Osée 2 : 7-9.)

Ce n’est pas que le procés soit une simple comédie, un épouvantail a la
maniére de I’enfer évoqué par un prédicateur revivaliste pour effrayer
son auditoire et I’amener 4 la foi des peureux ! Non, le proces est
effectivement engagé et le prophéte exprime tout haut une décision
qui est prise par le juge ! Israél en saura quelque chose dans les catas-
trophes de son histoire. Mais, la catastrophe elle-méme regoit un sens
par l'interprétation qu’en donne le prophéte dans le cadre du proces.
Elle est I'issue a travers laquelle éclate la vérité ; et cette vérité, pour
Osée, c’est qu'Israél ne peut avoir d’autre mari que celui qui lui a
tout donné : Yahweh, son Dieu !

De méme, dans le procés du pére contre ses fils, au chapitre 11
d’Osée, I’action judiciaire débouche sur le moment pathétique ou le
Juge envisage les mesures A prendre :

« Comment te traiterai-je, Ephraim,
te livrerai-je, Israél ?

Comment te traiterai-je comme Adma,
te rendrai-je semblable & Tseboim ? »



I30 SAMUEL AMSLER

Le chatiment, certes, manifesterait la culpabilité d'Israél, mais
laisserait-il apparaitre le vrai visage de Dieu lui-méme ? Aussi, pour
se révéler lui-méme, le juge prend-il la résolution folle de pardonner :

« Mon cceur est bouleversé en moi,

en méme temps ma pitié s’est émue.

Je ne donnerai pas cours a I'ardeur de ma colére,
je ne reviendrai pas détruire Ephraim ;

car je suis Dieu et non pas homme,

au milieu de toi, je suis saint. » (Osée 11 : 8-9.)

Ezéchiel rejoint Osée sur ce point : que le prophéte exilé annonce
le jugement qui va encore fondre sur Jérusalem, ou qu'il annonce,
plus tard, le retour en griace du peuple exilé, presque chaque oracle de
Yahweh s’achéve chez lui par cette formule significative :

« C’est afin que vous reconnaissiez que je suis Yahweh. »

Ainsi le but du proces est-il 'auto-révélation de Dieu aux yeux de son
peuple. Bien plus :

« Les nations elles-mémes reconnaitront que
je suis Yahweh, oracle du Seigneur, quand je ferai
éclater ma sainteté a votre sujet, sous leurs yeux. » (Ez. 36 : 23b.)

Ainsi toute I'histoire d’Israél est-elle un procés qui doit rendre mani-
feste la vérité de Dieu non seulement aux yeux d’Israél, mais aux
yeux de toutes les nations.

Cette vérité que Dieu seul est Dieu, vers laquelle tend le procés
intenté par le Seigneur a son peuple, prend une envergure encore plus
considérable dans le message du Second Esaie. C’est a propos des
oracles du Second Esaie, d’ailleurs, que les études ont pris en chasse
le théme du proces, a la suite de 1. Kohler 2 et de J. Begrich 3. Le
théme du proces connait ici une derniére mutation, trés originale, au
point qu’on a prétendu y trouver un schéma tout différent, ainsi que
le pense H. B. Huffmon 4. Je ne le crois pas. Seulement, la situation a
changé : le peuple élu est en exil, sous le coup du jugement. Aussi
Dieu se présente-t-il au tribunal non plus pour 1’accuser, mais pour se
solidariser avec lui en face des autres peuples et en face de leurs dieux
qui prétendent tenir les rénes de l’histoire. Ainsi le procés s’est-il

1 Cf. W. ZIMMERLI : Evkenninis Gottes nach dem Buche Ezechiel, Zurich 1954,
qui étudie spécialement cette formule.

* L. KoeHLER : Deuterojesaja stilkvitisch untersucht, Giessen 1923.

3 J. BEGRICH : Studien zu Deuterojesaja, 1938. Nouvelle édition, Munich
1963 (Theol. Biicherei 20).

4 H. B. HurrmoN : The Covenant Lawsuit in the Prophets, in: J.B.L. 78
(1959), p. 285-295.



LE THEME DU PROCES CHEZ LES PROPHETES D'ISRAEL  I3I

maintenant déplacé pour s’engager directement entre Yahweh et les
autres dieux :

« Ainsi parle le roi d’Israél

et son rédempteur, Yahweh Sabaoth :

Je suis le premier et le dernier ;

moi excepté, il n'y a pas de dieux.

Qui est semblable & moi ? Qu’il se présente et parle,

qu'il fasse sa déposition et qu’il me le prouve !

Qui a fait entendre dés I’éternité ce qui devait arriver ?

Qu’il fasse connaitre ce qui doit arriver !...

Vous m’en étes témoins : y a-t-il d’autre Dieu que moi ?

A part moi, il n'y a pas de Rocher, je n’en connais pas ! »
(Es. 44 : 6-8.)

Les acteurs du procés ont changé : ce sont les dieux des nations qui
sont assignés a la barre ; ce sont eux qui, sur la base du salut que
Yahweh accomplit, sont confondus devant le tribunal. Mais le but
du procés reste le méme, porté a son apogée : devant le tribunal, tous
les dieux sont déboutés. Un seul est Dieu, le Dieu qui rachéte Israél a
la face du monde !

Nous espérons avoir montré que le théme du procés est plus qu’une
simple image au service de la prédication des grands prophétes
d’Israél. C’est I'une des clefs qui nous introduisent au cceur de leur
message, un véritable modéle de lecture qui s’est imposé a eux pour
comprendre et pour faire comprendre le sens de I'existence d’'Israél
devant Dieu. Et, pourquoi ne pas le dire, c’est une clef qu’ils mettent
entre nos mains pour comprendre le sens de notre propre existence
d’hommes, mis en question et revendiqués par le Dieu vivant.

Toute notre histoire, nous disent-ils, est la matiére d'un vaste
procés out Dieu nous confronte avec lui-méme. Les événements qui
nous surviennent sont autant de tentatives de Dieu pour mettre a
jour la relation entre lui et nous, et pour amener cette relation a sa
pleine vérité. Procés redoutable mais nécessaire, aussi nécessaire que
le fut le procés du Fils de Dieu, qui mit 4 jour & la fois I'innocence de
Dieu et le péché des hommes. Procés salutaire, puisqu’il nous arrache
a notre illusion, qu’il dévoile notre méfiance de partenaires, toujours
préts a reprocher & Dieu de n’étre pas celui que nous voudrions, et
qu'il nous fait rencontrer le Dieu vrai, qui n’a de cesse qu’il ne se soit
fait reconnaitre de son peuple, de tous les hommes et méme de tous

les dieux.
SAMUEL AMSLER.



	Le thème du procès chez les prophètes d'Israël

