
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1974)

Heft: 2

Artikel: Le thème du procès chez les prophètes d'Israël

Autor: Amsler, Samuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381037

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381037
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE THÈME DU PROCÈS

CHEZ LES PROPHÈTES D'ISRAËL

Les Evangiles, chacun le sait, ne nous rapportent pas toute la vie
de Jésus, mais seulement un choix d'événements les plus marquants
de son ministère : quelques-uns de ses miracles, quelques paraboles,
quelques-uns de ses actes les plus révélateurs. Et encore, chaque
évangéliste opère-t-il ce choix de manière différente. Deux d'entre eux
seulement nous parlent de sa naissance ; saint Jean est le seul à

rapporter le premier miracle de Jésus aux noces de Cana ; saint Luc seul

raconte sa visite à Béthanie, chez Marthe et Marie, etc. On est d'autant

plus surpris de leur unanimité dans le récit de la passion, et en

particuher, au cours de ce récit, de leur insistance sur le procès de

Jésus. La mort de Jésus n'était-elle pas mystérieusement inscrite dans

le plan de Dieu Après Gethsémané, après l'arrestation de Jésus,
et avant de nous conduire au pied de la croix, au Calvaire, quel
besoin les évangélistes avaient-ils de nous rapporter, chacun à sa

manière mais toujours avec force détails, sa comparution devant le

Sanhédrin Ce long épisode narratif, où les juges de Jésus mêlent le

respect le plus scrupuleux des règles de procédure et la mauvaise foi la
moins avouable, n'obéit pas seulement, chez les évangélistes, à un
souci d'exactitude historique. C'est une pièce importante de leur
témoignage : la mort de Jésus intervient à l'issue d'un procès où éclate

au grand jour l'innocence du Fils de Dieu et la culpabilité des hommes.
Pour que nous le sachions, il fallait un procès.

Si tel est le rôle du procès de Jésus dans les Evangiles, on s'étonnera

peut-être moins de voir surgir plusieurs autres récits de procès,
tout au cours du Nouveau comme de l'Ancien Testament. Procès
fait aux apôtres : à Pierre et à Jean, au lendemain de la première
Pentecôte ; à Etienne, que ce même Sanhédrin va lapider ; à Paul, qui
ne doit qu'à la justice romaine d'avoir échappé au verdict de mort des

Juifs. Procès fait déjà au prophète Jérémie pour avoir eu l'audace de

prophétiser contre le Temple de Jérusalem. Procès qui attendent les

disciples du Christ : « On vous traduira devant les tribunaux, vous



LE THÈME DU PROCÈS CHEZ LES PROPHÈTES D'ISRAËL II7

comparaîtrez en présence des gouverneurs et des rois, à cause de moi,
pour rendre témoignage devant eux » (Marc 13 : 9).

A première vue, ces procès bibhques semblent n'être que l'un des

aspects ¦— et pas des plus reluisants •—¦ de la réalité humaine, à côté
du procès de Burgos ou des procès de Prague. Que voulez-vous, il n'y
a pas d'histoire vraiment humaine sans procès Mais à y regarder de
plus près, il se pourrait bien que, dans la Bible, le procès soit plus que
cela ; qu'il soit nécessaire à la Révélation. Seule cette confrontation
dans la contestation, cette sorte de crise où éclate l'innocence de
l'innocent et la culpabilité du coupable, c'est-à-dire ce lieu redoutable
ou surgit la vérité... seul un procès, inscrit au cœur du témoignage
biblique, permet la manifestation de la véritable relation entre Dieu
et les hommes.

Nous en avons une preuve dans le message des prophètes de
l'Ancien Testament. Pour s'adresser à Israël, ils ont usé de toutes
sortes d'images et de toutes sortes de styles : la chanson, la lamentation

funèbre, la catéchèse, l'appel à prendre les armes, et aussi le jeu
dramatique de l'action symbolique. Mais de tous ces genres
littéraires », c'est des discours de procès qu'ils usent le plus souvent.

Voici d'abord, lancée par Esaïe aux chefs du peuple de Jérusalem,
une citation à comparaître au tribunal pour un procès contre Dieu :

« Ecoutez la parole du Seigneur, chefs de Sodome ;

prêtez l'oreille à la loi de notre Dieu, chefs de Gomorrhe...
Venez et présentons la cause :

si vos péchés sont comme le cramoisi, passeront-ils pour blancs
comme laine

S'ils sont rouges comme l'écarlate, paraîtront-ils blancs comme
neige » (Es. 1 : 10 et 18.)

Voici maintenant l'entrée de l'accusateur et son réquisitoire :

« Le Seigneur se présente au procès ;

il est debout pour accuser le peuple.
Le Seigneur traduit en jugement les anciens
et les chefs de son peuple :

c'est vous qui dévastez la vigne,
qui engrangez la dépouille du pauvre ;

de quel droit écrasez-vous mon peuple
jusqu'à broyer le visage des pauvres
— Oracle du Seigneur, Yahweh Sebaoth » (Es. 3 : 13-15.)

1 Sur les genres littéraires du discours prophétique, cf. Cl. Westermann :

Grundformen prophetischer Rede. Munich, 2e éd. 1964 (Beiträge zur evang.
Theol. N° 31) où l'on trouvera une analyse des études antérieures.



Il8 SAMUEL AMSLER

Mais c'est aussi, sur les lèvres de Michée, la plaidoirie de Dieu pour
se défendre des accusations dont il est l'objet :

« Ecoutez, montagnes, le procès du Seigneur ;

Prêtez l'oreille, fondements de la terre.
Car le Seigneur est en procès avec son peuple,
il plaide contre Israël :

Mon peuple, que t'ai-je fait
En quoi t'ai-je fatigué
Réponds-moi
Je t'ai fait sortir du pays d'Egypte,
je t'ai délivré de la maison de servitude,
j'ai envoyé devant toi Moïse, Aaron et Myriam.
Mon peuple, souviens-toi... » (Michée 6 : 2-5a.)

Pourtant, Israël, lui aussi, cherche à se défendre et proteste de son

innocence, d'où ce reproche de Jérémie :

Comment oses-tu dire : je ne me suis pas souillée,
je n'ai pas couru après les idoles de Baal
Regarde les traces de tes pas dans la vallée ;

reconnais ce que tu as fait,
chamelle légère et vagabonde... » (Jér. 2 : 23.)

Réplique et duplique se succèdent ainsi à la barre du tribunal
dans un dialogue tendu à l'extrême, jusqu'à ce que la vérité éclate au

grand jour, que le coupable soit confondu et l'innocent justifié.
Le conflit qui s'est engagé devant le tribunal entre Dieu et son

peuple n'est pourtant pas irrémédiable ; un arrangement pourrait
intervenir, si du moins le coupable abandonnait ses fautes :

« Cessez de m'apporter des offrandes vaines...
Lavez-vous, purifiez-vous
Ecartez de mes yeux vos méchantes actions,
Cessez de faire le mal » (Es. 1 : 13a, 16.)

Pour sa part, le Seigneur est prêt à se réconcilier :

« Comment pourrais-je t'abandonner, ô Ephraim,
ou te livrer, ô Israël
Comment pourrais-je te traiter comme Adma
ou te rendre tel que Tseboïm
Mon cœur s'agite au-dedans de moi,
Toutes mes compassions se réveillent... » (Osée 11 : 8.)

Mais l'entêtement de la partie adverse l'en empêche :

« Mais tu dis : « Inutile de m'exhorter
J'aime les dieux étrangers et je veux m'attacher à eux »

(Jér. 2 : 25.)



LE THEME DU PROCES CHEZ LES PROPHETES D ISRAEL II9

Alors retentit la sentence du juge, soutenue par les attendus du
jugement :

« Parce qu'il n'y a dans ce pays ni vérité, ni bonté,
ni connaissance de Dieu ;

il n'y a que parjure et mensonge, homicide, vol et adultère ;

on use de violence et le meurtre succède au meurtre...
C'est pourquoi : le pays sera dans le deuil,
tous ses habitants dépériront ;

les animaux des champs, les oiseaux du ciel
et même les poissons de la mer périront.
Et que personne ne fasse appel
Que personne ne réclame
Ton peuple est dans la situation d'un citoyen qui voudrait citer
en procès un prêtre » (Osée 4 : ib-4.)

I. LA PROCÉDURE JUDICIAIRE EN ISRAËL

On sera peut-être choqué par la dureté de ce style, d'où la grâce
évangélique est absente

Pour en comprendre la véhémence, il faut savoir que l'exercice de
la justice n'était pas, en Israël, animé par l'idéal d'une justice impassible,

aveugle aux intérêts particuliers de chacun, chargée d'appliquer

un droit impersonnel et froid, telle que fut la justice romaine, si
bien incarnée par la statue d'une jeune femme aux yeux bandés et
tenant à la main une balance parfaitement équilibrée. En Israël, la
justice n'était ni égahtaire, ni aveugle. Elle n'était pas d'abord
l'affaire de quelques juristes, mais l'affaire de tous les citoyens. Au
plan local, il n'y avait ni juges de métier, ni cour constituée de manière
durable. Un conflit surgissait-il entre deux membres de la communauté

civile, le plaignant faisait appel aux notables du lieu — les
« anciens » — qui se réunissaient en nombre suffisant pour représenter
l'ensemble de la cité, et se constituaient en tribunal ad hoc *.

C'est ce que raconte si bien la fin du livre de Ruth : Booz, qui a
une affaire à régler avec un lointain cousin pour la succession d'un
parent commun, Elimélek, se poste dès le matin à la porte de
Bethlehem ; il interpelle une dizaine de passants, lesquels vont siéger
séance tenante, citer devant eux les deux parties, les entendre l'une
et l'autre et régler cette affaire au mieux des intérêts de la communauté.

Cette justice locale, éminemment publique puisqu'elle s'exerce « à

la porte » de la ville, au vu et au su de tout le monde, est l'une des

1 Cf. L. Koehler : Die hebräische Rechtsgemeinde. Anhang zu Der
hebräische Mensch. Tübingen 1953, p. 134-171 ; et R. de Vaux : Les Institutions
de l'Ancien Testament, vol. I. Paris, 2e éd. 1961, p. 232-241.



120 SAMUEL AMSLER

seules structures sociales qui aient accompagné Israël au cours de

toute son histoire, depuis l'époque nomade jusqu'après le retour de

l'exil. Il est vrai, peut-être déjà à l'époque de Moïse, puis au temps de

la ligue sacrale, mais surtout à l'époque royale, il y eut aussi un
tribunal suprême auquel le citoyen qui s'estimait lésé pouvait faire appel.
Le roi y rendait lui-même la justice — comme l'illustre le célèbre
jugement de Salomon entre les deux femmes qui se disputent le même

nouveau-né. Plus tard, probablement à partir de la réorganisation de

la justice en Juda par Josaphat ", le roi se déchargea de cette fonction
sur des « grands-juges » qu'il désignait à cet effet. Pourtant la cour
d'appel royale ne remplaça jamais le tribunal local, qui se perpétua
pendant et après l'exil. A l'époque hellénistique et romaine, à côté du
« grand sanhédrin » qui siège à Jérusalem, chaque communauté de la

diaspora juive possède encore son tribunal ou « petit sanhédrin », qui
garde le caractère représentatif et populaire du tribunal traditionnel
formé des « anciens » de la cité israélite.

Or ce tribunal local n'est pas, comme les nôtres, au service d'un
droit codifié et universel. Son rôle consiste à sauvegarder et à rétablir
la meiUeure harmonie possible au sein de la communauté. Les juges
ne sont pas là pour condamner au nom de quelques principes de droit
mais pour tirer au clair les différends entre particuhers et chercher à

les aplanir en protégeant les droits du pauvre contre le riche, en
prenant en main les intérêts de la veuve et de l'orphelin, en redressant les

torts, en arbitrant les litiges, et cela pour permettre à chacun de

tenir la place qui est la sienne dans la communauté locale, de bénéficier

de la part de bonheur et de bien-être à laquelle il a droit, bref :

de vivre dans cette plénitude communautaire que l'Israélite appelle
la «tsedaqa» la justice, dont le fruit savoureux est le «schalom» le

bien-être, l'harmonie.
Bien sûr, devant un tel tribunal qui tient plus de l'arbitrage que

de la cour pénale, les débats ne manquaient pas d'ardeur. Comme
aucune faute n'était poursuivie d'office au nom du droit, il fallait au

plaignant beaucoup de persuasion pour introduire d'abord sa plainte,
obliger le tribunal à se constituer pour ouvrir le procès, où il avait
encore à présenter lui-même l'acte d'accusation. De son côté, la partie
adverse, citée à comparaître, mettait toute son éloquence à démontrer
son bon droit dans l'affaire, à protester de son innocence, voire à lancer
à son tour une accusation contre son accusateur. Il n'était pas rare,
on l'imagine facilement, que l'accusateur devienne l'accusé, que
certains des juges déposent aussi comme témoins, voire que le plaignant
propose lui-même la sanction à la ratification des juges. Ainsi cheminaient

les débats, avec une vivacité toute orientale, pendant de

1 Cf. G. Ch. Macholz : Zur Geschichte der Justizorganisation in Juda.
ZAW 84 (1972). 3I4-340-



LE THEME DU PROCES CHEZ LES PROPHETES D ISRAEL 121

longues heures, passes d'armes rhétoriques où la parole était à la
recherche des formules de poids pour convaincre le tribunal et
confondre l'adversaire. Cette lente procédure où s'entrecroisaient
accusation et contre-accusation, défense personnelle et argumentation

de tout genre, citation de témoins à charge ou à décharge, et
dont sortait finalement non pas une sentence mais une solution
pratique qui emportait la conviction de tous, c'est ce que l'hébreu
appelle « rîv ». Le terme de « procès », par lequel nos versions rendent
habituellement ce mot, n'évoque guère que l'aspect juridique de cette
réalité sociale où les personnes sont en cause, dans leur particularité,
et dont dépend le rétablissement de l'harmonie dans la communauté.

Le déroulement du « rïv » confère à la parole, on s'en doute, un
rôle décisif : c'est elle qui mène le jeu, elle qui expose l'affaire, elle qui
fait avancer l'action et l'amène à son dénouement. Mais selon les
divers moments de la procédure, cette parole va prendre des formes
différentes. Des études récentes, en particulier celle de Boecker T qui
a collationné tous les récits de querelles et de procès de l'Ancien
Testament — et il n'en manque pas — ont fait apparaître un certain
nombre d'expressions typiques, de tournures de style, de manières
d'argumenter qui caractérisent de véritables genres littéraires dont
le « Sitz im Leben » est au tribunal. Ainsi, on reconnaît le « discours
d'appel », prononcé par la partie lésée afin que le tribunal se réunisse
et prenne en main sa cause. Le « discours d'accusation », lui, se caractérise

par le réquisitoire adressé aux juges, où la partie adverse se
trouve dénoncée à la troisième personne. Le « discours de défense »

s'adresse aussi au juge, mais prend parfois directement à partie
l'adversaire, si bien qu'ici le style oscille entre la troisième et la
deuxième personne dans une sorte de discours triangulaire très
caractéristique, où la parole va tantôt de l'une des parties aux juges, tantôt
de l'une des parties à l'autre, oscillation qu'on aurait tort de gommer
par des corrections de texte. Intervient parfois une « proposition
d'arrangement » où le plaignant se déclare prêt à mettre fin au procès
si l'autre accepte de remplir certaines conditions, lesquelles lui sont
alors proposées à l'impératif. On trouve aussi une « formule d'aveu »,

dont se sert celui qui est confondu pour reconnaître pubhquement
qu'il a tort et que l'autre a raison. Enfin — mais ce n'est pas même le
genre littéraire le plus important puisque le « rïv » vise plus à trouver
un arrangement qu'à prononcer une condamnation — il y a le genre
littéraire de la « sentence du juge », généralement adressée au
coupable en « Tu » — afin qu'il se sache personnellement coupable — et
accompagnée de la sanction qui doit lui être infligée.

1 H. J. Boecker : Redeformen des Rechtslebens im Alten Testament.
Neukirchen 1964 (WMANT 14).



122 SAMUEL AMSLER

Parler d'un unique « discours de procès » (Gerichtsrede) comme
l'avait fait, le premier, Gunkel en 1915 déjà ', ou même de « Rib-
pattern » avec Gemser en 1955 2, reste bien insuffisant pour évoquer
la diversité des genres littéraires exploités dans le cadre du « rïv ».

Bien sûr, ces divers genres de discours peuvent se combiner, car les

moments de la procédure auxquels ils se rattachent se succèdent et

parfois se superposent. L'action ne suit pas de règles préétablies et
des retours en arrière se produisent qui modifient le profil des

discours.

Toute l'habileté du citoyen devant le tribunal consiste à jouer
librement avec ces formes conventionnelles pour se défendre ou pour
contre-attaquer. Mais quiconque exploite ces diverses sortes de

discours témoigne qu'il se sait devant un tribunal, dans une affaire
sérieuse, où la vérité est en jeu, et dont dépend l'avenir de la
communauté.

IL LE PROCÈS PROPHÉTIQUE

Ceci dit, nous pouvons en revenir aux prophètes et à leurs discours
de procès — leurs divers discours de « rïv »

A. Le rôle de Dieu au tribunal

On s'attendrait, de la part de ces témoins de Dieu, à les voir
accuser Israël en citant le peuple à la barre du tribunal de Dieu. Il
n'en est rien, et c'est une première surprise : les discours de procès
qu'ils prononcent ne sont pas les discours d'un juge, mais ceux d'un
citoyen lésé qui dépose plainte et demande au tribunal de se constituer
pour défendre son droit :

« Cieux, écoutez
Terre, prête l'oreille
— J'ai élevé et fait grandir des fils,
mais ils se sont révoltés contre moi.
Le bœuf reconnaît son bouvier
et l'âne la crèche de son maître,
Israël ne connaît rien,
mon peuple n'y comprend rien » (Es. 1 : 2-3.)

1 H. Gunkel : Die Propheten als Schriftsteller und Dichter, in : Die Schriften
des Alten Testaments in Auswahl, II/2. Göttingen, 2e éd. 1923, p. lxiii : « Es lag
den Propheten nahe, solche Scheltreden in die Form einer « Gerichtsrede »

Jahves in Israel zu kleiden... ».
2 A. Gemser : The Rib-Pattern in Hebrew Mentality, in : Wisdom in Israel

and in the Ancient Near East, presented to H. H. Rowley. Leiden 1955 (VT
Suppl. Ill), p. 120-137.



LE THEME DU PROCES CHEZ LES PROPHETES D ISRAËL 123

Nous l'avons dit, pour que s'ouvre le procès, il fallait qu'un
citoyen portât plainte auprès des anciens et que ceux-ci estiment sa
plainte suffisamment grave pour se constituer en tribunal. Eh bien
ce citoyen lésé, c'est Yahweh, le Dieu d'Israël. C'est lui qui porte
plainte contre son peuple. Et auprès de qui Où pourraient bien être
les juges susceptibles de prendre en main sa cause, puisqu'il n'y a au
monde personne qui soit au-dessus de Yahweh Nous venons de
l'entendre, ce sont les cieux et la terre qu'Esaïe interpelle, donnant
ainsi au procès une envergure cosmique. Ecoutons aussi Michée :

« Ecoutez, montagnes, le procès du Seigneur ;

prêtez l'oreille, fondements de la terre,
car le Seigneur est en procès avec son peuple... » (Michée 6 : 2.)

Voici encore Jérémie :

« Passez donc aux îles de Kittim
ou envoyez enquêter à Qédar
Soyez bien attentifs et regardez
si chose semblable s'est produite :

une nation change-t-elle de dieux
— or ce ne sont pas même des dieux
Et mon peuple a échangé celui qui est sa Gloire
contre ce qui n'est qu'Impuissance
Cieux, soyez-en étonnés,
stupéfaits, pris d'une énorme épouvante,
— oracle du Seigneur. » (Jér. 2 : 10-12.)

Quant à la personne de ces juges-arbitres, on sent bien que la foi
d'Israël en un Dieu unique empêche les prophètes de situer le procès
de Yahweh et de son peuple devant la cour céleste de tous les dieux,
comme ce serait le cas en Mésopotamie où le dieu qui s'estime lésé

porte plainte devant le panthéon. Le panthéon est ici démythisé et
remplacé par « les cieux et la terre », c'est-à-dire l'univers entier,
lesquels sont d'ailleurs aussi cités comme témoins lors de la célébration
de l'alliance entre Yahweh et son peuple — nous y reviendrons.

Mais remarquons la performance théologique des prophètes : ils
préfèrent affronter la difficulté à imaginer un tribunal au-dessus de
Yahweh plutôt que donner à Yahweh un autre rôle au procès que
celui du plaignant. Le Dieu au nom duquel ils parlent n'est pas le Juge
suprême et lointain ; c'est le partenaire d'une vie en commun avec
Israël, solidaire de sa vie comme le sont entre eux tous les membres
d'une même communauté civile. Un partenaire qui ne saurait se
résigner à voir cette solidarité brisée par les infidélités de son peuple.
Un Dieu qui se présente en quémandeur plutôt qu'en juge, en victime
plutôt qu'en justicier, en méprisé plutôt qu'en tyran. Singulière



124 SAMUEL AMSLER

humanité du Dieu des prophètes, qui déjà vient à nous dans la
faiblesse d'un innocent qu'on accuse à tort

On a parfois rapproché ces dépositions de plainte des « plaintes en

rupture d'alhance » attestées dans les documents diplomatiques de

Mari ou des Hittites, sorte d'ultimatum adressé par le suzerain à l'un
de ses vassaux qui est en train de faillir à ses obligations envers le

Grand Roi, plainte communiquée au vassal par l'intermédiaire d'un
messager. Pour Harvey (1962) ", le scénario mis en œuvre par les

prophètes serait de cet ordre : Yahweh est le suzerain qui charge le

prophète d'adresser à son vassal défaillant une plainte en rupture
d'alliance, assortie d'une menace de châtiment. Les cieux et la terre,
interpellés ici comme juges, ne sont-ils pas déjà invoqués, remarque
von Waldow (1963)2, comme les garants de l'alliance Selon le
Deutéronome, Moïse conclut l'alliance en déclarant :

« J'en prends à témoin aujourd'hui contre vous les cieux et la
terre ; c'est la vie et la mort que j'ai mises devant vous, c'est la
bénédiction et la malédiction. Tu choisiras la vie... »

(Deut. 30 : 19.)
Et plus loin :

« Assemblez auprès de moi tous les anciens de vos tribus et vos
commissaires ; je vais prononcer ces paroles à leurs oreilles ; je
vais prendre à témoin contre eux les cieux et la terre. »

(Deut. 31 : 28.)

En faisant appel au tribunal des cieux et de la terre, le « rïv » prophétique

trahirait son origine dans l'idéologie de l'alliance, eUe-même

empruntée au monde diplomatique de la Mésopotamie. Le genre
littéraire aurait donc son « Sitz im Leben » dans le droit international.

Outre le décalage chronologique énorme entre ces documents
diplomatiques du 2e millénaire et les discours des prophètes des

VIIIe et VIIe siècles, la principale objection à ce rapprochement
suggestif réside dans le style de la plainte de Yahweh chez les prophètes.

Dans l'ultimatum diplomatique, le suzerain s'adresse directement
au vassal, comme en témoigne la lettre de Jarîm-Lim, roi d'Alep, à

Iasub-Iahad, roi de Dîr :

« A Jasub-Iahad, dis ceci :

ainsi (parle) Iarim-Lim, ton frère :

Que Shamash enquête sur ma conduite et sur la tienne

1 J. Harvey : Le oRib-Pattern», réquisitoire prophétique sur la rupture de

l'alliance, in : Biblica 43 (1962), p. 172-196. Son point de vue a été appuyé par
l'étude lexicographique de J. Limburg : The Root RIB and the Prophetic
Lawsuit Speckes, in : J .BE. 88 (1969), 291-304.

2 E. von Waldow : Der traditionsgeschichtliche Hintergrund der prophetischen

Gerichtsreden. Berlin 1963 (B.Z.A.W. 85), p. 17.



LE THÈME DU PROCÈS CHEZ LES PROPHÈTES D'iSRAËL 125

et qu'il juge Moi, je suis pour toi
comme un père et un frère,
mais toi, tu es pour moi
comme un méchant et un ennemi.
A quoi a servi le bienfait par lequel,
grâce aux armes du (dieu) Addu
et (de) Jarim-Lim,
j'ai sauvé la ville de Babylone
et j'ai donné la vie à ton pays...
Je te jure par Addu, le dieu de ma ville,
et par Sin, le dieu de ma promesse,
que je n'aurai de cesse

jusqu'à ce que j'anéantisse ton pays et toi-même... » •

Au contraire, la plainte de Yahweh contre son peuple se développe
conformément à la situation de deux parties en conflit devant un
tribunal, où l'accusateur cite l'accusé devant un tiers tout en s'adressant

parfois directement à lui. Ainsi parlent les parents d'un fils
rebelle qui, selon Deut. 21 : 20, le traînent devant le tribunal local
pour l'accuser :

« Ils diront aux anciens de la ville : Voici notre fils qui est indocile
et rebelle ; il n'obéit point à notre voix ; il est débauché et
ivrogne. »

Le style de cette accusation est exactement celui de la plainte lancée

par Osée, chap. 2 : 4 ss., ou par Jérémie, chap. 2 : 1 ss., avec son
passage abrupt de la troisième à la deuxième personne

Non, le Dieu des prophètes n'est pas le Grand Roi à la mode
hittite, mais bien plutôt le concitoyen de la cité israélite, un Dieu qui
tient par-dessus tout à communier avec son peuple tout au cours de
sa destinée dans l'histoire.

B. La matière du procès

Deuxième surprise : le contenu de l'acte d'accusation n'est pas
exactement celui qu'on attendrait. Certes, la déposition à charge
mentionne toute une série d'infractions à la loi de Dieu :

« Le Seigneur est en procès avec les habitants du pays,
déclare Osée (4 : ib-2)

il n'y a ni vérité, ni bonté,
ni connaissance de Dieu dans le pays ;

mais parjure et mensonge, homicide, vol et adultère ;

on use de violence, et le meurtre succède au meurtre... »

1 Texte présenté par J. Dossin in Syria 33 (1956), p. 63-69.



126 SAMUEL AMSLER

On reconnaît dans ce catalogue plusieurs des termes du décalogue :

homicide, vol, adultère. De même, les réquisitoires d'Amos, R. Bach
l'a montré x, s'appuient souvent sur les prescriptions du vieux code

dit « code de l'alliance » d'Exode 20-23. Cette correspondance entre
l'accusation prophétique et la loi a conduit plusieurs exégètes à chercher

l'origine des discours de procès dans le culte plutôt qu'au
tribunal civil : c'est dans le culte, en effet, qu'était proclamée la loi de

l'alliance, en particulier lors de la célébration de la fête du renouvellement

de l'alliance dont il semble que les textes ont conservé des

traces. Pour Wûrthwein 2, par exemple, le « rïv » ferait partie
intégrante de la liturgie de l'alliance; les discours de procès des prophètes
seraient donc un genre littéraire emprunté au culte, et certains de ces
discours pourraient avoir même été prononcés au cours de cérémonies

liturgiques. A mon avis, cette hypothèse liturgique ne tient pas
davantage que l'hypothèse diplomatique évoquée tout à l'heure.
D'une part, comme von Waldow l'a souligné, les formules de bénédiction

et de malédiction dont est assortie la loi de l'alliance portent
leurs fruits sans qu'il y ait besoin d'un procès liturgique. Dans le
cadre unificateur de la liturgie, les actes humains sont lourds par
eux-mêmes de conséquences pratiques, pour la vie de ceux qui obéissent

aux commandements, et pour la mort de ceux qui les transgressent.

Il y a loin de cette conception intégrante de la bénédiction à la

conception forensique du procès prophétique, où il s'agit d'élucider
un malentendu entre deux partenaires

D'autre part et surtout, l'accusation prophétique ne porte pas
seulement sur des actes contraires à la loi. De même que, dans l'Ancien

Testament, la loi n'est pas une sorte de code abstrait mais
l'expression de la volonté personnelle et vivante du Dieu de l'alliance, de
même l'acte d'accusation dénonce, derrière ces actions, l'infidélité
foncière d'Israël, ou, comme le disent aussi bien Osée qu'Esaïe ou
Jérémie, la « mé-connaissance » du peuple :

« Il n'y a ni vérité, ni bonté,
ni connaissance de Dieu dans le pays... » (Osée 4 : 2.)

« Le bœuf reconnaît son bouvier
et l'âne la crèche de son maître ;

mais Israël ne connaît rien
mon peuple n'y comprend rien. » (Es. 1 : 3.)

1 R. Bach : Gottesrecht und weltliches Recht in der Verkündigung des
Propheten Arnos, in: Festschrift für G. Dehn, 1957, P- 23"34-

2 E. Wuerthwein : Der Ursprung der prophetischen Gerichtsrede, in :

Z.Th.K. 49 (1952), p. 1-16.



LE THEME DU PROCES CHEZ LES PROPHETES D'iSRAËL I27

« Crois-tu qu'il suffise, pour être roi,
de construire les plus beaux palais de cèdre
Ton père aussi mangeait et buvait,
mais il pratiquait la justice et l'équité,
et c'est ainsi qu'il prospéra.
Il faisait droit à l'opprimé et au pauvre,
et c'est ainsi qu'il fut heureux.
Voilà ce que j'appelle me connaître, dit Yahweh. » (Jér. 22 : 15-16.)

Ce verbe 2ï"p connaître joue un rôle central dans la théologie de
l'Ancien Testament — Wolff l'appelle « die Urform la forme
première de la théologie de l'Ancien Testament » ». 2TP exprime une relation

personnelle entre le sujet et l'objet, une sorte d'intimité dans
l'expérience de l'autre, faite à la fois d'émerveillement, d'engagement
mutuel et de reconnaissance. Eh bien c'est à cette « reconnaissance »-

là que le Seigneur estime avoir droit. C'est d'elle qu'il se plaint d'être
privé de la part de son peuple. Aussi, devant le tribunal, le Dieu des

prophètes ne rappelle-t-il pas tant les exigences de sa loi comme le
ferait un juge, mais la suite des initiatives généreuses qui furent les
siennes au cours des années pour s'attacher ce partenaire et susciter
dans son cœur la confiance, comme le fait un père devant l'ingratitude
de ses enfants. Le discours d'accusation se mue alors en discours
d'autodéfense, interpellant directement la partie adverse pour la
mettre en demeure de justifier, si elle le peut, son illogique abandon :

« Mon peuple, que t'ai-je fait
En quoi t'ai-je fatigué Réponds-moi
C'est moi qui t'ai fait monter du pays d'Egypte,
je t'ai racheté de la maison de servitude ;

j'ai envoyé devant toi Moïse, Aaron et Myriam...
Mon peuple, souviens-toi donc... !» (Michée 6 : 3-5a.)

On le voit, ce ne sont pas les commandements de la loi, mais les
événements de l'histoire qui deviennent matière à procès entre Dieu
et les hommes. Car ce que Dieu cherche, ce n'est pas tellement une
obéissance parfaite, c'est cette « connaissance » qui s'appelle la foi.

Le prophète Osée exprime ce conflit par la fameuse image du
procès en divorce :

« Elle n'est plus ma femme, et je ne suis plus son mari... »

(Osée 2 : 4.)

1 H. W. Wolff : « Wissen um Gott » bei Hosea als Urform von Theologie,
in : Evang. Theologie 13 (1952/53), p. 533-552. Cf. aussi la note complémentaire,
ibid. 15 (1955), p. 426-431.



128 SAMUEL AMSLER

Ailleurs — et cette seconde image d'Osée touchera peut-être
davantage les parents d'aujourd'hui qui connaissent quelques
difficultés de contact avec leurs enfants adolescents :

« Quand Israël était enfant, je l'aimais,
et d'Egypte j'appelais mon fils.
Mais plus je les appelais et plus ils s'écartaient de moi... »

(Osée il : i-2a.)

véritable conflit des générations fondé sur la « mé-connaissance », sur

une sorte de malentendu viscéral qui domine le cœur des hommes.
Malentendu d'une intelligence devenue folle et qui cherche son

bonheur ailleurs que là où il est :

« Cieux, soyez-en étonnés ;

mon peuple a commis un double méfait :

ils m'ont abandonné,
moi, la source d'eau vive,
pour se creuser des citernes,
citernes crevassées qui ne tiennent pas l'eau. » (Jér. 2 : 13.)

C. Le but du procès

Alors, que va-t-il se passer C'est ici que nous attend une dernière

cause d'étonnement : le procès va-t-il déboucher sur une sentence de

condamnation C'est ce qui arrive chez Amos : dans son message, les

oracles tombent l'un après l'autre comme autant de verdicts, motivés

par les crimes d'Israël, en particuher par les injustices qui se
commettent précisément au tribunal local :

« Eh bien, puisque vous écrasez le faible
et que vous lui extorquez un tribut de blé,
ces maisons en pierre de taille que vous avez bâties,
vous n'y habiterez pas
Ces vignes de choix que vous avez plantées,
vous n'en boirez pas le vin,
car je sais combien nombreux sont vos crimes
et énormes vos péchés,
vous, les oppresseurs du juste, les extorqueurs de rançons,
vous qui repoussez le pauvre au (tribunal de) la Porte. »

(Amos 5 : 11-12.)

Dans cette partie du discours de procès, le Seigneur quitte son

rôle de plaignant pour entrer dans le rôle du juge. Ce glissement n'est

pas impossible dans le cadre très mouvant de la procédure israélite :



LE THEME DU PROCES CHEZ LES PROPHETES D ISRAEL I29

c'est la preuve que l'affaire avance vers son dénouement et le tribunal
s'est mis du côté du plaignant et qu'il a fait sienne son accusation.
Mais on remarque, ici déjà, que la sentence prononcée par Amos a une
portée significative : le coupable est démasqué dans sa culpabilité ; la
sanction le frappe précisément par où il a péché : dans ces richesses

qu'il a extorquées. Le procès ne débouche pas sur une vengeance
aveugle de Dieu, mais sur une sorte de démonstration de la culpabilité
de celui qui se prétendait innocent, et de l'innocence de celui qu'on
traitait en coupable.

Le prophète Osée a développé positivement ce qui n'était affirmé
que négativement chez Amos : la sanction prononcée par le juge n'est
pas destinée à écraser le coupable, mais à l'amener à la découverte de
sa folie et à celle de la fidélité de son Dieu. Voici comment se dénoue le
procès en divorce intenté par Yahweh à son épouse Israël :

« Oui, leur mère s'est prostituée
celle qui les conçut s'est déshonorée ;

elle a dit : je veux courir après mes amants les Baals)...
C'est pourquoi je vais barrer son chemin avec des épines,
j'obstruerai sa route, pour qu'elle ne trouve plus ses sentiers ;

elle poursuivra ses amants et ne les atteindra pas,
elle les cherchera et ne les trouvera pas.
Alors elle dira : « Je veux revenir à mon premier mari,
car j'étais plus heureuse autrefois qu'aujourd'hui »

(Osée 2 : 7-9.)

Ce n'est pas que le procès soit une simple comédie, un épouvantail à la
manière de l'enfer évoqué par un prédicateur revivaliste pour effrayer
son auditoire et l'amener à la foi des peureux Non, le procès est
effectivement engagé et le prophète exprime tout haut une décision
qui est prise par le juge Israël en saura quelque chose dans les
catastrophes de son histoire. Mais, la catastrophe elle-même reçoit un sens

par l'interprétation qu'en donne le prophète dans le cadre du procès.
Elle est l'issue à travers laquelle éclate la vérité ; et cette vérité, pour
Osée, c'est qu'Israël ne peut avoir d'autre mari que celui qui lui a
tout donné : Yahweh, son Dieu

De même, dans le procès du père contre ses fils, au chapitre 11
d'Osée, l'action judiciaire débouche sur le moment pathétique où le

juge envisage les mesures à prendre :

« Comment te traiterai-je, Ephraim,
te livrerai-je, Israël
Comment te traiterai-je comme Adma,
te rendrai-je semblable à Tseboïm »



130 SAMUEL AMSLER

Le châtiment, certes, manifesterait la culpabilité d'Israël, mais
laisserait-il apparaître le vrai visage de Dieu lui-même Aussi, pour
se révéler lui-même, le juge prend-il la résolution folle de pardonner :

« Mon cœur est bouleversé en moi,
en même temps ma pitié s'est émue.

Je ne donnerai pas cours à l'ardeur de ma colère,
je ne reviendrai pas détruire Ephraim ;

car je suis Dieu et non pas homme,
au milieu de toi, je suis saint. » (Osée il : 8-9.)

Ezéchiel rejoint Osée sur ce point : que le prophète exilé annonce
le jugement qui va encore fondre sur Jérusalem, ou qu'il annonce,
plus tard, le retour en grâce du peuple exilé, presque chaque oracle de

Yahweh s'achève chez lui par cette formule significative :

« C'est afin que vous reconnaissiez que je suis Yahweh. » '

Ainsi le but du procès est-il l'auto-révélation de Dieu aux yeux de son
peuple. Bien plus :

« Les nations elles-mêmes reconnaîtront que
je suis Yahweh, oracle du Seigneur, quand je ferai
éclater ma sainteté à votre sujet, sous leurs yeux. » (Ez. 36 : 23b.)

Ainsi toute l'histoire d'Israël est-elle un procès qui doit rendre manifeste

la vérité de Dieu non seulement aux yeux d'Israël, mais aux
yeux de toutes les nations.

Cette vérité que Dieu seul est Dieu, vers laqueUe tend le procès
intenté par le Seigneur à son peuple, prend une envergure encore plus
considérable dans le message du Second Esaïe. C'est à propos des
oracles du Second Esaïe, d'aiUeurs, que les études ont pris en chasse
le thème du procès, à la suite de L. Köhler 2 et de J. Begrich 3. Le
thème du procès connaît ici une dernière mutation, très originale, au
point qu'on a prétendu y trouver un schéma tout différent, ainsi que
le pense H. B. Huffmon 4. Je ne le crois pas. Seulement, la situation a

changé : le peuple élu est en exil, sous le coup du jugement. Aussi
Dieu se présente-t-il au tribunal non plus pour l'accuser, mais pour se

solidariser avec lui en face des autres peuples et en face de leurs dieux
qui prétendent tenir les rênes de l'histoire. Ainsi le procès s'est-il

1 Cf. W. Zimmerli : Erkenntnis Gottes nach dem Buche Ezéchiel, Zurich 1954,
qui étudie spécialement cette formule.

2 L. Koehler : Deuterojesaja stilkritisch untersucht. Giessen 1923.
3 J. Begrich : Studien zu Deuterojesaja, 1938. Nouvelle édition, Munich

1963 (Theol. Bücherei 20).
4 H. B. Huffmon : The Covenant Lawsuit in the Prophets, in : J.B.L. 78

(1959), p. 285-295.



LE THEME DU PROCES CHEZ LES PROPHETES D ISRAËL I3I

maintenant déplacé pour s'engager directement entre Yahweh et les
autres dieux :

« Ainsi parle le roi d'Israël
et son rédempteur, Yahweh Sabaoth :

Je suis le premier et le dernier ;

moi excepté, il n'y a pas de dieux.
Qui est semblable à moi Qu'il se présente et parle,
qu'il fasse sa déposition et qu'il me le prouve
Qui a fait entendre dès l'éternité ce qui devait arriver
Qu'il fasse connaître ce qui doit arriver
Vous m'en êtes témoins : y a-t-il d'autre Dieu que moi
A part moi, il n'y a pas de Rocher, je n'en connais pas »

(Es. 44 : 6-8.)

Les acteurs du procès ont changé : ce sont les dieux des nations qui
sont assignés à la barre ; ce sont eux qui, sur la base du salut que
Yahweh accomplit, sont confondus devant le tribunal. Mais le but
du procès reste le même, porté à son apogée : devant le tribunal, tous
les dieux sont déboutés. Un seul est Dieu, le Dieu qui rachète Israël à
la face du monde

* *

Nous espérons avoir montré que le thème du procès est plus qu'une
simple image au service de la prédication des grands prophètes
d'Israël. C'est l'une des clefs qui nous introduisent au cœur de leur
message, un véritable modèle de lecture qui s'est imposé à eux pour
comprendre et pour faire comprendre le sens de l'existence d'Israël
devant Dieu. Et, pourquoi ne pas le dire, c'est une clef qu'ils mettent
entre nos mains pour comprendre le sens de notre propre existence
d'hommes, mis en question et revendiqués par le Dieu vivant.

Toute notre histoire, nous disent-ils, est la matière d'un vaste
procès où Dieu nous confronte avec lui-même. Les événements qui
nous surviennent sont autant de tentatives de Dieu pour mettre à

jour la relation entre lui et nous, et pour amener cette relation à sa
pleine vérité. Procès redoutable mais nécessaire, aussi nécessaire que
le fut le procès du Fils de Dieu, qui mit à jour à la fois l'innocence de
Dieu et le péché des hommes. Procès salutaire, puisqu'il nous arrache
à notre illusion, qu'il dévoile notre méfiance de partenaires, toujours
prêts à reprocher à Dieu de n'être pas celui que nous voudrions, et
qu'il nous fait rencontrer le Dieu vrai, qui n'a de cesse qu'il ne se soit
fait reconnaître de son peuple, de tous les hommes et même de tous
les dieux.

Samuel Amsler.


	Le thème du procès chez les prophètes d'Israël

