
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1974)

Heft: 1

Artikel: Les orientations essentielles de la spiritualité des pères du désert
d'après les "Paterica" arméniens

Autor: Leloir, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381032

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES ORIENTATIONS ESSENTIELLES
DE LA SPIRITUALITÉ DES PÈRES DU DÉSERT

D'APRÈS LES «PATERICA» ARMÉNIENS

La présente étude est basée sur l'édition, à Venise, en 1865, des

« Paterica » arméniens *, et sur la traduction que je viens d'en faire 2.

Selon les projets du chanoine Draguet, secrétaire général du Corpus
Scriptorum Christianorum Orientalium de Louvain, cette traduction
paraîtra en quatre fascicules successifs, dont le premier est sorti de

presse tout récemment. L'objet de ma recherche, dans cet article,
est d'essayer de déterminer, à partir des apophtegmes particuliers à

l'arménien, ou des amplifications arméniennes d'apophtegmes déjà
connus, ou des choix arméniens d'apophtegmes dans les collections
existantes, en quoi les collections arméniennes et la spiritualité

N.B. Conférence donnée au Centre d'études orientales de l'Université de
Genève, le 12 novembre 1973.

1 Vies des saints Pères, selon la double traduction des anciens : vol. 1, p. 413-
722 ; vol. 2, p. 5-504.

2 Le travail présent se réfère à cette traduction par le sigle Arm Arménien)

suivi de la mention du traité et du numéro d'ordre de l'apophtegme à

l'intérieur du traité. D'autres abréviations interviennent au cours de l'article :

Alph la collection alphabétique des apophtegmes PG (Patrologia
Graeca) 65, 76-440.

Daniel de Scété Vie et Récits de l'abbé Daniel de Scété (VIe siècle), dans
la Revue de l'Orient Chrétien, 1900, p. 49-73, 254-271, 370-406, 535-564.

Guy Jean-Claude Guy : Recherches sur la Tradition grecque des
Apophtegmala Patrum (Subsidia Hagiographica, 36), Bruxelles, 1962.

Nau la collection anonyme des apophtegmes les 392 apophtegmes
édités par F. Nau dans la Revue de l'Orient Chrétien, de 1907 à 1909, puis en
1912 et 1913, + ceux que mentionne le P. Guy, dans l'ouvrage cité plus haut,
p. 64-74.

Outtier : Patéricon Dom Bernard Outtier : Un Patéricon arménien
(Vitae Patrum, II, p. 505-635), dans Le Muséon, 84 (1971), p. 299-351.

PE Paul Evergetinos : XuvirfuJYri tiîiv 9eocp8ÓYYwv pnpdTLUv koi òtòatfKa-
Àiùùv tlUv 9eo<pópuuv koi crpwvTrciTépujv, 4 volumes, Athènes, 1957,1958,1964,1966.

PJ la collection systématique, telle qu'elle nous est connue par la
traduction latine attribuée à Pelage (P) et Jean (J) PL (Patrologia latina) 73,
855-1022.

S, S*, S** les trois séries d'apophtegmes édités en syriaque par Paul
Bedjan : Acta Martyrum, VII, 1S97.



LES ORIENTATIONS ESSENTIELLES DE LA SPIRITUALITÉ 3I

qu'elles représentent coïncident avec les autres recueils et dans quelle
mesure elles auraient quelques accents particuliers. Il s'agit moins
d'une étude proprement erudite que d'un effort de synthèse, sur le
plan spirituel et théologique, des résultats d'un travail qui, j'espère,
a été scientifique.

La sagesse à laquelle étaient parvenus les Pères du Désert, et
qu'ils cherchaient sans cesse à développer et purifier, n'était pas le
fruit d'une culture humaine et religieuse, au sens que nous donnons
aujourd'hui à ces mots ; les Pères, en effet, lisaient peu. On s'étonnait
de ne voir aucun, ou presque aucun livre, dans la cellule d'Antoine. Il
répondit : « Mon livre, c'est la nature des choses créées ; il est à ma
disposition chaque fois que je veux lire les paroles de Dieu » ». Arsène
avait reçu une formation soignée ; il était une exception, du moins
parmi les Pères d'Egypte. Il n'attribuait d'ailleurs aucune importance
aux études qu'il avait faites, et c'était une science plus élevée qu'U
souhaitait. Comme il prenait avis d'un vieillard très simple, auquel il
soumettait ses pensées, on lui fit remarquer : « Arsène, comment,
possédant une telle instruction grecque et latine, interroges-tu ce

paysan sur tes pensées » Arsène fit cette réponse suggestive : « J'ai
acquis, il est vrai, une instruction grecque et latine ; pourtant je n'ai
jamais appris l'alphabet de ce paysan » 3. Peut-être est-il permis de

rapprocher cette réflexion admirable d'Arsène de celle que devait
faire, dix-sept siècles après lui, un des esprits les plus brillants de notre
temps, le Père Teilhard de Chardin : « La meilleure philosophie,
pour moi, sera toujours celle qui me permettra de sentir le Christ,
nécessairement et partout » 3. Il y a trois semaines, j'ai reçu d'un
confrère, parti depuis une vingtaine d'années à la Martinique, et
revenu à Clervaux en congé de repos, une réponse bien plus proche
encore de celle d'Arsène. Lui ayant demandé sur quels points il me
conseillait d'insister dans la direction spirituelle des prêtres et des

religieux, il m'a répondu simplement, après un instant de réflexion :

« Cherchez à inculquer moins une sagesse humaine que celle de Dieu,
et surtout celle de la Croix du Christ, « folie pour les païens ».

(I Cor. î : 23.)
Les Pères du Désert n'étaient donc pas des intellectuels, et ils ne

nous ont laissé aucune édition savante. Ils avaient pourtant une

1 Arm XII, 9 ; PJ IV*, 16 : 1018 B ; Evagre : Traité] pratique, 92 ; édition
et traduction par Ant. et C. Guillaumont (Sources Chrétiennes, 171), Paris,
19?i, P- 694-695.

2 Arm XV, 59 ; Alph, Arsène 6 : 89 A ; PJ XV, 7 : 953 D ; S 229 : 785.
3 Cité par René d'Ouince : Un prophète en procès : Teilhard de Chardin

et l'avenir de la pensée chrétienne, Paris, 1970, t. 2, p. 144.



32 LOUIS LELOIR

doctrine, des principes et des méthodes d'éducation spirituelle. Ils
y étaient obligés, en partie par les problèmes que leur posaient leurs

propres difficultés, plus encore par les conseils et la direction qu'on
leur demandait. Car ils avaient des disciples ; Silvain, par exemple,
en avait onze, qui habitaient dans des cellules distinctes, mais
voisines J ; il avait la responsabilité de leur formation. Les Pères du
Désert, surtout les plus estimés — ainsi Antoine, Arsène, Macaire,
Pambo, Poemen, Sisoès — étaient en outre souvent consultés par
d'autres anciens. Ils connaissaient d'ailleurs le partage et l'échange ;

on raconte comment Silvain se promenait dans le désert de Scété avec
quelques vieillards2 ; chose semblable est dite d'autres anciens 3.

Ces rencontres, de même que celles des synaxes dominicales, étaient
l'occasion de mises en commun des expériences, puis, grâce à ces

dialogues, de rectifications éventuelles dans l'organisation de la vie
personnelle et, plus encore, dans la direction des âmes. Peut-être
était-ce déjà, à sa manière, bien modeste il est vrai, de la « dynamique
de groupe »... ; 1'« animateur de groupe » n'y manquait d'ailleurs pas,
vu qu'un des Pères présents, renommé pour sa sagesse et sa sainteté,
y jouait d'ordinaire un rôle prédominant.

î. Discrétion

L'adaptation à des tempéraments divers, dont les dispositions
d'accueil étaient plus ou moins grandes, posait parfois des problèmes
délicats. Il ne faut pas s'imaginer, en effet, que les disciples des Pères

acceptaient toujours sans objection ce qui leur était proposé. Daniel
avait un disciple contestataire, qui discutait les décisions de son
maître, le boudait parfois et, quand il n'était pas content de lui, le lui
manifestait d'une manière radicale, à laquelle l'austère Daniel lui-
même n'était pas insensible : il ne lui apportait pas son unique repas
du jour. Daniel, pourtant, l'aimait beaucoup ; il acceptait les limites
de son disciple et s'y pliait 4. Il aurait pu le renvoyer et, sans difficulté,
le remplacer. Pour le bien de cette âme, il préférait patienter.

Tous les Pères du Désert n'ont pas eu cette discrétion, et c'est
pourquoi abbâ Poemen disait : « Beaucoup de nos Pères ont été
vaillants dans l'ascèse, mais, dans la finesse, quelques-uns (eïç, eîç) » 5.

a) Discernement de miséricorde

Les meilleurs des Pères ont eu pourtant le souci constant de ne
pas trop exiger de leurs disciples, ni avant le moment opportun, et

* Cf. Arm XIV, 4 B, a ; PJ XIV, 5 : 948 D ; S 234 : 526 ; PE I, 35, 6 : 315.
2 Cf. Arm XIV, 14 a ; Alph, Marc 2 : 296 A ; PE I, 35, 7 : 315.
3 Cf. Arm I, 19 et IV, 27 R ; Alph, Pambo 11 : 372 A.
4 Cf. Arm XIII, 10 B ; Daniel de Scété 9 : 254.
5 Arm XIX, 12 b ; Alph, 106 : 348 C.



LES ORIENTATIONS ESSENTIELLES DE LA SPIRITUALITE 33

leur influence tendait à obtenir des autres anciens la même réserve,
la même indulgence, le même respect des moments de Dieu. A quelques
vieillards qui le consultaient sur l'attitude à avoir vis-à-vis des frères
qu'on voyait en train de dormir à la synaxe, Poemen répondait :

« Lorsque je vois un frère qui dort aux vigiles, je mets mon coussin
sous sa tête, afin qu'il puisse dormir plus commodément » '. Aussi
suggestive, et bien caractéristique des collections arméniennes, car
elle est très peu citée en dehors d'elles, est l'anecdote suivante :

Un moine prenait d'ordinaire son repas avec un disciple dont
la cellule était contigue à la sienne. Par malheur, ce frère avait
l'habitude, quelque peu agaçante pour son compagnon et père
spirituel, de mettre pour le repas un pied sur la table. Le vieillard ne
lui faisait cependant aucune remarque et, longtemps, il supporta la
chose en silence. Finalement, sans doute exaspéré, il alla se confier
à un autre ancien, excellent et plein de finesse. Celui-ci répondit :

« Envoie-le-moi », ce qui fut fait. Lorsque vint l'heure du repas, et
que la table fut prête, l'ancien, très promptement et avant que le jeune
ait pu esquisser le moindre mouvement mit, lui, les deux pieds sulla

table. Le jeune fut très choqué, et il ne put s'empêcher de dire,
avec indignation : « Père, c'est inconvenant. » L'ancien retira aussitôt
ses deux pieds, fit la métanie et dit : « Tu as raison, mon frère ; j'ai
commis là un grand péché ; j'ai offensé Dieu ». Revenu chez son père,
le frère ne se laissa plus jamais aller à cette incongruité.»

Le sage Poemen disait encore : « Si un frère a péché, et qu'il nie
sa faute, disant : « Je ne l'ai pas fait », n'insiste pas, ne le réprimande
pas. Sinon, tu risques de lui enlever la joie et de le jeter dans le

désespoir. Dis-lui plutôt gentiment : Garde courage, frère, et veille
à ne pas pécher ; ton langage suscitera sa pénitence. » 3

Les anciens moines regrettaient tout accroc à l'évangile, et même
aux observances, et ils s'affligeaient de toute manifestation de médiocrité.

Pourtant, en même temps, ils ne s'en scandalisaient pas.
Puisque Pachôme est plusieurs fois évoqué dans les collections
arméniennes des apophtegmes, et que cette évocation du fondateur
du cénobitisme, si sage, si humble et si charismatique, est une de
leurs caractéristiques, je pense pouvoir citer ici un épisode de la
Vie de saint Pachôme et de saint Théodore, car il reflète bien la doctrine
des apophtegmes arméniens :

A la demande de Macaire, supérieur du monastère de Pachnoum,
abbâ Orsisios avait dit à Théodore de se rendre pour quelque temps
dans ce monastère, en vue d'y travailler à la boulangerie des moines

1 Arm X, 34 R ; Alph, 92 : 344 C ; S 438 : 614.
1 Arm IX, 18 ; S* 66 : 729.
3 Arm X, 42 ; Alph, Poemen 23 : 328 C ; PJ X, 48 ; 921 C ; S 601 : 677 ;

PE IV, 48, A, 5 : 654.



34 LOUIS LELOIR

et avec eux : « Après la Pâque donc, Théodore se rendit » au dit monastère.

Or, comme il était encore dans le bateau, un frère qui ne le
connaissait pas «s'approcha de lui qui était assis, et le voyant humble
et tranquille comme un novice, lui dit : « Combien de temps as-tu
passé chez les frères ?» —¦ « Peu de temps », répond Théodore. Le
frère dit : « Savais-tu le métier de boulanger avant d'entrer au monastère

?» — « Superficiellement, oui. » — « Eh bien, reprit le frère, si,

quand tu seras entré dans la boulangerie, tu en vois qui rient
abondamment ou se disputent, car dans le coenobion aussi il y a des gens
de toute sorte, ne te scandalise pas ; mais attache-toi à ton ouvrage
et aux frères vigilants. » — « Bien, répond Théodore. » x

Ici, il est question de boulangerie. Ailleurs, ce sera le jardin ou la
buanderie, ou le réfectoire, ou même la sacristie. De tout temps, il y
a eu des moines n'accomplissant qu'à moitié le programme d'ascèse

qui leur est proposé. Les moines cherchent Dieu, et même marchent
vers lui, mais avec des zigzags, en esquissant souvent un pas en
arrière après deux pas en avant, ou même parfois deux pas en arrière

pour un pas en avant. Dans ces circonstances, le vrai moine met en

pratique le conseil de l'interlocuteur de Théodore : sans juger qui que
ce soit, ni se scandaliser, il s'attache à son ouvrage, aux frères
vigilants, et aux observances prescrites.

Quelques grands principes, évoqués parfois par les Pères,
commandent une telle patience et tolérance. Ainsi la règle formulée par
Poemen, et essentielle dans la spiritualité des Pères : « TevoO oùtoîç tu-
ttoç kcù uf| vouoeérriç », « Sois pour eux un exemple, et non un
législateur. » Cette recommandation de Poemen est d'autant plus
remarquable qu'elle est une réponse à un moine invité par des frères à leur
faire des remarques. Poemen dit : « Non » ; garde-toi de les corriger ;

mais « accomplis d'abord l'œuvre » que tu voulais leur conseiller ;

« s'ils veulent vivre, ils verront d'eux-mêmes » quel est leur devoir.*
Autre principe : « 'H itovnpfa Tr|v irovrìpi'ccv oùòauuù; àvaipeî» «La méchanceté

ne chasse nullement la méchanceté » 3 et « un démon ne chasse

pas un autre démon. » 4 On ne chasse pas les démons de l'orgueil et
de la luxure —¦ ceux dont il est question le plus souvent chez les
Pères — par les démons de la dureté et du despotisme tyrannique.
Surtout, les Pères distinguaient fort bien l'impatience du saint

1 A.-J. Festugière, O.P., Les Moines d'Orient, IV/2, La première Vie
grecque de S. Pachôme, Paris, 1965, p. 226, § 121.

2 Arm X, 112 R ; Alph, Poemen 174 : 364 C ; S 452 : 623 ; PE IV, 38, V,

15 : 569. Cf. Outtier : Patéricon, II, 101, p. 315 : « Si tu habites avec des frères,
ne leur commande en aucune chose, pour que tu ne perdes pas ton fruit ».

3 Arm XVI, 7 R ; Alph, Poemen 177 : 365 A ; PJ X, 53 : 921 D ; PE II,
40, 6 : 367.

4 Arm V, 36 ; PJ V, 28 : 880 D ; NAU 180 ; PE III, 38 A, 17-20 : 498.
Cf. Mt 12, 26.



LES ORIENTATIONS ESSENTIELLES DE LA SPIRITUALITE 35

vis-à-vis du péché de sa patience vis-à-vis du pécheur. Un texte des
Instructions de Dorothée de Gaza est très suggestif à cet égard :

« Les saints sont-ils donc aveugles Ne voient-ils pas les péchés
Oui hait la faute autant que les saints Et pourtant, ils ne haïssent

pas le pécheur, ils ne le condamnent pas, ils ne s'en détournent pas.
Au contraire, ils compatissent, l'exhortent, le consolent, le soignent
comme un membre malade ; ils font tout pour le sauver. Voyez les

pêcheurs : quand, avec leur hameçon jeté dans la mer, ils ont pris
un gros poisson et qu'ils perçoivent son agitation et sa révolte, ils
ne le tirent pas aussitôt et inopportunément, car la ligne casserait
et tout serait perdu. Mais ils lui donnent adroitement du fil et le
laissent aller où il veut. Quand ils se rendent compte qu'il a perdu sa
force et que son ardeur s'est calmée, ils se mettent à le tirer peu à peu.
De même les saints attirent le frère par la patience et la charité,
au lieu de le repousser loin d'eux avec mépris. Lorsqu'une mère a un
enfant difforme, elle ne se détourne pas de lui avec dégoût ; elle
prend plutôt plaisir à le parer et fait tout pour le rendre gracieux.
C'est ainsi que les saints protègent toujours le pécheur, le disposent
et prennent en charge pour le corriger au moment opportun et
l'empêcher de nuire à un autre ; de cette manière, eux-mêmes
progressent davantage dans la charité du Christ. » I

La « discrétion » des Pères se présente donc tout d'abord comme
une finesse pédagogique, s'exprimant surtout dans la longue patience
et l'extrême indulgence avec lesquelles ils forment les candidats
à la vie monastique ; elle est, comme disent les collections
arméniennes, un « discernement de miséricorde »2. Cette éducation
spirituelle comportait d'ailleurs un don du cœur, une réelle affection
pour le disciple, toujours appelé, dans la version arménienne, non
« ordi », « filius », mais « ordeak », « filiolus », « (mon) petit enfant ».

Les exigences des Pères du Désert sont des exigences d'amour. Leur
discernement est donc très positif, car il part d'un préjugé favorable
et d'un désir d'accueil ; on « discerne » en vue d'encourager, d'aider, de
favoriser, de stimuler, non en vue de rejeter ou d'attrister. La Bruyère
disait : « Ayez du cœur ; vous aurez toujours assez d'esprit. » Les
Pères du Désert étaient persuadés de la vérité de cette parole ; ils
cherchaient à être d'abord des gens de cœur, et ils montraient en
cela beaucoup d'esprit.

1 VI, 76. Edition et traduction par Dom. L. Regnault et Dom J. de
Préville (Sources Chrétiennes, 92), Paris 1963, p. 280-283. J'ai modifié quelques
détails de la traduction.

; Arm V, 6 A ; Alph, Nicon : 309 A ; PE II, 46, 7 : 400.



30 LOUIS LELOIR

b) Souplesse d'adaptation à Vévénement

La finesse des Pères se manifestait encore dans leur manière de
résoudre certains problèmes délicats que connaît toute vie monastique,
et notamment ceux de l'obéissance. Le Père Yves de Montcheuil a fort
bien écrit : «... Le but de l'obéissance religieuse n'est pas de mettre
entre les mains des supérieurs des instruments faciles à manier, elle
est de faire de la volonté de l'homme un holocauste digne d'être uni
à l'obéissance du Christ » '. Distinguons service et servitude ; acceptons
de servir, refusons de nous asservir. « Servir » demande, chez le sujet,
beaucoup d'esprit de foi, de pauvreté, d'accueil et de disponibilité ;

ce sont là des dispositions primordiales sur lesquelles on ne saurait
trop insister. « Ne pas s'asservir » exige, d'autre part, liberté d'esprit,
courage, lucidité, pondération et réflexion. Les conseils de saint
Benoît sur l'obéissance immédiate doivent être suivis à la lettre
pour ce qui est de l'obéissance intérieure ; mais, pour ce qui est de
l'obéissance extérieure, un temps de pensée, de dialogue et d'adaptation
sera souvent requis. Si une telle conception de l'obéissance demande
tant de qualités chez l'inférieur, il va de soi qu'elle n'en demande

pas moins chez le supérieur ; il lui faut évidemment de la fermeté,
mais aussi beaucoup de dépossession de lui-même, de souplesse,
d'intelligence et d'humilité, car il s'agit de reconnaître le plan de Dieu
sur chacun, et de l'accepter : « Respecter la conscience du prochain
engendre l'humilité », disait abbâ Isaïe 2 ; c'était un principe
fondamental chez les Pères du Désert. Pourtant, peu de supérieurs peuvent
réunir tant de précieuses qualités, surtout à jet continu ; tous sont
faillibles et peuvent commettre des erreurs de gouvernement et,
s'il y a heureusement, et en grand nombre, des supérieurs qui ont
un souci d'écoute de la vocation personnelle de chacun de leurs
religieux, il y en a aussi qui n'en tiennent que médiocrement compte
ou même pas du tout, moins d'ailleurs par mauvaise volonté que par
manque d'humilité ou d'intelligence. Un moine ou rehgieux qui fait
vœu d'obéissance se sait exposé à devoir subir parfois des supérieurs
maladroits, voire même butors, et à recevoir, au moins de temps à

autre, des ordres mal adaptés. Que faisaient nos Pères en ces circonstances

Lorsqu'un tel commandement n'avait d'effet que pour
eux-mêmes, les Pères y voyaient un moyen de croître en humilité et,
parfois après objections raisonnables, d'autres fois sans retard, ils
cherchaient à l'exécuter avec générosité et foi. Mais il pouvait arriver
que l'effet d'un ordre entraînât des désastres pour le prochain.
Les Pères, alors, non seulement étaient beaucoup plus circonspects,

1 Le « Ressentiment » dans la vie morale et religieuse d'après M. Scheler,
dans Recherches de Science religieuse 27 (1937), P- 3r3-

2 Ci. Dorothée de Gaza : Instructions IV, 56 (voirp. 43, note 1), p. 240-241.



LES ORIENTATIONS ESSENTIELLES DE LA SPIRITUALITE 37

mais ils parvenaient même parfois à se tirer d'affaire avec une
élégance consommée, qui est tout à l'honneur de leur sagesse et de leur
humour. Ici encore, je citerai une anecdote évoquée dans les deux
collections arméniennes, mais fort peu attestée en dehors d'elles,
et tout à fait caractéristique :

Un solitaire prudent et saint, venu d'autre part, voulait établir
sa demeure au Désert des Cellules, mais aucune cellule n'était libre.
Un ancien cependant, qui avait deux cellules, mit à sa disposition
celle qu'il n'occupait pas, lui disant qu'il pouvait y demeurer tant
qu'il n'aurait pas trouvé autre chose. Or, en partie à cause de sa
renommée et de sa vertu, en partie parce qu'il était étranger, le

nouveau venu reçut bientôt de nombreuses visites de moines qui
venaient lui demander conseil et lui apportaient tout ce qui était
nécessaire à sa subsistance. L'ancien qui l'avait accueiUi, et qu'on
venait fort peu voir, en conçut une terrible jalousie. A bout de

patience, il dit un jour à son disciple : « Va trouver notre hôte, et
dis-lui : « Quitte cette maison, car j'en ai besoin. » Le disciple se voyait
chargé là d'un message fort désagréable ; il savait celui-ci dicté par
des motifs qui n'avaient rien d'élevé ; il se rendait compte, en outre,
que cette mesure brutale mettrait le moine étranger dans une situation
très gênante et qu'elle serait un scandale pour les autres Pères. Il
obéit pourtant, mais avec intelligence, car, allant trouver le solitaire,
il lui dit : « Mon père m'a envoyé m'informer si vraiment rien ne te
manque. » Le moine répond : « Dis-lui de ma part : « Je me
recommande, père, à tes prières, car j'ai mal à l'estomac, et c'est fort pénible

» Au retour, le frère dit à son père : « Le solitaire m'a répondu :

« Je vais me mettre à la recherche d'une autre cellule, et je m'en irai
dans deux jours. » A quoi le père répond : « Retourne, et dis-lui : « Si
tu ne t'en vas pas de toi-même, je viendrai et te chasserai, contre
ton gré, à coups de bâton » Chargé de ce message, plus déplaisant
encore que le premier, le disciple repart et dit au solitaire : « Mon
père a donc appris de moi que tu es malade ; il s'en est fort affligé et
m'a envoyé te faire visite et prendre de tes nouvelles. » Le solitaire
répond : « Retourne et dis à ton père de ma part : « Grâce à tes
prières, je me porte maintenant beaucoup mieux. » Le disciple
revient et dit à son père : « Le solitaire demande : « Permets-moi de
rester jusque Dimanche, et alors je m'en irai. » Mais, le Dimanche venu,
le solitaire n'était pas parti ; l'ancien prit donc son bâton, et U voulait
sortir pour aller expulser son hôte. Le disciple s'interposa : « Laisse-
moi partir le premier, de peur qu'il n'y ait là quelqu'un d'autre, et
qu'il ne soit choqué de ton attitude. » Et, prévenant son père, il
arrive le premier chez le solitaire et lui dit : « Mon ancien vient te
faire visite, en vue de te prendre et conduire dans sa cellule. » En
apprenant cette charité de l'ancien, le solitaire sortit à sa rencontre



38 LOUIS LELOIR

et, le voyant à distance, il se prosterna et dit : « Ne te fatigue pas,
père ; je viens à ta sainteté ; veuille me pardonner à cause du Christ. »

Et, dit le récit, Dieu, voyant les œuvres du jeune disciple, lui accorda
le pardon des fautes de son père ; il mit dans le cœur de celui-ci la

componction, si bien qu'il jeta le bâton qu'il avait à la main, s'approcha

promptement du solitaire, l'embrassa, le conduisit dans sa

cellule et l'aima. Puis, prenant à part son disciple, il lui demanda :

« Ne lui as-tu donc rien dit de ce que je t'avais prescrit de lui dire
¦—• Non, rien, père. » L'ancien s'en réjouit beaucoup et, après avoir
fait honneur à son hôte et l'avoir laissé partir, il tomba aux pieds de

son disciple en lui disant : «Désormais tu es mon père, et je suis ton
disciple, car, à cause de ta sagesse, nos âmes à tous deux ont été
sauvées. »J

Cette manière d'agir du disciple se rattache à un principe, lui
aussi fondamental chez les Pères : « Mieux vaut vraiment la discrétion

(c'est-à-dire, ici, le discernement des circonstances)... qu'une
parfaite observation de la loi. »2

Conformément au même principe, les Pères auront du mensonge
une conception qui est de nature à faire froncer le sourcil aux moralistes

un peu pointilleux, mais qui réjouira peut-être les gens de
bon sens :

Répondant à une question de l'abbé Agathon, Alonius lui dit :

« Si tu ne dis jamais de mensonge, tu commettras beaucoup de
péchés ». Agathon demande : « Comment » Alonius répond : « Un
homme qui a commis un homicide vient chercher un refuge chez toi.
Or la police le recherche, en vue de l'exécuter ; les policiers t'interrogent

: « Le meurtrier n'est-il pas venu chez toi » Si tu ne dis aucun
mensonge, tu le livres à la mort par ta parole. Demeure plutôt sans
une telle responsabilité devant le Seigneur, remets-lui le soin de cette
âme et ne confie qu'à lui ta pensée » 3. Peut-être pouvons-nous
retrouver ici l'application d'un autre principe, explicitement formulé :

Mieux vaut enfreindre un commandement mineur pour assurer
l'observation d'un commandement majeur; «mieux vaut enfreindre
un commandement que d'en enfreindre beaucoup » 4.

1 Arm X, 23 ; Nau 451. Ma traduction de l'arménien est assez large. On
trouvera une traduction plus stricte, faite sur le grec, dans Dom L. Regnault :

Les Sentences des Pères du Désert, Nouveau Recueil, Abbaye Saint Pierre de
Solesmes, 1970, p. 68-69.

2 Arm X, 151 ; S 277 : 809.
3 Arm X, 20 ; Alph, Alonius 4 : 133 A. Cf. Dorothée de Gaza : Instructions

IX, 102 (voir p. 43, note 1), p. 330-331. Après avoircité cet apophtegme d'Alonius,

Dorothée dit prudemment : « Si l'on se trouve ainsi pressé par la nécessité,
on ne doit pas pour cela tenir le mensonge pour négligeable, mais le regretter,
le pleurer devant Dieu... Il faut surtout que cela n'arrive que rarement, une
fois entre mille... »

4 Arm X, 56 R ; PJ X, 93 : 929 B ; Nau 224 ; S 294 ; 550 ; PE IV, 19, A, 6 :

342-



LES ORIENTATIONS ESSENTIELLES DE LA SPIRITUALITE 39

c) Mesure dans l'ascèse

Si réfléchis, prudents et avisés dans la conduite des âmes, les
Pères ont mis aussi beaucoup de mesure dans l'organisation de leur
programme d'ascèse. Au moment où je commençais à étudier les
collections arméniennes des apophtegmes, le chanoine Draguet
m'a dit un jour qu'à son avis, toute la spiritualité des Pères du
Désert se ramenait à la sentence d'abbâ Poemen : Ta îmépueTpa navra
tûiv òaiuóvaiv eioi'v, « Tout ce qui est au-delà de la mesure vient des
démons » *. Bien des préjugés seraient ici à redresser, car nous avons
souvent tendance à prêter à tous les Pères du Désert des performances
et des excentricités qui n'ont été le fait, ni des plus sages ni des plus
saints. Un moine aussi excessif et véhément que Shenouté représente
un écart vis-à-vis de l'authentique tradition des Pères du Désert.
Aussi n'est-il jamais cité, je crois du moins, dans les « Paterica »

arméniens.

Sans doute jugerions-nous l'ascèse de ces solitaires avec plus de
sérénité et d'objectivité si nous nous rendions mieux compte, tout
d'abord, que la plupart des moines d'Egypte venaient de milieux
extrêmement pauvres et qu'ils avaient été habitués à une vie très
dure, plus dure parfois que celle qui leur était proposée au désert.
L'un d'entre eux ne faisait aucune difficulté à l'avouer à Arsène :

il avait été jadis gardien de troupeaux, dormait à la belle étoile et
par terre, mangeait du pain sec et, de temps en temps, un peu de
poisson, buvait l'eau du Nil ; il se disait venu « de nombreuses
tribulations à un grand repos », et reconnaissait avoir maintenant ce qu'il
ne s'était jamais vu auparavant assuré2 : une cellule et un lit, un
minimum de nourriture et de l'eau non polluée.

Antoine disait, sans hésiter, que bien des gens, malgré des austérités

multiples, sont loin de la voie de Dieu, simplement parce qu'ils
ont manqué de discrétion 3. Un autre ancien disait de même : «

Nombreux sont ceux qui se sont épuisés (en austérités) et qui, néanmoins,
s'en sont allés stériles et vides, parce qu'ils avaient manqué de

discrétion. » 4

Poemen déconseillait les excès d'ascèse, et il regrettait de s'y
être laissé aller comme jeune moine, ne mangeant qu'un jour sur
deux, voire même un jour sur quatre et, beaucoup plus rarement,
un seul jour par semaine. Il disait plus raisonnable de manger une

1 Arm X, 36 R, e ; Alph, Poemen 129 : 353 D ; S 286 : 810 : PE III, 31, A,
9 : 373-

2 Arm XV, 51 ; Alph, un Romain 1 : 385 C ; PJ X, 76 : 925 B ; PE IV,
46 A, 1-16 : 643.

3 Arm X, 1 ; Alph, Antoine 8 : 77 B ; PJ X, 1 : 912 B.
4 Arm X, 156 a ; Nau 222 ; PJ X, 91 : 928 D ; S* 33 : 715.



40 LOUIS LELOIR

fois chaque jour, et modérément, de manière à éviter la satiété *.

Et un autre apophtegme des collections arméniennes donne ce

programme d'ascèse : chaque jour, à l'heure de none, manger et boire
modérément, « parler avec mesure, prier, psalmodier, veiller,
avoir miséricorde pour les veuves et les orphelins. Trois vertus
dépassent toutes les autres : la miséricorde, la prière et le jeûne.
La miséricorde est supérieure à la prière et celle-ci au jeûne... » 2.

Au scandale de Pères moins discrets, Poemen autorisera un jeune
moine à un travail jugé peu monastique, parce que c'est le seul
travail qui équilibre et épanouit ce moine 3. Les meilleurs des Pères
du Désert avaient déjà compris combien il importe de laisser celui qui
cherche à orienter sa vie découvrir et exprimer son propre objectif.
Si vraiment il n'a pas les possibilités de l'atteindre, on tentera de
l'en dissuader. S'il peut l'atteindre, on l'aidera à le réaliser, tout
en veillant à harmoniser cet épanouissement personnel au bien
commun. Comme le disait un jour un de mes confrères à un évêque
(et cela vaut autant pour les moines que pour les prêtres diocésains) :

« Ne visez pas seulement à avoir des prêtres pour des postes, mais
aussi des postes pour vos prêtres », c'est-à-dire des postes qui répondent

à leurs aspirations profondes et à leurs besoins. Chacun a son
rôle dans la construction du monde ; ce n'est pas toujours celui que
l'évêque ou le supérieur entrevoit au premier instant ; il doit
respecter en chacun l'appel particulier de Dieu, tout en veillant à

discipliner et purifier les attraits.
A quelqu'un dont les forces physiques sont très limitées, qui ne

peut ni jeûner, ni veiller, ni travailler, Joseph de Panépho dira :

« Si tu ne peux faire ces choses, garde-toi du moins de juger ton
prochain, même pour une seule œuvre, et tu vivras par la volonté de
Dieu » 4. A un autre qui disait : « Je n'ai pas mangé de viande depuis
trente ans », Minas répondait : « Combien d'années y a-t-il que tu
n'as pas jugé ton frère, ni dit une parole inutile »5.

Un moine du nom d'Hilarion refusait la viande qu'Epiphane,
moine et évêque de Chypre, lui offrait : il objectait en effet : « Depuis
que je porte cet habit monastique, jamais je n'ai mangé de viande. »

«Et moi», répondit Epiphane, «depuis que j'ai reçu cet habit, je
n'ai jamais laissé quelqu'un se coucher dans une inimitié contre moi,

1 Arm X, 53 ; Alph, Poemen 31 : 529 C ; PJ X, 44 : 920 C ; S 101 : 477 ;

PE II, 18, 4 : 160 ; Arm XIV, 5 R ; Outtier : Patéricon, I, 44, p. 309.
2 Arm JL, 121.
3 Arm X, 41 ; Alph, Poemen 22 : 328 A ; PJ X, 46 : 920 D ; S* 76 : 733 ;

PE IV, 44 A, 1-5 : 636.
4 Arm X, 15 R ; Alph, Joseph de Panepho 4 : 229 A ; PJ X, 31 : 918 A;

S 368 : 580 ; PE III, 2, B, 2 : 23.
5 Arm IV, 23 R.



LES ORIENTATIONS ESSENTIELLES DE LA SPIRITUALITE 4I

et je ne me suis jamais couché dans l'inimitié contre quelqu'un. »

« Pardonne-moi », conclut Hilarion ; « ta manière de vivre est préférable

à la mienne. » ».

Les Pères savaient d'ailleurs qu'à trop chercher à mater le corps,
et à le priver du nécessaire, on le préparait à prendre sa revanche :

« Si ton corps est malade, donne-lui ce dont il a besoin, et nourris-le ;

si tu commets la sottise de (trop) le tourmenter, il finira par te réclamer
des nourritures (coûteuses), que tu ne pourras lui fournir, et il te
sera à charge »2. Il est peu intelligent d'imposer aux gens des privations

qui les obligeront à des médicaments, à des consultations
interminables de médecins et à des séjours dispendieux en clinique.
Surtout, les Pères se rendaient compte que des mortifications exagérées,

au lieu d'aider l'essor de l'âme, peuvent l'entraver. Si elles
enlèvent au moine son équilibre physique, elles augmenteront les

tentations, au lieu de les diminuer. Dieu, dit un apophtegme, « ne
se complaît pas dans un labeur téméraire » ; une mortification
généreuse, mais modérée et adaptée aux forces de chacun, et une mesure
juste de prière sont des manifestations d'humilité de gens qui savent
qu'ils ne peuvent rien obtenir sans la grâce de Dieu : « Ce n'est pas
par tes efforts et tes labeurs que tu peux être délivré de tes pensées,
mais par la miséricorde de Dieu » 3.

Le dernier traité des « Paterica » arméniens relate à cet égard le

témoignage de Pachôme. Un ange lui était apparu, alors qu'il vivait
encore seul dans une grotte. Il l'avait invité à rassembler des solitaires
en communauté et à vivre avec eux. Et l'ange lui donnait ces directives

: « Tu donneras à boire et à manger à chacun selon ses besoins,
et tu prévoiras pour chacun un travail proportionné à ses forces.
Tu n'empêcheras ni de jeûner ceux qui le désirent, ni de manger ceux
qui le préfèrent. Tu passeras ta journée à t'occuper de leur formation
spirituelle, et tu veilleras à la ferveur de leurs prières. Tu fourniras
aux plus anciens des habitations où ils pourront demeurer à trois,
et tu leur donneras pour nourriture tout ce qu'Us demanderont » 4.

Ce texte manifeste un respect remarquable du don spirituel de

chacun, de sa vocation propre, de son originalité ; les Pères du Désert
n'ont pas été inférieurs à nos contemporains à cet égard. Ils leur
ont même été supérieurs, car ils n'ont jamais été les esclaves d'un
groupe, ce que sont malheureusement beaucoup de gens aujourd'hui.

d) Joie
Sans doute comprendra-t-on que, dans de telles conditions, la

spiritualité des Pères du Désert n'a nullement été la spiritualité de

> Arm IV, 18 ; Alph, Epiphane 4 : 164 C ; PJ IV, 15 : 866 B.
2 Arm X, 69 R ; Nau 592/49 ; PE II, 18, 10 : 162.
3 Arm V, 17 R ; PJ V, 40 : 886 A ; Nau 174 ; S* 20 : 708 ; PE II, 26, 9 : 217.
4 Arm XIX, 21.



42 LOUIS LELOIR

refoulement qu'on imagine parfois. Deux moines, pris de repentir
quelque temps après avoir abandonné la vie monastique et s'être
méconduits dans le monde, étaient venus confesser spontanément
leurs fautes aux Pères et avaient demandé qu'on leur imposât des

règles de pénitence. Elles leur furent prescrites identiques à tous
deux. Or, au terme de cette pénitence, qui dura un an, l'un des deux
moines était très pâle et paraissait exténué ; l'autre, au contraire,
avait une mine resplendissante. On leur demanda quelles pensées ils
remuaient durant leur temps de réclusion ; l'un répondit : « Je
songeais aux péchés que j'ai commis et aux tourments qu'ils me
préparent ; aussi mon corps et mes os se sont-ils desséchés » ; l'autre
dit : « Je rendais grâce à Dieu, qui m'a délivré de cette turpitude et des

tourments éternels, pour me ramener à cette vie angélique ; je pensais
à Dieu, et j'étais dans la joie ». Les Pères dirent : « Les deux formes
de pénitence sont bonnes, car s'attrister de ses péchés est bien ;

mais se réjouir d'avoir renoncé au monde et au péché est mieux
encore »I.

e) Place parmi les vertus

Conçue et pratiquée de cette manière, la discrétion avait, dans la
doctrine des Pères, une place de premier plan : « la plus haute de

toutes les vertus est la lumière de la discrétion », dit un apophtegme 2,

et c'est là « l'œuvre du solitaire » 3, affirme un autre. Et Dorothée de
Gaza explique et insiste : «Car les vertus sont un milieu ; c'est la
voie royale » 4.

Ces dernières citations nous invitent cependant à rechercher une
précision plus grande. Saint Jacques demande qu'on ne néglige
aucune vertu : « Aurait-on observé la Loi tout entière, si l'on commet
un écart sur un seul point, c'est du tout qu'on devient justiciable »

(2, 10). Sans doute est-ce dans l'esprit de cette recommandation de
saint Jacques que Jean Colobos écrivait : « Je désire que l'homme
prenne un peu de chaque vertu, et ne fasse pas comme certains
qui s'attachent à une seule vertu, s'y cantonnent et n'exercent que
celle-là, en néghgeant les autres »...5. Dorothée de Gaza commente cette
parole : «... qui veut bâtir sa maison pour s'y abriter, doit la
construire de chaque côté et l'assurer de toutes parts... il doit d'abord
poser le fondement, qui est la foi. Car « sans la foi, dit l'apôtre, il est
impossible de plaire à Dieu » (He 11, 6). Puis, sur ce fondement, il

1 Arm V, 22 R ; PJ V, 34 : 882 D ; Nau 186.
2 Arm X, 123 ; Nau 106 ; S* 198 : 774 ; S* 279 : 809 ; PE III, 31, A, 4 : 372
3 Arm X, 105 ; Nau 93 ; S* 307 : 816 ; PE III, 31, A, 3 : 372.
4 Instructions X, 106 (voir p. 43, note 1), p. 340-341.
5 Arm l, 32 ; Alph, Iohannes Colobos 34 : 216 A ; PJ I, 8 : 855 C.



LES ORIENTATIONS ESSENTIELLES DE LA SPIRITUALITÉ 43

doit bâtir un édifice bien proportionné. A-t-il l'occasion d'obéir
qu'il pose une pierre d'obéissance Un frère vient-il à s'irriter contre
lui qu'il pose une pierre de patience Ainsi, de chaque vertu qui
se présente, il doit mettre une pierre à son édifice, et l'élever de la
sorte tout autour avec une pierre de compassion, une pierre de
retranchement de la volonté, une pierre de mansuétude, et ainsi de suite...

» Le bâtisseur doit aussi poser chaque pierre sur du mortier, car
s'il mettait les pierres les unes sur les autres sans mortier, elles se

disjoindraient et la maison tomberait. Ce mortier c'est l'humilité,
car il est fait avec la terre, que tous ont sous leurs pieds... Une vertu
sans humilité n'est pas une vertu... La maison doit avoir encore ce
qu'on appelle des chaînages : il s'agit de la discrétion qui consolide
la maison, unit les pierres entre elles et resserre le bâtiment, tout en
lui donnant beaucoup d'apparence. Le toit, c'est la charité, qui est
l'achèvement des vertus, comme le toit est l'achèvement de la maison

» '.
Humilité, discrétion et charité sont donc les trois vertus qui

assurent, selon les Pères, la solidité, la cohésion et l'achèvement de
l'édifice spirituel des vertus ; la discrétion est vraiment en excellente
compagnie. Le motif de ce relief est sans doute, outre l'intuition
charismatique des Pères du Désert, la place du discernement dans
la morale néo-testamentaire. De fait, dans son ouvrage Christ et le

Temps. Temps et Histoire dans le christianisme primitif, Oscar
Cullmann écrivait, dès 1947 : « C'est le Saint-Esprit qui doit amener le

croyant à marcher selon l'Esprit, mais, chez l'apôtre (saint Paul),
cette action n'est jamais définie sous forme de commandements
nouveaux. Au contraire, l'action du Saint-Esprit se manifeste tout
d'abord dans le ookiuóTeiv, c'est-à-dire dans la capacité de prendre,
dans toute situation donnée, la décision morale conforme à l'Evangile,
et cela en connaissance de l'histoire du salut dans laquelle le Saint-
Esprit représente un élément décisif. Ce ÒOKiuóZew est la clé de toute
morale néo-testamentaire » (p. 164). Un ouvrage récent, du Père
Gérard Therrien, nous livre une étude fouillée du Discernement dans
les Ecrits pauliniens 2. L'auteur insiste sur le caractère très concret du
òoKiuàZeiv : il s'agit de discerner, dans l'aujourd'hui et le moment
présent de situations qui changent, « quelle est la volonté de Dieu,
ce qui est bon, ce qui lui plaît, ce qui est parfait » (Rom, 12 : 2). Un tel
don suppose à la fois l'expérience, l'intuition et l'œuvre de l'Esprit ;

il est le fruit d'une maturation en nous du travail de la grâce. Il
demande beaucoup de souplesse, car il substitue à l'application

1 Dorothée de Gaza : Instructions XIV, 150-151, (voir p. 43, note 1)

p. 422-425.
2 (Etudes Bibliques), Paris 1973.



44 LOUIS LELOIR

rigide et matérielle des lois l'attention à l'événement, l'examen
cordial et bienveillant des circonstances et des intentions, et des

moyens de les accorder au mieux, dans une situation précise, au
dessein de Dieu. Selon le P. Therrien (p. 60), ce « discernement de ce

qu'il convient de faire hic et nunc pour réaliser la volonté de Dieu »

serait « l'apport original de la pensée paulinienne ». J'ajouterai
simplement à ce jugement que, dans toute l'histoire du christianisme,
les plus grands des Pères des Déserts d'Egypte ont sans doute été
les meilleurs témoins de l'utilisation de ce discernement, de cette
dokimasie. A une époque où nous réclamons, et à juste titre, non une
morale de bureau, mais une morale adaptée ou, comme on dit, collée
au réel, et respectueuse de toutes les valeurs humaines, cette «

discrétion » revêt une valeur particulièrement significative.

2. AUTHENTICITÉ

Dans la version grecque des Septante, « 6oKiuàZéiv » traduit l'idée
de soumettre à l'épreuve, de choisir, d'éprouver par le feu, de purifier,
de discerner ce qui est authentique de ce qui doit être rejeté au rebutI.
Tel était d'ailleurs le sens chez les Grecs : « Discerner moyennant une
épreuve au terme de laquelle on rejette le faux et le mauvais pour
retenir l'authentique et le bon »2. Nous retrouvons ce sens chez saint
Paul, lorsque, par exemple, dans II Cor. 8:8, il se dit : « tò Trjc

ûueTÉpaç àYcnrnc ivrimov SoKiuàZujv, cherchant à discerner l'authenticité
de votre charité ». Tout naturellement donc, le culte du discernement,
de la discrétion, par les Pères du Désert, provoquera chez eux la
recherche constante d'une autre vertu, l'authenticité.

Son exigence a été mise en évidence par Silvain dans une formule
très simple : « Malheur à l'homme qui porte un nom plus grand que
ses œuvres » 3, qui, notamment, porte l'habit de moine, sans en avoir
les vertus et la vie. Rapportant une sentence de l'abbé Ammonas, et
la faisant sienne, Poemen dit : « Un homme peut demeurer cent ans
dans sa cellule, sans apprendre comment il faut y demeurer » 4. Et
Pambo, venu à Alexandrie à la demande de l'archevêque Athanase,
et rencontrant dans la ville une prostituée, pleure certes sur le sort
de cette âme, mais aussi parce qu'il n'a pas atteint, dans son effort
pour plaire à Dieu, le zèle que cette femme déploie pour plaire aux
hommes 5.

1 Ibidem, p. 26.
2 Ibidem, p. 15.
3 Arm X, 57 b ; Alph, Silvain 10 : 412 B.
4 Arm II, 37 R ; Alph, Poemen 96 : 345 A ; S 498 a : 637 ; PE I, 41, 8 : 372.
5 Arm III, 12 R ; Alph, Pambo 4 : 369 B ; PJ III, 14 : 862 B ; PE III,

4, B, 3 : 77-



LES ORIENTATIONS ESSENTIELLES DE LA SPIRITUALITE 45

Les moines d'Egypte ont la plus grande estime de leur vocation ;

ils disent que, par la virginité et la prière incessante, elle est une vie
angélique ; les moines ont pour mission de remplacer dans la louange
de Dieu les anges déchus '. Aussi sera-ce une gloire pour un roi de
devenir moine, mais une honte pour un moine de retourner au
siècle, même s'il doit y devenir roi 2.

Ils remarquent pourtant, d'autre part, que beaucoup de gens du
monde n'acceptent aucune compromission avec le mal, et vivent
même dans une sainteté pleine de gravité et de miséricorde, alors que
l'on rencontre parfois des moines gloutons, fornicateurs et sans charité.

Parce qu'ils portent l'habit monastique et le nom de moines,
et qu'ils font beaucoup de prières, on les considère comme des gens
parfaits. En réalité, l'oubli de la pénitence en vue de laquelle Dieu
les a appelés à la vie monastique, et la négligence de la volonté de Dieu,
à laquelle ils préfèrent leur propre volonté, les dirigent droit vers
l'enfer. Il est en effet bien des péchés que Dieu supporte de la part des

mondains, car tant de circonstances les excusent Les anachorètes,
au contraire, n'ont aucune excuse à alléguer, et ils seront, dès lors,
jugés plus sévèrement 3.

3. Feu

Malgré le rôle capital de la discrétion dans la spiritualité des

Pères, il ne peut être question d'édulcorer leur message ni de voir dans
leur souci de mesure un accueil de la médiocrité. Leur vie était, au
contraire, très austère : « Je porte l'habit depuis soixante-dix ans,
disait Théodore de Phermé, et pas un seul jour je n'ai goûté le repos » 4.

Aucun moine ne peut espérer recevoir le sceau de l'Esprit saint sans
afflictions et fatigues, dit un autre apophtegme 5.

a) Vie de feu
Or ce zèle coûteux est exprimé par une image caractéristique,

celle du feu. Seuls vont rapidement et sûrement vers le Seigneur
ceux qui se dirigent vers lui avec des ailes de feu 6. Et le moine doit
avoir en lui-même un feu, celui de la divine charité, grâce auquel il
brûlera toutes ses passions 7.

1 Arm I, 23 R a ; PE I, 22, 12 : 201.
2 Arm X, 94 ; PE I, 31, 3 : 271.
3 Arm I, 73 R et 74 R ; Guy 604 ; S 284 : 548.
4 Arm VII, i ; Alph, Théodore de Phermé 2 : 188 A ; PJ VII, 5 : 893 C ;

S 211 : 518 ; PE I, 41, 10 : 373.
5 Arm VII, 30 R.
6 Arm XVIII, 85; Alph, Iohannes Colobos 14: 208 C; PJ XVIII, 8:

981 A ; S* 39 : 717 ; PE I, 25, 5 : 215.
7 Arm XIX, 23 R ; Nau 113 ; S* 317 : 817 ; PE III, 31, A, 13 : 373. Voir

de même Arm X, 39 R.



46 LOUIS LELOIR

b) Prière de feu
Le feu est évoqué notamment à propos de la prière, qui ne peut

être molle, mais doit être, au contraire, extrêmement fervente. Les
dix doigts de l'abbé Joseph de Panépho devenaient dix lampes
ardentes, lorsqu'il priait '. Un frère, au désert de Scété, arrivant
chez Arsène et regardant indiscrètement par la fenêtre, l'avait vu
tout en feu 2. Un moine, d'abord évêque, mais qui, dans une période de

persécution, mis à la torture, avait finalement accepté de sacrifier
aux idoles, était venu expier sa faute au désert. A la suite de quarante-
huit ans d'austère pénitence, il éprouvait enfin le pardon et la consolation

du Seigneur. Après l'ultime oraison qui précéda immédiatement

sa mort, il revint le visage entièrement en feu vers un frère
qui lui faisait visite et allait bientôt l'ensevelir et l'enterrer 3.

c) Eucharistie et feu
Surtout l'image du feu est mise en relation avec la célébration

de l'eucharistie. Sans doute ce trait-ci est-il dû à une influence syrienne.
La liturgie syrienne appelle l'Eucharistie gmawrto', charbon ardent,
braise ardente, et la formule de distribution de la communion dans
la liturgie syro-catholique est : « La braise ardente et purifiante du

corps et du sang de Notre-Seigneur est donnée aux vrais fidèles » 4.

L'abbé Marcel, dans la Thébaïde, se préparait toujours très
soigneusement à la synaxe dominicale, notamment par la méditation
silencieuse de quelques paroles de la sainte Ecriture ; durant la
synaxe, il voyait l'église tout en feu ; la synaxe achevée, le feu
disparaissait 5.

Un frère qui avait douté de la présence du Christ sous les espèces
du pain et du vin vit un dimanche, grâce à la prière de ses frères, le
diacre devenir une colonne de feu pendant qu'il lisait l'évangile, et les

paroles qui sortaient de sa bouche étaient comme des étincelles.
A nouveau, pour la consécration et la fraction, il vit une colonne de feu
descendre du ciel ; elle précédait des multitudes d'anges 6. Un évêque,
ayant demandé à un prêtre très simple et sans grande culture, mais
droit et sans tache, de célébrer le saint sacrifice en sa présence, il avait
été stupéfait de le voir, durant le sacrifice, comme du feu et dans

1 Arm XII, 5 R ; Alph, Joseph de Panépho 7 : 229 C ; PJ XII, 8 : 942 A ;
S 297 : 552 ; PE IV, 10, B, 10-11 : 251.

2 Arm XVIII, 9 ; Alph, Arsène 27 : 96 B ; PJ XVIII, 1 : 978 A ; S 618 :

685 ; PE IV, 10, B, 19-20 : 251.
3 Arm XIX, 27 ; PJ III*, 12 : 1010 C.
4 L'Eucharistie est encore appelée dans la liturgie syrienne gawzalto' dnouro',

flamme de feu, et un chant syro-chaldéen, entonné durant la distribution de
l'Eucharistie, appelle celle-ci salhebito' dnouro', étincelle de feu.

5 Arm XVIII, 22 ; Nau 567 ; PE IV, 29, T, 1-2 : 494.
« Arm XVIII, 18 R.



LES ORIENTATIONS ESSENTIELLES DE LA SPIRITUALITÉ 47

le feu. Comme, après la célébration, il disait au prêtre son étonnement,
il avait reçu cette réponse admirable : « Est-il possible à un prêtre
d'offrir le corps et le sang du Christ, sans entrer dans le feu divin » I

La mesure des Pères dans l'ordre ascétique a donc préparé pour
eux le dépassement de toute mesure dans l'ordre mystique ; la
discrétion de leur ascèse leur a valu le charisme du feu, récompense
de la sagesse et de la finesse de leur ardeur ; Dieu aime un don
intelligent, et il le bénit.

On me demandera sans doute, en conclusion de cet exposé, si ces
traits de discrétion, authenticité et feu, tels que je les ai présentés,
sont vraiment propres aux collections arméniennes des apophtegmes,
s'ils ne sont pas plutôt communs à tous les traités des sentences des
Pères du Désert. Ils sont communs, répondrai-je, mais ils ont dans
les collections arméniennes un relief tout spécial.

Louis Leloir.
Clervaux (Grand-Duché de Luxembourg)

Arm XIX, 21 R ; Nau 639 ; PE IV, 29, T, 3-7 : 494.


	Les orientations essentielles de la spiritualité des pères du désert d'après les "Paterica" arméniens

