Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1974)

Heft: 1

Artikel: Les orientations essentielles de la spiritualité des péeres du désert
d'aprés les "Paterica" arméniens

Autor: Leloir, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381032

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES ORIENTATIONS ESSENTIELLES
DE LA SPIRITUALITE DES PERES DU DESERT
D’APRES LES «PATERICA» ARMENIENS

La présente étude est basée sur I'édition, a Venise, en 1865, des
« Paterica » arméniens ¥, et sur la traduction que je viens d’en faire 2.
Selon les projets du chanoine Draguet, secrétaire général du Corpus
Scriptorum Christianorum Orientalium de Louvain, cette traduction
paraitra en quatre fascicules successifs, dont le premier est sorti de
presse tout récemment. L’objet de ma recherche, dans cet article,
est d’essayer de déterminer, a partir des apophtegmes particuliers a
I'arménien, ou des amplifications arméniennes d’apophtegmes déja
connus, ou des choix arméniens d’apophtegmes dans les collections
existantes, en quoi les collections arméniennes et la spiritualité

N.B. Conférence donnée au Centre d’études orientales de I’Université de
Genéve, le 12 novembre 1973.

1 Vies des saints Péves, selon la double traduction des anciens : vol. 1, p. 413-
722 ; vol. 2, p. 5-504.

> Le travail présent se référe a cette traduction par le sigle Arm (= Armé-
nien) suivi de la mention du traité et du numéro d’ordre de l'apophtegme a
I'intérieur du traité. D’autres abréviations interviennent au cours de l’article :

Alph = la collection alphabétique des apophtegmes = PG (Patrologia
Graeca) 65, 76-440.

Daniel de Scété = Vie et Récits de 'abbé Daniel de Scété (V1e siécle), dans
la Revue de I'Orient Chrétien, 1900, p. 49-73, 254-271, 370-400, 535-564.

Guy = JeaN-CLauDE Guy: Recherches sur la Tradition grecque des
Apophtegmata Patrum (Subsidia Hagiographica, 36), Bruxelles, 1962.
Nau = la collection anonyme des apophtegmes = les 392 apophtegmes

édités par F. Nav dans la Revue de I'Orient Chrétien, de 1907 4 1909, puis en
1912 et 1913, 4 ceux que mentionne le P. Guy, dans I'ouvrage cité plus haut,
P. 64-74.

OUuTTIER : Patéricon = Dom BERNARD OUTTIER : Un Paléricon arménien
(Vitae Patrum, 11, p. 505-635), dans Le Muséon, 84 (1971), p. 299-351.

PE = PAUL EVERGETINOS : Zuvaywy? Tiv Oeo@BoyTywy prldaTwy kot didodka-
Ay TV Beo@opwy kol driwy maTépwy, 4 volumes, Athénes, 1957, 1958, 1964, 1966.

PJ = la collection systématique, telle qu’elle nous est connue par la tra-
c81uction latine attribuée a Pélage (P) et Jean (J) = PL (Patrologia latina) 73,

55-1022.

S, S*, S** — les trois séries d’apophtegmes édités en syriaque par PauL

BEDjAN 1 Acta Martyrum, VII, 1897.



LES ORIENTATIONS ESSENTIELLES DE LA SPIRITUALITE 3I

qu’elles représentent coincident avec les autres recueils et dans quelle
mesure elles auraient quelques accents particuliers. Il s’agit moins
d’une étude proprement érudite que d’un effort de synthése, sur le
plan spirituel et théologique, des résultats d’un travail qui, j’espére,
a été scientifique.

* * *

La sagesse a laquelle étaient parvenus les Péres du Désert, et
qu’ils cherchaient sans cesse & développer et purifier, n’était pas le
fruit d’une culture humaine et religieuse, au sens que nous donnons
aujourd’hui a ces mots ; les Péres, en effet, lisaient peu. On s’étonnait
de ne voir aucun, ou presque aucun livre, dans la cellule d’Antoine. 11
répondit : « Mon livre, c’est la nature des choses créées ; il est 4 ma
disposition chaque fois que je veux lire les paroles de Dieu » *. Arséne
avait re¢cu une formation soignée ; il était une exception, du moins
parmi les Péres d’Egypte. Il n’attribuait d’ailleurs aucune importance
aux ¢tudes qu’il avait faites, et c’était une science plus élevée qu’il
souhaitait. Comme il prenait avis d'un vieillard trés simple, auquel il
soumettait ses pensées, on lui fit remarquer: « Arséne, comment,
possédant une telle instruction grecque et latine, interroges-tu ce
paysan sur tes pensées ? » Arséne fit cette réponse suggestive : « J'ai
acquis, il est vrai, une instruction grecque et latine ; pourtant je n’ai
jamais appris 'alphabet de ce paysan » 2. Peut-étre est-il permis de
rapprocher cette réflexion admirable d’Arséne de celle que devait
faire, dix-sept siécles aprés lui, un des esprits les plus brillants de notre
temps, le Pére Teilhard de Chardin: «La meilleure philosophie,
pour moi, sera toujours celle qui me permettra de sentir le Christ,
nécessairement et partout»3. Il y a trois semaines, j'ai regu d’'un
confrére, parti depuis une vingtaine d’années a4 la Martinique, et
revenu a Clervaux en congé de repos, une réponse bien plus proche
encore de celle d’Arséne. Lui ayant demandé sur quels points il me
conseillait d’insister dans la direction spirituelle des prétres et des
religieux, il m’a répondu simplement, aprés un instant de réflexion :
« Cherchez & inculquer moins une sagesse humaine que celle de Dieu,
et surtout celle de la Croix du Christ, «folie pour les paiens ».
(L Cor. T223.)

Les Péres du Désert n’étaient donc pas des intellectuels, et ils ne
nous ont laissé aucune édition savante. Ils avaient pourtant une

t Arm X1I, 9 ; PJ IV*, 16 : 1018 B ; EVAGRE : Traité| pratique, 92 ; édition
et traduction par AxT. et C. GUILLAUMONT (Sources Chrétiennes, 171), Paris,
1971, p. 694-695.

* Avm XV, 59 ; Alph, Arséne 6: 8g A; P] XV, 7:953 D ;S 229: 785.

3 Cité par RENE D'OUINCE : Un prophéte en procés : Teilhard de Chardin
et l'avenir de la pensée chrétienne, Paris, 1970, t. 2, P. 144.



32 LOUIS LELOIR

doctrine, des principes et des méthodes d’éducation spirituelle. Ils
y étaient obligés, en partie par les problémes que leur posaient leurs
propres difficultés, plus encore par les conseils et la direction qu’on
leur demandait. Car ils avaient des disciples ; Silvain, par exemple,
en avait onze, qui habitaient dans des cellules distinctes, mais voi-
sines ! ; il avait la responsabilité de leur formation. Les Péres du
Désert, surtout les plus estimés — ainsi Antoine, Arséne, Macaire,
Pambo, Poemen, Sisoés — étalent en outre souvent consultés par
d’autres anciens. Ils connaissaient d’ailleurs le partage et 1’échange ;
on raconte comment Silvain se promenait dans le désert de Scété avec
quelques vieillards z ; chose semblable est dite d’autres anciens 3.
Ces rencontres, de méme que celles des synaxes dominicales, étaient
I’occasion de mises en commun des expériences, puis, grace a ces
dialogues, de rectifications éventuelles dans l'organisation de la vie
personnelle et, plus encore, dans la direction des ames. Peut-étre
était-ce déja, a sa maniere, bien modeste il est vrai, de la « dynamique
de groupe »... ; '« animateur de groupe » n'y manquait d’ailleurs pas,
vu qu’un des Péres présents, renommé pour sa sagesse et sa sainteté,
y jouait d’ordinaire un role prédominant.

I. DISCRETION

L’adaptation a des tempéraments divers, dont les dispositions
d’accueil étaient plus ou moins grandes, posait parfois des problémes
délicats. Il ne faut pas s’imaginer, en effet, que les disciples des Péres
acceptaient toujours sans objection ce qui leur était proposé. Daniel
avait un disciple contestataire, qui discutait les décisions de son
maitre, le boudait parfois et, quand il n’était pas content de lui, le lui
manifestait d’'une maniére radicale, & laquelle 'austére Daniel lui-
meéme n’était pas insensible : il ne lui apportait pas son unique repas
du jour. Daniel, pourtant, ’aimait beaucoup ; il acceptait les limites
de son disciple et s’y pliait 4. Il aurait pu le renvoyer et, sans difficulté,
le remplacer. Pour le bien de cette ame, il préférait patienter.

Tous les Péres du Désert n’ont pas eu cette discrétion, et c’est
pourquoi abbd Poemen disait : « Beaucoup de nos Péres ont été
vaillants dans ’ascése, mais, dans la finesse, quelques-uns (eig, eic) » 5.

a) Discernement de miséricorde

Les meilleurs des Péres ont eu pourtant le souci constant de ne
pas trop exiger de leurs disciples, ni avant le moment opportun, et

* Cf. Aym X1V, 4 B,a; PJ XIV, 5:948 D; S 234:526; PEI, 35, 6: 315.
2 Cf. Arm X1V, 14 a; Alph, Marc 2 : 266 A ; PE I, 35, 7 : 315.

3 Cf. drm 1, 19 et IV, 27 R ; Alph, Pambo 11: 372 A.

4 Cf. Arm XIII, 10 B ; Daniel de Scété g : 254.

5 Arm X1X, 12 b ; Alph, 106 : 348 C.



LES ORIENTATIONS ESSENTIELLES DE LA SPIRITUALITE 33

leur influence tendait & obtenir des autres anciens la méme réserve,
la méme indulgence, le méme respect des moments de Dieu. A quelques
vieillards qui le consultaient sur l'attitude a avoir vis-a-vis des fréres
qu’'on voyait en train de dormir a la synaxe, Poemen répondait :
« Lorsque je vois un frére qui dort aux vigiles, je mets mon coussin
sous sa téte, afin qu’il puisse dormir plus commodément » . Aussi
suggestive, et bien caractéristique des collections arméniennes, car
elle est tres peu citée en dehors d’elles, est I'anecdote suivante :

Un moine prenait d’ordinaire son repas avec un disciple dont
la cellule était contigué a la sienne. Par malheur, ce frére avait
I'habitude, quelque peu agagante pour son compagnon et pére spi-
rituel, de mettre pour le repas un pied sur la table. Le vieillard ne
lui faisait cependant aucune remarque et, longtemps, il supporta la
chose en silence. Finalement, sans doute exaspéré, il alla se confier
a un autre ancien, excellent et plein de finesse. Celui-ci répondit :
« Envoie-le-moi », ce qui fut fait. Lorsque vint 'heure du repas, et
que la table fut préte, ’ancien, trés promptement et avant que le jeune
ait pu esquisser le moindre mouvement mit, lui, les deux pieds sur
la table. Le jeune fut trés choqué, et il ne put s’empécher de dire,
avec indignation : « Pére, c’est inconvenant. » L’ancien retira aussitot
ses deux pieds, fit la métanie et dit : « Tu as raison, mon frére ; j’ai
commis la un grand péché ; j’ai offensé Dieu ». Revenu chez son pére,
le frére ne se laissa plus jamais aller a cette incongruité.z

Le sage Poemen disait encore : « Si un frére a péché, et qu’il nie
sa faute, disant : « Je ne I'ai pas fait », n’insiste pas, ne le réprimande
pas. Sinon, tu risques de lui enlever la joie et de le jeter dans le
désespoir. Dis-lui plut6ét gentiment : Garde courage, frére, et veille
a ne pas pécher ; ton langage suscitera sa pénitence. »3

Les anciens moines regrettaient tout accroc a 'évangile, et méme
aux observances, et ils s’affligeaient de toute manifestation de médio-
crité. Pourtant, en méme temps, ils ne s’en scandalisaient pas.
Puisque Pachéme est plusieurs fois évoqué dans les collections
arméniennes des apophtegmes, et que cette évocation du fondateur
du cénobitisme, si sage, si humble et si charismatique, est une de
leurs caractéristiques, je pense pouvoir citer ici un épisode de la
Vie de saint Pachéme et de saint Théodore, car il refléte bien la doctrine
des apophtegmes arméniens :

A la demande de Macaire, supérieur du monastére de Pachnoum,
abbi Orsisios avait dit & Théodore de se rendre pour quelque temps
dans ce monasteére, en vue d'y travailler a la boulangerie des moines

I Avm X, 34 R; Alph, 92: 344 C; S 438 : 614.

2 Arm IX, 18 ; S* 66 : 729.

3 Arm X, 42 ; Alph, Poemen 23: 328 C; PJ X, 48; 921 C; S 6o1: 677 ;
PE IV, 48, A, 5: 654.



34 LOUIS LELOIR

et avec eux : « Apres la Paque donc, Théodore se rendit » au dit monas-
tére. Or, comme il était encore dans le bateau, un frére qui ne le
connaissait pas «s’approcha de lui qui était assis, et le voyant humble
et tranquille comme un novice, lui dit : « Combien de temps as-tu
passé chez les fréres ? » — « Peu de temps», répond Théodore. Le
frére dit : « Savais-tu le métier de boulanger avant d’entrer au monas-
tére ? » — « Superficiellement, oui. » — « Eh bien, reprit le frére, si,
quand tu seras entré dans la boulangerie, tu en vois qui rient abon-
damment ou se disputent, car dans le coenobion aussi il y a des gens
de toute sorte, ne te scandalise pas; mais attache-toi a ton ouvrage
et aux fréres vigilants. » — « Bien, répond Théodore. » 1

Ici, il est question de boulangerie. Ailleurs, ce sera le jardin ou la
buanderie, ou le réfectoire, ou méme la sacristie. De tout temps, il y
a eu des moines n’accomplissant qu’a moitié le programme d’ascése
qui leur est proposé. Les moines cherchent Dieu, et méme marchent
vers lul, mails avec des zigzags, en esquissant souvent un pas en
arriére aprés deux pas en avant, ou méme parfois deux pas en arriére
pour un pas en avant. Dans ces circonstances, le vrai moine met en
pratique le conseil de l'interlocuteur de Théodore : sans juger qui que
ce soit, ni se scandaliser, il s’attache a son ouvrage, aux fréres vigi-
lants, et aux observances prescrites.

Quelques grands principes, évoqués parfois par les Péres, com-
mandent une telle patience et tolérance. Ainsi la régle formulée par
Poemen, et essentielle dans la spiritualité des Péres: «Tevod adroig Ti-
Tog kol un vopo®étne », « Sois pour eux un exemple, et non un légis-
lateur. » Cette recommandation de Poemen est d’autant plus remar-
quable qu’elle est une réponse & un moine invité par des fréres a leur
faire des remarques. Poemen dit : « Non » ; garde-toi de les corriger ;
mais ¢ accomplis d’abord I'ceuvre » que tu voulais leur conseiller ;
«s’ils veulent vivre, ils verront d’eux-mémes » quel est leur devoir.2
Autre principe : « ‘H wovnpia Thv movnpiav oldaudg avaipei» « La méchan-
ceté ne chasse nullement la méchanceté »3 et « un démon ne chasse
pas un autre démon. » 4 On ne chasse pas les démons de l'orgueil et
de la luxure — ceux dont il est question le plus souvent chez les
Péres — par les démons de la dureté et du despotisme tyrannique.
Surtout, les Peéres distinguaient fort bien l'impatience du saint

1 A.-J. FestuGiErE, O.P., Les Moines d'Orient, IN/2, La premiére Vie
grecque de S. Pachdme, Paris, 1965, p. 226, § 121.

» Armm X, 112 R; Alph, Poemen 174 : 364 C; S 452: 623 ; PE IV, 38, [,
15 : 569. Cf. OurTIER @ Patéricon, 11, 101, p. 315 : ¢« Si tu habites avec des fréres,
ne leur commande en aucune chose, pour que tu ne perdes pas ton fruits.

3 Arm XVI1, 7 R; Alph, Poemen 177 : 365 A ; P] X, 53: 921 D; PE II,
40, 6: 367.

4 Avm V, 36; P] V, 28: 880 D; NAU 180; PE III, 38 A, 17-20: 498.
Cf. Mt 12, 26,



LES ORIENTATIONS ESSENTIELLES DE LA SPIRITUALITE 35

vis-a-vis du péché de sa patience vis-a-vis du pécheur. Un texte des
Instructions de Dorothée de Gaza est trés suggestif & cet égard :
« Les saints sont-ils donc aveugles ? Ne voient-ils pas les péchés ?
Qui hait la faute autant que les saints ? Et pourtant, ils ne haissent
pas le pécheur, ils ne le condamnent pas, ils ne s’en détournent pas.
Au contraire, ils compatissent, I’exhortent, le consolent, le soignent
comme un membre malade ; ils font tout pour le sauver. Voyez les
pécheurs : quand, avec leur hamecon jeté dans la mer, ils ont pris
un gros poisson et qu’ils percoivent son agitation et sa révolte, ils
ne le tirent pas aussitét et inopportunément, car la ligne casserait
et tout serait perdu. Mais ils lui donnent adroitement du fil et le
laissent aller ol il veut. Quand ils se rendent compte qu’il a perdu sa
force et que son ardeur s’est calmée, ils se mettent a le tirer peu a peu.
De méme les saints attirent le frére par la patience et la charité,
au lieu de le repousser loin d’eux avec mépris. Lorsqu'une meére a un
enfant difforme, elle ne se détourne pas de lui avec dégott ; elle
prend plut6t plaisir & le parer et fait tout pour le rendre gracieux.
C’est ainsi que les saints protégent toujours le pécheur, le disposent
et prennent en charge pour le corriger au moment opportun et
I'empécher de nuire & un autre ; de cette maniére, eux-mémes pro-
gressent davantage dans la charité du Christ. » 1

La «discrétion » des Péres se présente donc tout d’abord comme
une finesse pédagogique, s’exprimant surtout dans la longue patience
et I'extréme indulgence avec lesquelles ils forment les candidats
a la vie monastique ; elle est, comme disent les collections armé-
niennes, un «discernement de miséricorde » 2. Cette éducation spi-
rituelle comportait d’ailleurs un don du ceceur, une réelle affection
pour le disciple, toujours appelé, dans la version arménienne, non
«ordi», «filius», mais «ordeak », «filiolus», « (mon) petit enfant ».
Les exigences des Péres du Désert sont des exigences d’amour. Leur
discernement est donc trés positif, car il part d’un préjugé favorable
et d'un désir d’accueil ; on « discerne » en vue d’encourager, d’aider, de
favoriser, de stimuler, non en vue de rejeter ou d’attrister. La Bruyére
disait : « Ayez du cceur; vous aurez toujours assez d’esprit.» Les
Péres du Désert étaient persuadés de la vérité de cette parole ; ils
cherchaient a4 étre d’abord des gens de cceur, et ils montraient en
cela beaucoup d’esprit.

r VI, 76. Edition et traduction par Dom. L. ReEeNauLT et Dom J. DE
PREVILLE (Sources Chrétiennes, 92), Paris 1963, p. 280-283. J'ai modifié quelques
détails de la traduction.

2 Arm V, 6 A; Alph, Nicon : 309 A ; PE II, 46, 7 : 400.



36 LOUIS LELOIR

b) Souplesse d’adaptation a I'événement

La finesse des Péres se manifestait encore dans leur maniére de
résoudre certains problémes délicats que connait toute vie monastique,
et notamment ceux de I'obéissance. Le Pére Yves de Montcheuil a fort
bien écrit : «... Le but de I'obéissance religieuse n’est pas de mettre
entre les mains des supérieurs des instruments faciles & manier, elle
est de faire de la volonté de 1'homme un holocauste digne d’étre uni
a I'obéissance du Christ » 1. Distinguons service et servitude ; acceptons
de servir, refusons de nous asservir. « Servir » demande, chez le sujet,
beaucoup d’esprit de foi, de pauvreté, d’accueil et de disponibilité ;
ce sont la des dispositions primordiales sur lesquelles on ne saurait
trop insister. « Ne pas s’asservir » exige, d’autre part, liberté d’esprit,
courage, lucidité, pondération et réflexion. Les conseils de saint
Benoit sur l'obéissance immédiate doivent étre suivis a la lettre
pour ce qui est de 'obéissance intérieure ; mais, pour ce qui est de
I’obéissance extérieure, un temps de pensée, de dialogue et d’adaptation
sera souvent requis. Si une telle conception de l'obéissance demande
tant de qualités chez l'inférieur, il va de soi qu’elle n’en demande
pas moins chez le supérieur ; il lui faut évidemment de la fermeté,
mais aussi beaucoup de dépossession de lui-méme, de souplesse,
d’intelligence et d’humilité, car il s’agit de reconnaitre le plan de Dieu
sur chacun, et de l'accepter : « Respecter la conscience du prochain
engendre 1’humilité », disait abba Isaie 2 ; c¢’était un principe fonda-
mental chez les Péres du Désert. Pourtant, peu de supérieurs peuvent
réunir tant de précieuses qualités, surtout a jet continu ; tous sont
faillibles et peuvent commettre des erreurs de gouvernement et,
s'll y a heureusement, et en grand nombre, des supérieurs qui ont
un souci d’écoute de la vocation personnelle de chacun de leurs
religieux, il y en a aussi qui n’en tiennent que médiocrement compte
ou méme pas du tout, moins d’ailleurs par mauvaise volonté que par
manque d’humilité ou d’intelligence. Un moine ou religieux qui fait
veeu d’obéissance se sait exposé a devoir subir parfois des supérieurs
maladroits, voire méme butors, et a recevoir, au moins de temps a
autre, des ordres mal adaptés. Que faisaient nos Péres en ces circons-
tances ? Lorsqu'un tel commandement n’avait d’effet que pour
eux-mémes, les Péres y voyaient un moyen de croitre en humilité et,
parfois aprés objections raisonnables, d’autres fois sans retard, ils
cherchaient a 'exécuter avec générosité et foi. Mais il pouvait arriver
que l'effet d'un ordre entrainit des désastres pour le prochain.
Les Péres, alors, non seulement étaient beaucoup plus circonspects,

I Le « Ressentiment » dans la vie movale et veligieuse d’aprés M. Scheler,
dans Recherches de Science religieuse 27 (1937), p. 313.
* Cf. DorOTHEE DE GaAzA : Instructions IV, 56 (voir p. 43, note 1), p. 240-241.



LES ORIENTATIONS ESSENTIELLES DE LA SPIRITUALITE 37

mais ils parvenaient méme parfois a se tirer d’affaire avec une élé-
gance consommeée, qui est tout a 'honneur de leur sagesse et de leur
humour. Ici encore, je citerai une anecdote évoquée dans les deux
collections arméniennes, mais fort peu attestée en dehors d’elles,
et tout a fait caractéristique :

Un solitaire prudent et saint, venu d’autre part, voulait établir
sa demeure au Désert des Cellules, mais aucune cellule n’était libre.
Un ancien cependant, qui avait deux cellules, mit a4 sa disposition
celle qu’il n'occupait pas, lui disant qu’il pouvait y demeurer tant
qu’il n’aurait pas trouvé autre chose. Or, en partie & cause de sa
renommeée et de sa vertu, en partie parce qu’il était étranger, le
nouveau venu recut bient6t de nombreuses visites de moines qui
venaient lui demander conseil et lui apportaient tout ce qui était
nécessaire a sa subsistance. L’ancien qui l'avait accueilli, et qu'on
venait fort peu voir, en congut une terrible jalousie. A bout de
patience, il dit un jour a son disciple : « Va trouver notre hote, et
dis-lui : « Quitte cette maison, car j’en ai besoin. » Le disciple se voyait
chargé 1a d'un message fort désagréable ; il savait celui-ci dicté par
des motifs qui n’avaient rien d’élevé ; il se rendait compte, en outre,
que cette mesure brutale mettrait le moine étranger dans une situation
tres génante et qu’elle serait un scandale pour les autres Peéres. Il
obéit pourtant, mais avec intelligence, car, allant trouver le solitaire,
il lui dit : « Mon pére m’a envoyé m’informer si vraiment rien ne te
manque. » Le moine répond : ¢« Dis-lui de ma part: « Je me recom-
mande, pere, & tes priéres, car j'ai mal & I'estomac, et c’est fort péni-
ble I » Au retour, le frére dit a son peére : « Le solitaire m’a répondu :
« Je vais me mettre a la recherche d’une autre cellule, et je m’en irai
dans deux jours. » A quoi le pére répond : « Retourne, et dis-lui: « Si
tu ne t’en vas pas de toi-méme, je viendrai et te chasserai, contre
ton gré, a coups de baton ! » Chargé de ce message, plus déplaisant
encore que le premier, le disciple repart et dit au solitaire : « Mon
pére a donc appris de moi que tu es malade ; il s’en est fort affligé et
m’a envoyé te faire visite et prendre de tes nouvelles. » Le solitaire
répond : « Retourne et dis 4 ton pére de ma part: « Grice a tes
priéres, je me porte maintenant beaucoup mieux.» Le disciple
revient et dit & son pére: « Le solitaire demande : « Permets-moi de
rester jusque Dimanche, et alors je m’en irai. » Mais, le Dimanche venu,
le solitaire n’était pas parti ; I’ancien prit donc son baton, et il voulait
sortir pour aller expulser son hote. Le disciple s’interposa : « Laisse-
moi partir le premier, de peur qu’il n’y ait 13 quelqu’un d’autre, et
qu’il ne soit choqué de ton attitude.» Et, prévenant son pere, il
arrive le premier chez le solitaire et lui dit : « Mon ancien vient te
faire visite, en vue de te prendre et conduire dans sa cellule.» En
apprenant cette charité de ’ancien, le solitaire sortit & sa rencontre



38 LOUIS LELOIR

et, le voyant 4 distance, il se prosterna et dit : « Ne te fatigue pas,
pére ; je viens A ta sainteté ; veuille me pardonner & cause du Christ. »
Et, dit le récit, Dieu, voyant les ceuvres du jeune disciple, lui accorda
le pardon des fautes de son pére ; il mit dans le cceur de celui-ci la
componction, si bien qu’il jeta le baton qu’il avait 4 la main, s’appro-
cha promptement du solitaire, l'embrassa, le conduisit dans sa
cellule et ’aima. Puis, prenant a part son disciple, il lui demanda :
« Ne lui as-tu donc rien dit de ce que je t’avais prescrit de lui dire ?
— Non, rien, pére.» L’ancien s’en réjouit beaucoup et, aprés avoir
fait honneur a son héte et I'avoir laissé partir, il tomba aux pieds de
son disciple en lui disant : « Désormais tu es mon pére, et je suis ton
disciple, car, a cause de ta sagesse, nos dmes a tous deux ont été
sauvées. » I

Cette maniére d’agir du disciple se rattache a un principe, lui
aussi fondamental chez les Péres : « Mieux vaut vraiment la discré-
tion (c’est-a-dire, ici, le discernement des circonstances)... qu'une
parfaite observation de la loi. » 2

Conformément au méme principe, les Péres auront du mensonge
une conception qui est de nature a faire froncer le sourcil aux mora-
listes un peu pointilleux, mais qui réjouira peut-étre les gens de
bon sens:

Répondant a une question de 1’'abbé Agathon, Alonius lui dit :
«Si tu ne dis jamais de mensonge, tu commettras beaucoup de
péchés». Agathon demande: « Comment ? » Alonius répond : « Un
homme qui a commis un homicide vient chercher un refuge chez toi.
Or la police le recherche, en vue de I'exécuter ; les policiers t'interro-
gent : « Le meurtrier n’est-il pas venu chez toi ? » Si tu ne dis aucun
mensonge, tu le livres a la mort par ta parole. Demeure plut6t sans
une telle responsabilité devant le Seigneur, remets-lui le soin de cette
ame et ne confie qu’a lui ta pensée»3. Peut-étre pouvons-nous
retrouver ici 'application d’un autre principe, explicitement formulé :
Mieux vaut enfreindre un commandement mineur pour assurer
I'observation d'un commandement majeur ; « mieux vaut enfreindre
un commandement que d’en enfreindre beaucoup » 4.

I Arm X, 23 ; NAU 451. Ma traduction de I'arménien est assez large. On
trouvera une traduction plus stricte, faite sur le grec, dans Dom L. REGNAULT :
Les Sentences des Péves du Désert, Nouveau Recueil, Abbaye Saint Pierre de
Solesmes, 1970, p. 68-69.

2 Arm X, 151 ; S 277 : 8og.

3 Arm X, 20; Alph, Alonius 4 : 133 A. Cf. DoroTHEE DE Gaza : Instruc-
tions IX, 102 (voir p. 43, note 1), p. 330-331. Aprés avoircité cetapophtegme d’Alo-
nius, Dorothée dit prudemment : « Sil’'on se trouve ainsi pressé par la nécessité,
on ne doit pas pour cela tenir le mensonge pour négligeable, mais le regretter,
le pleurer devant Dieu... Il faut surtout que cela n’arrive que rarement, une
fois entre mille... »

4+ Adrm X, 56 R; P] X, 93:929 B; NAU 224 ; S294;550; PEIV, 19, A, 6
342.



LES ORIENTATIONS ESSENTIELLES DE LA SPIRITUALITE 39

c) Mesure dans 'ascése

Si réfléchis, prudents et avisés dans la conduite des dmes, les
Péres ont mis aussi beaucoup de mesure dans l'organisation de leur
programme d’ascése. Au moment ol je commengais a étudier les
collections arméniennes des apophtegmes, le chanoine Draguet
m'a dit un jour qu’a son avis, toute la spiritualité des Péres du
Désert se ramenait a la sentence d’abbi Poemen : T& Umépuetpa mvru
v datudvwy elofv, « Tout ce qui est au-dela de la mesure vient des
démons » . Bien des préjugés seraient ici & redresser, car nous avons
souvent tendance a préter a tous les Péres du Désert des performances
et des excentricités qui n’ont été le fait, ni des plus sages ni des plus
saints. Un moine aussi excessif et véhément que Shenouté représente
un écart vis-a-vis de l'authentique tradition des Péres du Désert.
Aussi n’est-il jamais cité, je crois du moins, dans les « Paterica »
arméniens.

Sans doute jugerions-nous l'ascése de ces solitaires avec plus de
serénité et d’objectivité si nous nous rendions mieux compte, tout
d’abord, que la plupart des moines d’Egypte venaient de milieux
extrémement pauvres et qu’ils avaient été habitués a une vie trés
dure, plus dure parfois que celle qui leur était proposée au désert.
L'un d’entre eux ne faisait aucune difficulté a 'avouer 4 Arséne :
il avait été jadis gardien de troupeaux, dormait a la belle étoile et
par terre, mangeait du pain sec et, de temps en temps, un peu de
poisson, buvait ’eau du Nil ; il se disait venu « de nombreuses tribu-
lations & un grand repos », et reconnaissait avoir maintenant ce qu'’il
ne s’était jamais vu auparavant assuré 2 : une cellule et un lit, un
minimum de nourriture et de I'eau non polluée.

Antoine disait, sans hésiter, que bien des gens, malgré des austé-
rités multiples, sont loin de la voie de Dieu, simplement parce qu’ils
ont manqué de discrétion 3. Un autre ancien disait de méme : « Nom-
breux sont ceux qui se sont épuisés (en austérités) et qui, néanmoins,
s’en sont allés stériles et vides, parce qu’ils avaient manqué de
discrétion. » 4

Poemen déconseillait les excés d’ascése, et il regrettait de s’y
étre laissé aller comme jeune moine, ne mangeant qu’un jour sur
deux, voire méme un jour sur quatre et, beaucoup plus rarement,
un seul jour par semaine. Il disait plus raisonnable de manger une

* Avm X, 36 R, e ; Alph, Poemen 129 : 353 D ; S 286: 810 ; PE IIJ, 31, A,
9373

* Arm XV, 51; Alph, un Romain 1: 385 C; PJ X, 76: 925 B; PE IV,
46 A, 1-16: 643. _

3 Avm X, 1; Alph, Antoine 8: 77 B; PJ X, 1: 912 B.

4 Arm X, 156 a; NavU 222 ; P] X, g1: 928 D; §*% 33: 715.



40 LOUIS LELOIR

fois chaque jour, et modérément, de maniére a éviter la satiété .
Et un autre apophtegme des collections arméniennes donne ce pro-
gramme d’ascése : chaque jour, a I'heure de none, manger et boire
modérément, «parler avec mesure, prier, psalmodier, veiller,

avolr miséricorde pour les veuves et les orphelins. Trois vertus
dépassent toutes les autres: la miséricorde, la priére et le jefline.
La miséricorde est supérieure a la priére et celle-ci au jefline... » 2.

Au scandale de Péres moins discrets, Poemen autorisera un jeune
moine a un travail jugé peu monastique, parce que c’est le seul
travail qui équilibre et épanouit ce moine 3. Les meilleurs des Péres
du Désert avaient déja compris combien il importe de laisser celui qui
cherche a orienter sa vie découvrir et exprimer son propre objectif.
Si vraiment il n’a pas les possibilités de l’atteindre, on tentera de
I'en dissuader. S’il peut l'atteindre, on I’aidera a le réaliser, tout
en veillant a harmoniser cet épanouissement personnel au bien
commun. Comme le disait un jour un de mes confréres a un évéque
(et cela vaut autant pour les moines que pour les prétres diocésains) :
« Ne visez pas seulement a avoir des prétres pour des postes, mais
aussi des postes pour vos prétres », c’est-a-dire des postes qui répon-
dent a leurs aspirations profondes et a leurs besoins. Chacun a son
role dans la construction du monde ; ce n’est pas toujours celui que
I'évéque ou le supérieur entrevoit au premier instant ; il doit res-
pecter en chacun I'appel particulier de Dieu, tout en veillant a disci-
pliner et purifier les attraits.

A quelqu'un dont les forces physiques sont trés limitées, qui ne
peut ni jefiner, ni veiller, ni travailler, Joseph de Panépho dira:
« S1 tu ne peux faire ces choses, garde-toi du moins de juger ton pro-
chain, méme pour une seule ceuvre, et tu vivras par la volonté de
Dieu» 4. A un autre qui disait : « Je n’al pas mangé de viande depuis
trente ans», Minas répondait ; « Combien d’années y a-t-il que tu
n’as pas jugé ton frére, ni dit une parole inutile ? »s.

Un moine du nom d’Hilarion refusait la viande qu’Epiphane,
moine et évéque de Chypre, lui offrait : il objectait en effet : « Depuis
que je porte cet habit monastique, jamais je n’ai mangé de viande. »
« Et moi», répondit Epiphane, «depuis que j'ai regu cet habit, je
n’al jamais laissé quelqu’un se coucher dans une inimitié contre moi,

! Arm X, 53; Alph, Poemen 31: 529 C; PJ] X, 44: 920 C; S 101 : 477
PE 11, 18, 4: 160; Avm XIV, 5 R ; OUuTTIER : Patéricon, 1, 44, p. 309.

2 Arm X, 121.

3 Arm X, 41 ; Alph, Poemen 22 : 328 A; PJ] X, 46: 920 D; S* 76 : 733 ;
PE IV, 44 A, 1-5: 630.

4 Arm X, 15 R ; Alph, Joseph de Panepho 4: 229 A; P] X, 31: 918 A;
S 368: 580 ; PE III, 2, B, 2: 23.

5 Arm IV, 23 R.



LES ORIENTATIONS ESSENTIELLES DE LA SPIRITUALITE 41

et je ne me suis jamais couché dans l'inimitié contre quelqu’un. »
« Pardonne-moi», conclut Hilarion ; « ta maniére de vivre est préfé-
rable a la mienne. » 1.

Les Péres savaient d’ailleurs qu’a trop chercher & mater le corps,
et a le priver du nécessaire, on le préparait a prendre sa revanche :
¢« Si ton corps est malade, donne-lui ce dont il a besoin, et nourris-le ;
si tu commets la sottise de (trop) le tourmenter, il finira par te réclamer
des nourritures (cofiteuses), que tu ne pourras lui fournir, et il te
sera a charge » 2. Il est peu intelligent d’imposer aux gens des priva-
tions qui les obligeront a des médicaments, a des consultations inter-
minables de médecins et a4 des séjours dispendieux en clinique.
Surtout, les Péres se rendaient compte que des mortifications exagé-
rées, au lieu d’aider l'essor de 1’Ame, peuvent l'entraver. Si elles
enlévent au moine son équilibre physique, elles augmenteront les
tentations, au lieu de les diminuer. Dieu, dit un apophtegme, «ne
se complait pas dans un labeur téméraire » ; une mortification géné-
reuse, mais modérée et adaptée aux forces de chacun, et une mesure
juste de priere sont des manifestations d’humilité de gens qui savent
qu’ils ne peuvent rien obtenir sans la grace de Dieu : « Ce n'est pas
par tes efforts et tes labeurs que tu peux étre délivré de tes pensées,
mais par la miséricorde de Dieu » 3.

Le dernier traité des « Paterica » arméniens relate a cet égard le
témoignage de Pach6éme. Un ange lui était apparu, alors qu'’il vivait
encore seul dans une grotte. Il ’'avait invité a rassembler des solitaires
en communauté et & vivre avec eux. Et ’ange lui donnait ces direc-
tives : « Tu donneras 4 boire et & manger a chacun selon ses besoins,
et tu prévoiras pour chacun un travail proportionné a ses forces.
Tu n’empécheras ni de jetiner ceux qui le désirent, ni de manger ceux
qui le préférent. Tu passeras ta journée a t’occuper de leur formation
spirituelle, et tu veilleras a la ferveur de leurs priéres. Tu fourniras
aux plus anciens des habitations ou ils pourront demeurer a trois,
et tu leur donneras pour nourriture tout ce qu’ils demanderont » 4.
Ce texte manifeste un respect remarquable du don spirituel de
chacun, de sa vocation propre, de son originalité ; les Péres du Désert
n'ont pas été inférieurs & nos contemporains a cet égard. Ils leur
ont méme été supérieurs, car ils n’ont jamais été les esclaves d'un
groupe, ce que sont malheureusement beaucoup de gens aujourd’hui.

d) Joie
Sans doute comprendra-t-on que, dans de telles conditions, la
spiritualité des Péres du Désert n’a nullement été la spiritualité de

1 Arm 1V, 18 ; Alph, Epiphane 4: 164 C; PJ IV, 15: 866 B.

* Arm X, 6g R ; Nau 592/49; PE II, 18, 10: 162.

3 ArmV, 17 R; P]V, 40:886 A ; Nau174;5*%20:708; PEIL 26, 9:217.
4 Armm XIX, 21.



42 LOUIS LELOIR

refoulement qu’on imagine parfois. Deux moines, pris de repentir
quelque temps aprés avoir abandonné la vie monastique et s'étre
méconduits dans le monde, étaient venus confesser spontanément
leurs fautes aux Péres et avaient demandé qu’on leur imposat des
régles de pénitence. Elles leur furent prescrites identiques a tous
deux. Or, au terme de cette pénitence, qui dura un an, I'un des deux
moines était trés pale et paraissait exténué ; l'autre, au contraire,
avait une mine resplendissante. On leur demanda quelles pensées ils
remuaient durant leur temps de réclusion; l'un répondit: « Je
songeais aux péchés que j’ai commis et aux tourments qu’ils me
préparent ; aussi mon corps et mes os se sont-ils desséchés » ; 'autre
dit : « Je rendais grace a Dieu, qui m’a délivré de cette turpitude et des
tourments éternels, pour me ramener a cette vie angélique ; je pensais
a Dieu, et j'étais dans la joie ». Les Peéres dirent : « Les deux formes
de pénitence sont bonnes, car s’attrister de ses péchés est bien ;
mais se réjouir d’avoir renoncé au monde et au péché est mieux
encore » I,

e) Place parmi les vertus

Congue et pratiquée de cette maniére, la discrétion avait, dans la
doctrine des Péres, une place de premier plan: «la plus haute de
toutes les vertus est la lumiére de la discrétion », dit un apophtegme 2,
et c’est 1a « I'ceuvre du solitaire » 3, affirme un autre. Et Dorothée de
Gaza explique et insiste : « Car les vertus sont un milieu ; c’est la
voie royale » 4.

Ces derniéres citations nous invitent cependant a rechercher une
précision plus grande. Saint Jacques demande qu'on ne néglige
aucune vertu : « Aurait-on observé la Loi tout entiére, si l’'on commet
un écart sur un seul point, c’est du tout qu'on devient justiciable »
(2, 10). Sans doute est-ce dans l’esprit de cette recommandation de
saint Jacques que Jean Colobos écrivait : « Je désire que I'homme
prenne un peu de chaque vertu, et ne fasse pas comme certains
qui s’attachent & une seule vertu, s’y cantonnent et n’exercent que
celle-1a, en négligeant les autres »...5. Dorothée de Gaza commente cette
parole : «... qui veut batir sa maison pour s’y abriter, doit la cons-
truire de chaque c6té et 'assurer de toutes parts... il doit d’abord
poser le fondement, qui est la foi. Car « sans la foi, dit I'apdtre, il est
impossible de plaire a Dieu» (He 11, 6). Puis, sur ce fondement, il

Arm V, 22 R; P] V, 34: 882 D ; Nau 186.

Arm X, 123 ; NAU 106 ; S* 198 : 774 ; S* 279 : 809 ; PE III, 31, A, 4 : 372.
Arm X, 105; Nau 93 ; S* 307: 816; PE 111, 31, A, 3: 372.
Instructions X, 106 (voir p. 43, note 1), p. 340-341.

Arm 1, 32 ; Alph, Tohannes Colobos 34 : 216 A; PJ I, 8: 855 C.

i B W B M



LES ORIENTATIONS ESSENTIELLES DE LA SPIRITUALITE 43

doit batir un édifice bien proportionné. A-t-il I'occasion d’obéir ?
qu’il pose une pierre d’obéissance | Un frere vient-il & s’irriter contre
lui 7 qu’il pose une pierre de patience !... Ainsi, de chaque vertu qui
se présente, il doit mettre une pierre a son édifice, et 1’élever de la
sorte tout autour avec une pierre de compassion, une pierre de retran-
chement de la volonté, une pierre de mansuétude, et ainsi de suite...

» Le batisseur doit aussi poser chaque pierre sur du mortier, car
s'il mettait les pierres les unes sur les autres sans mortier, elles se
disjoindraient et la maison tomberait. Ce mortier c’est I'humilité,
car il est fait avec la terre, que tous ont sous leurs pieds... Une vertu
sans humilité n’est pas une vertu... La maison doit avoir encore ce
qu’on appelle des chainages : il s’agit de la discrétion qui consolide
la maison, unit les pierres entre elles et resserre le batiment, tout en
lui donnant beaucoup d’apparence. Le toit, c’est la charité, qui est
I'achévement des vertus, comme le toit est I’achévement de la mai-
son » 1,

Humilité, discrétion et charité sont donc les trois vertus qui
assurent, selon les Peéres, la solidité, la cohésion et I'achévement de
I'édifice spirituel des vertus ; la discrétion est vraiment en excellente
compagnie. Le motif de ce relief est sans doute, outre I'intuition
charismatique des Péres du Désert, la place du discernement dans
la morale néo-testamentaire. De fait, dans son ouvrage Christ ef le
Temps. Temps et Histoire dans le christianisme primitef, Oscar Cull-
mann écrivait, dés 1947 : « C’est le Saint-Esprit qui doit amener le
croyant & marcher selon I'Esprit, mais, chez l'apétre (saint Paul),
cette action n’est jamais définie sous forme de commandements
nouveaux. Au contraire, 'action du Saint-Esprit se manifeste tout
d’abord dans le doxipdZew, c’est-d-dire dans la capacité de prendre,
dans toute situation donnée, la décision morale conforme a I’Evangile,
et cela en connaissance de 'histoire du salut dans laquelle le Saint-
Esprit représente un élément décisif. Ce doxipdzewv est la clé de toute
morale néo-testamentaire » (p. 164). Un ouvrage récent, du Pére
Gérard Therrien, nous livre une étude fouillée du Discernement dans
les Ecrits pauliniens 2. L’auteur insiste sur le caractére trés concret du
dokiugZewv : 1l s’agit de discerner, dans l'aujourd’hui et le moment
présent de situations qui changent, « quelle est la volonté de Dieu,
ce qui est bon, ce qui lui plait, ce qui est parfait » (Rom, 12 : 2). Un tel
don suppose a la fois 1'expérience, 'intuition et 1'ceuvre de 1'Esprit ;
il est le fruit d’une maturation en nous du travail de la grace. Il
demande beaucoup de souplesse, car il substitue a l'application

! DOROTHEE DE Gaza : Imstructions X1V, 150-151, (voir p. 43, note 1),

P- 422-425.
* (Etudes Bibliques), Paris 1973.



44 LOUIS LELOIR

rigide et matérielle des lois I'attention a l'événement, l’examen
cordial et bienveillant des circonstances et des intentions, et des
moyens de les accorder au mieux, dans une situation précise, au
dessein de Dieu. Selon le P. Therrien (p. 60), ce « discernement de ce
qu'il convient de faire hic ef nunc pour réaliser la volonté de Dieu »
serait «l'apport original de la pensée paulinienne» J’ajouterai
simplement a ce jugement que, dans toute I'histoire du christianisme,
les plus grands des Peéres des Déserts d’Egypte ont sans doute été
les meilleurs témoins de l'utilisation de ce discernement, de cette
dokimaste. A une époque ol nous réclamons, et a juste titre, non une
morale de bureau, mais une morale adaptée ou, comme on dit, collée
au réel, et respectueuse de toutes les valeurs humaines, cette «dis-
crétion » revét une valeur particuliérement significative.

2. AUTHENTICITE

Dans la version grecque des Septante, « doxiudzév» traduit 'idée
de soumettre a I'épreuve, de choisir, d’éprouver par le feu, de purifier,
de discerner ce qui est authentique de ce qui doit étre rejeté au rebut .
Tel était d’ailleurs le sens chez les Grecs : « Discerner moyennant une
épreuve au terme de laquelle on rejette le faux et le mauvais pour
retenir ’authentique et le bon » 2. Nous retrouvoens ce sens chez saint
Paul, lorsque, par exemple, dans II Cor. 8:8, il se dit: «Td TAg¢
Upetépac ayamme yvioiov doxiudZwy, cherchant a discerner I'authenticité
de votre charité ». Tout naturellement donc, le culte du discernement,
de la discrétion, par les Péres du Désert, provoquera chez eux la
recherche constante d'une autre vertu, 1’authenticité,

Son exigence a été mise en évidence par Silvain dans une formule
tres simple : « Malheur & 'homme qui porte un nom plus grand que
ses ceuvres » 3, qui, notamment, porte I’habit de moine, sans en avoir
les vertus et la vie. Rapportant une sentence de ’abbé Ammonas, et
la faisant sienne, Poemen dit : « Un homme peut demeurer cent ans
dans sa cellule, sans apprendre comment il faut y demeurer » 4. Et
Pambo, venu a Alexandrie & la demande de 1’archevéque Athanase,
et rencontrant dans la ville une prostituée, pleure certes sur le sort
de cette ame, mais aussi parce qu’il n’a pas atteint, dans son effort

pour plaire a Dieu, le zéle que cette femme déploie pour plaire aux
hommes 5.

IThidem, p. 26.

Ibidem, p. 15.

Arm X, 57 b ; Alph, Silvain 10: 412 B.

Arm 11, 37 R ; Alph, Poemen 96 : 345 A ; S 498 a: 637 ; PE I, 41, 8: 372.
5 Arm 111, 12 R ; Alph, Pambo 4: 369 B; PJ III, 14: 862 B; PE III,
4, B, 3:77.

I o



LES ORIENTATIONS ESSENTIELLES DE LA SPIRITUALITE 43

Les moines d’Egypte ont la plus grande estime de leur vocation ;
ils disent que, par la virginité et la priére incessante, elle est une vie
angélique ; les moines ont pour mission de remplacer dans la louange
de Dieu les anges déchus 7. Aussi sera-ce une gloire pour un roi de
devenir moine, mais une honte pour un moine de retourner au
siecle, méme s'il doit y devenir roi 2.

Ils remarquent pourtant, d’autre part, que beaucoup de gens du
monde n’acceptent aucune compromission avec le mal, et vivent
méme dans une sainteté pleine de gravité et de miséricorde, alors que
I'on rencontre parfois des moines gloutons, fornicateurs et sans cha-
rité. Parce qu’ils portent I’habit monastique et le nom de moines,
et qu'ils font beaucoup de priéres, on les considére comme des gens
parfaits. En réalité, I'oubli de la pénitence en vue de laquelle Dieu
les a appelés a la vie monastique, et la négligence de la volonté de Dieu,
a laquelle ils préférent leur propre volonté, les dirigent droit vers
I'enfer. Il est en effet bien des péchés que Dieu supporte de la part des
mondains, car tant de circonstances les excusent ! Les anachorétes,
au contraire, n’ont aucune excuse a alléguer, et ils seront, des lors,
jugés plus séverement 3.

3. FEU

Malgré le role capital de la discrétion dans la spiritualité des
Péres, il ne peut étre question d’édulcorer leur message ni de voir dans
leur souci de mesure un accueil de la médiocrité. Leur vie était, au
contraire, trés austére: « Je porte I'habit depuis soixante-dix ans,
disait Théodore de Phermé, et pas un seul jour je n’ai gofité le repos » 4.
Aucun moine ne peut espérer recevoir le sceau de I'Esprit saint sans
afflictions et fatigues, dit un autre apophtegme 5.

a) Vie de feu

Or ce zéle cofiteux est exprimé par une image caractéristique,
celle du feu. Seuls vont rapidement et stirement vers le Seigneur
ceux qui se dirigent vers lui avec des ailes de feu 6. Et le moine doit
avoir en lui-méme un feu, celui de la divine charité, grace auquel il
briilera toutes ses passions 7.

' Arm I, 23 Ra; PEI, 22, 12: 201.

* Avm X, 94 ; PE I, 31, 3: 271.

3 Avrm I, 73 R et 74 R; Guy 604 ; S 284 : 548.

4 Aym VII, 1; Alph, Théodore de Phermé 2 : 183 A; PJ VII, 5: 893 C;
S211:518; PEI, 41, 10: 373.

5 Arm VII, 30 R.

6 Aym XVIII, 85; Alph, Iohannes Colobos 14: 208 C; PJ XVIII, 8:
981 A; S* 39: 717; PE I, 25, 5: 215.

7 Aym XIX, 23 R; Nau 113; S* 317 : 817; PE III, 31, A, 13: 373. Voir
de méme Arm X, 39 R.



46 LOUIS LELOIR

b) Priére de feu

Le feu est évoqué notamment a propos de la priére, qui ne peut
étre molle, mais doit étre, au contraire, extrémement fervente. Les
dix doigts de l'abbé Joseph de Panépho devenaient dix lampes
ardentes, lorsqu’il priait 1. Un frére, au désert de Scété, arrivant
chez Arsene et regardant indiscrétement par la fenétre, I'avait vu
tout en feu 2. Un moine, d’abord évéque, mais qui, dans une période de
persécution, mis a la torture, avait finalement accepté de sacrifier
aux idoles, était venu expier sa faute au désert. A la suite de quarante-
huit ans d’austére pénitence, il éprouvait enfin le pardon et la conso-
lation du Seigneur. Aprés l'ultime oraison qui précéda immédiate-
ment sa mort, il revint le visage entiérement en feu vers un frére
qui lui faisait visite et allait bientot 'ensevelir et 1'enterrer 3.

c) Eucharistie et feu

Surtout l'image du feu est mise en relation avec la célébration
del’eucharistie. Sans doute ce trait-ci est-il dii & une influence syrienne.
La liturgie syrienne appelle I'Eucharistie gmawrto’, charbon ardent,
braise ardente, et la formule de distribution de la communion dans
la liturgie syro-catholique est: « La braise ardente et purifiante du
corps et du sang de Notre-Seigneur est donnée aux vrais fidéles » 4.

L’abbé Marcel, dans la Thébaide, se préparait toujours trés soi-
gneusement a la synaxe dominicale, notamment par la méditation
silencieuse de quelques paroles de la sainte Ecriture; durant la
synaxe, il voyait 1'église tout en feu ; la synaxe achevée, le feu dis-
paraissait 5.

Un frére qui avait douté de la présence du Christ sous les espéces
du pain et du vin vit un dimanche, grice a la priére de ses fréres, le
diacre devenir une colonne de feu pendant qu’il lisait 1’évangile, et les
paroles qui sortaient de sa bouche étaient comme des étincelles.
A nouveau, pour la consécration et la fraction, il vit une colonne de feu
descendre du ciel ; elle précédait des multitudes d’anges 6. Un évéque,
ayant demandé a un prétre trés simple et sans grande culture, mais
droit et sans tache, de célébrer le saint sacrifice en sa présence, il avait
¢té stupéfait de le voir, durant le sacrifice, comme du feu et dans

P Avm X1I, 5 R ; Alph, Joseph de Panépho 7: 229 C; PJ XII, 8: 942 A ;
S 297:552; PE IV, 10, B, 10-11: 251.

2 Avm XVIII, 9 ; Alph, Arséne 27: 96 B; P] XVIII, 1: 978 A; S 618:
685 ; PE IV, 10, B, 19-20: 25I.

3 Arm XIX, 27 ; PJ I11*, 12 : 1010 C.

4 L’Eucharistie est encore appelée dans la liturgie syrienne gawzalto’ dnouro’,
flamme de feu, et un chant syro-chaldéen, entonné durant la distribution de
I’Eucharistie, appelle celle-ci salhebito’ dnouro’, étincelle de feu.

5 Arm XVIII, 22 ; Nav 567 ; PE 1V, 29, I, 1-2: 494.

§ Arm XVIII, 18 R.



LES ORIENTATIONS ESSENTIELLES DE LA SPIRITUALITE 47

le feu. Comme, apreés la célébration, il disait au prétre son étonnement,
il avait regu cette réponse admirable: « Est-il possible & un prétre
d’offrir le corps et le sang du Christ, sans entrer dans le feu divin ? » 1

La mesure des Péres dans l'ordre ascétique a donc préparé pour
eux le dépassement de toute mesure dans l'ordre mystique; la
discrétion de leur ascése leur a valu le charisme du feu, récompense
de la sagesse et de la finesse de leur ardeur ; Dieu aime un don intel-
ligent, et 1l le bénit.

On me demandera sans doute, en conclusion de cet exposé, si ces
traits de discrétion, authenticité et feu, tels que je les al présentés,
sont vraiment propres aux collections arméniennes des apophtegmes,
s'ils ne sont pas plutdt communs a tous les traités des sentences des
Péres du Désert. Ils sont communs, répondrai-je, mais ils ont dans
les collections arméniennes un relief tout spécial.

Louis LELOIR.
Clervaux (Grand-Duché de Luxembourg)

1 Arm XIX, 21 R; NAv 630 ; PE IV, 29, T', 3-7: 494.



	Les orientations essentielles de la spiritualité des pères du désert d'après les "Paterica" arméniens

