
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 24 (1974)

Heft: 1

Artikel: Le renouveau du platonisme à l'époque de Cicéron

Autor: Dörrie, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381031

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381031
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE RENOUVEAU DU PLATONISME
À L'ÉPOQUE DE CICÉRON *

La première question qu'il faut se poser est celle de savoir ce

qu'est le platonisme pour l'Antiquité. C'est en tout cas la succession
ou la postérité de Platon. Mais cette définition provisoire ne suffit
pas ; il faut la préciser en ajoutant qu'on adhérait au platonisme
comme à une école, c'est-à-dire, pour employer le mot ancien, à une
aïpeaic. Il y a eu certainement, au sein des autres écoles, des efforts
pour interpréter et comprendre Platon ; citons ici la polémique assez
malicieuse des Epicuriens chez Cicéron * ou les interprétations que
propose Posidonius 3, qui devaient plus tard être fructueuses pour le
platonisme proprement dit 4. Mais une définition qui verrait du
platonisme dans toute interprétation de Platon serait inutilisable.

Pendant les siècles que nous retiendrons, c'est-à-dire aux époques
hellénistique et romaine, on étudiait la philosophie exclusivement dans
les grandes écoles, alors que nous avons toujours la notion idéale du
penseur solitaire, qui, du fond de son isolement s'adresse à ses contemporains.

Pour l'Antiquité, une telle conception est tout à fait
contraire à la réalité. Platon lui-même fonda une école, l'Académie,
qui sera le modèle de toutes les autres écoles, anciennes et modernes.
C'est lui qui renonça à la solitude du penseur pour créer la tradition

1 Ce sujet a été exposé plus largement dans mon article : Was ist «

spätantiker Piatonismus » Überlegungen zur Grenzziehung zwischen Piatonismus
und Christentum, Theologische Rundschau 36, 1971, 285-302.

2 Notamment De natura deorum, I, 18 ss. et surtout 1, 30.
3 Voir la citation du Timée devenue célèbre qui a été conservée par Sextus

Empiricus : Adv. math. 7, 93. Cette citation a été longtemps prise pour une
preuve certaine que Posidonius avait composé un commentaire du Timée. Pour
de bonnes raisons, on a laissé tomber cette opinion. Cf., en particulier, Karl
Reinhardt : Poseidonios, 1921, 415 ss., et Philipp Merlan : Beiträge zur
Geschichte des antiken Piatonismus II, Philologus 89, 1934, 211 avec notes.

4 En premier lieu, c'est Plutarque qui laisse reconnaître des empreintes
visibles de Posidonius, cf. Karl Reinhardt : Poseidonios, 1921, 464-471.
M. Willy Theiler a montré d'autres traces d'influence posidonienne chez
Plotin et d'autres néo-platonistes : Die Vorbereitung des Neuplatonismus,
:i934, 2I964, part. II et III, 62 ss.



14 HEINRICH DORRIE

d'une école. C'est plutôt au XIXe siècle, au temps de Rodin, qu'on a
idéalisé le penseur. L'Antiquité n'exigeait pas tant du philosophe une
pensée originale qu'une pensée conforme à la tradition authentique
et légitime. Seuls les grands penseurs du passé, qu'on appelait volontiers

les anciens sages —• oi tiaXaioi 00901' — avaient été capables de
constituer la philosophie en formulant des pensées originales. Par la
suite, l'activité du philosophe fut d'administrer cet héritage précieux,
c'est-à-dire expliquer, interpréter et commenter la pensée des
Anciens 1. Le platonisme ne fit pas défaut à la règle, lui qui remontait
au divin Platon, toujours reconnu comme l'un des plus sages.

On peut définir le platonisme par les deux traits caractéristiques
suivants :

1) le platonisme a pour but de renouveler la philosophie de Platon,

2) à cette fin, il ne suit pas les règles de la critique historique moderne ;

il se soumet aux traditions qui remontent ou semblent remonter à

Platon, comme si elles étaient dûment attestées et approuvées,
et respecte les conventions que ces traditions impliquent.

Ainsi, un détail quelconque du platonisme doit faire l'objet d'une
triple recherche :

1) quel était le jugement de Platon lui-même sur ce point
2) quelle était, dans la tradition de l'école, l'opinion couramment

admise à ce sujet

3) y avait-il sur ce point des contributions personnelles proposées
par des auteurs ultérieurs
En un mot, il ne suffit pas de constater la présence du platonisme

dans tel ou tel point de doctrine qui remonte à Platon. Il faut, en
tout cas, tenir compte des discussions que l'école a engendrées à son
propos.

Le maintien et la continuité d'une tradition authentique étant
de toute première importance, le platonisme souffrait d'une grave
difficulté intérieure : il avait perdu sa tradition. Elle avait subi une
rupture irréparable pendant les deux siècles qui précédaient l'époque
de Cicéron. Alors que les autres écoles cultivaient l'héritage de leurs
fondateurs, la continuité avait été ébranlée dans l'Académie. Celle-ci
ne pouvait plus être regardée comme la demeure légitime de l'héritage
de Platon. Il fallait lui en créer une nouvelle et, pour renouer avec la
tradition, un renouveau s'imposait. Or que savons-nous, d'une part,
de cette perte de la tradition légitime et, d'autre part, de la procédure
qui mènera à la reconstitution de cette tradition interrompue

1 On trouve la formule précise de cette conception chez Plotin : Ennéades
VI, 2 (43) 1, 3-4, comme conclusion de la première sentence de ce traité.



LE RENOUVEAU DU PLATONISME A L EPOQUE DE CICERON 15

On s'étonnera que cet exposé commence par un développement
quelque peu formaliste. Mais il faut se rendre compte qu'une
philosophie n'était reconnue qu'à condition d'être représentée par une
école officielle. On était convaincu que le maître, qui avait fondé
l'école, avait enseigné sa doctrine aux disciples présents et futurs
comme un trésor de sagesse et que les successeurs étaient chargés
de transmettre ce trésor à la génération suivante. Mais personne
n'avait le droit ni d'altérer la doctrine du maître, ni d'y ajouter
quelque chose de nouveau. Les adhérents d'une école ne pouvaient
être que les interprètes fidèles d'une philosophie pour ainsi dire
héréditaire.

II
Tout cela était vrai, à l'époque de Cicéron, pour les autres écoles ;

mais en ce qui concerne l'Académie deux faits nouveaux et assez

graves s'étaient produits. Seules les trois premières générations
avaient rempli fidèlement leur devoir de conserver l'héritage de
Platon. On a pris l'habitude d'appeler cette époque, dont les sco-
larques conservateurs étaient Xénocrate, Polémon, Crantor, Cratès,
celle de l'Ancienne Académie. Mais ensuite, quatre-vingts ans après
la mort de Platon, Arcésilas * laissa tomber presque toute la
philosophie traditionnelle, à laquelle il reprochait de donner des réponses
affirmatives. Sans doute, Arcésilas revint au point de départ de
Socrate. Exagérant les hésitations de Socrate, Arcésilas niait qu'un
òó-rua, c'est-à-dire une constatation affirmative, soit légitime dans un
domaine quelconque de la philosophie. Ce scepticisme, développé et
radicalise par les successeurs d'Arcésilas, prônera, en définitive, que
les arguments en faveur d'un « oui » ne sont jamais plus forts que les

arguments qui le contredisent. Cette méthode dialectique permettait
de calculer les degrés relatifs de vraisemblance, mais elle demandait
qu'on s'abstînt d'un jugement ou d'une conclusion quelconque.
Cette abstention méthodique est appelée èTroxn 2. Il est possible que
quelques éléments d'une dialectique originairement platonicienne
aient survécu dans ce scepticisme. Mais la philosophie de Platon
en tant qu'unité était sacrifiée ; ce scepticisme ne permettait plus d'en
conserver l'essentiel, il ruinait la métaphysique telle que Platon l'avait
préconisée. Les contemporains d'Arcésilas constataient que celui-ci
avait fondé une deuxième Académie 3, différente de la première.
Telle fut la première rupture d'avec la tradition maintenue jusqu'alors.

1 Les témoignages : Diogene Laerte 4, 28 ; Sextus Empiricus : Pyrrh.
Hyp. 1, 234 et Adv. math. 7, 153-158 ; Cicéron : Ac. pr., 1, 44/5 et Luc, 60.

2 Voir P. Couissin : L'origine et l'évolution de rèuoxrj, Revue des Etudes
Grecques, 42, 1929, 373-379-

3 Sextus Empiricus : Pyrrh. Hyp., 1, 232.



l6 HEINRICH DÖRRIE

En outre, il faut noter plusieurs événements guerriers qui, eux
aussi, menacèrent de détruire la continuité de la succession. En
200 av. J.-C. déjà, l'Académie subissait de graves dommages à l'occasion

d'un siège d'Athènes >. Il semble que l'Académie fut bientôt
rebâtie et même agrandie ; en tout cas, elle se maintint au même
endroit. Cicéron nous rapporte que Camèade, chef de l'école à l'apogée
de la période sceptique, enseignait à l'endroit traditionnel2. En mars
86 av. J.-C, en revanche, la destruction de l'Académie semble avoir été

complète : la ville d'Athènes s'était alliée au roi Mithridate 3 et les

principaux membres de l'Académie, qui désapprouvaient cette décision
hostile à Rome, durent quitter Athènes ; Philon de Larisse se rendit à

Rome4, Antiochus d'Ascalon, reçu parmi les amis de Lucullus, résida
avec son patron à Alexandrie 5. L'enseignement de l'Académie cessa et

lorsque Sylla s'apprêta à assiéger Athènes 6, devenue infidèle, il n'y
avait personne pour protéger l'Académie, située à proximité de la
Porte Double, le Dipylon. L'Académie fut cruellement ravagée 7.

Six ans plus tard, Cicéron visita avec ses amis cet endroit célèbre
et nous lui devons la description de ce qui en restait. Les visiteurs
ne trouvèrent que des ruines — et ils imaginaient les ombres de
Polémon et de Camèade 8. Philon et Antiochus, il est vrai, avaient
repris l'enseignement à un autre endroit, dans le gymnase nommé
Ptolémée 9, car les bâtiments de l'Académie restaient inutilisablesI0.
Quoi qu'il en soit, et cette perte restera irréparable, la bibliothèque de

l'Académie était détruite. Nous ne savons pas si elle a survécu à

l'an 200 ; en tout cas, dès 86 av. J.-C, on ne disposait ni des commentaires

de Xénocrate, ni des riches études " que Speusippe, Xéno-
crate, Polémon et Crantor, témoins de la tradition authentique,
avaient faites et leur anéantissement rendait désormais impossible le

1 Tite Live : Hist. 31, 24, 9 et 17.
2 Cicéron : De finibus 5, 4, dernière phrase.
3 Nous devons le récit impressionnant de cette affaire à Posidonius :

F Gr Hist. 87 F 36 Athénée 5, 47-53 ; 2iid-2i5b : un philosophe indigne
pousse sa patrie à la perversion politique. Salluste s'est inspiré de ce récit pour
illustrer la perversion de Catilina.

4 Plutarque : Vie de Cicéron, 3.
5 Cicéron : Luc. 11.
6 Plutarque : Vie de Sylla, 12.
7 Appian : Guerre de Mithridate, 30 et 38.
8 Le récit sentimental de cette promenade a été donné par Cicéron : De

finibus 5, 1-7.
9 Cicéron : De finibus 5, 1.

10 Pausanias : Descr. Graeciae 1, 29, 2 et 1, 30.
11 Ces études dont Diogene Laerte a conservé les titres (4, 3 et 4, 11) ne

furent jamais éditées au sens propre du mot ëKOOOtç. Il faut admettre que les
manuscrits étaient conservés à l'Académie, et qu'on en connaissait peu à
l'extérieur — seules quelques citations purent être retrouvées plus tard.



LE RENOUVEAU DU PLATONISME A L EPOQUE DE CICÉRON I7

retour à la doctrine de l'Ancienne Académie. Après ces événements
destructeurs, un renouveau du platonisme ne pouvait se fonder que
sur l'étude des œuvres de Platon elles-mêmes. Il fallait donc partir
de soigneuses recherches littéraires, et la méthode d'interprétation
des textes de Platon allait être décisive.

Rappelons que nulle part Platon n'expose directement son
système ' (s'il en avait un), mais qu'il fait saisir sa pensée à travers des

dialogues. Pour cette raison, l'école de Platon, plus que le stoïcisme
ou l'épicurisme, avait besoin d'une tradition d'interprétation bien
déterminée. Selon moi, Platon n'a point voulu produire une doctrine
précise et détaillée, comme on la trouve chez Aristote. Mais tous les
lecteurs de Platon, jusqu'à ce jour 2, ont cherché le moyen de déchiffrer
ses écrits. Je ne pense pas non plus que l'Ancienne Académie en avait
la clé ; mais elle croyait l'avoir : elle avait établi toute une méthode
et fixé certains résultats que l'on considérait comme authentiquement

platoniciens. Mais après les événements brutaux du printemps
86, la possibilité de pouvoir établir cette tradition, celle des premiers
élèves, était perdue.

III
A cette époque, où l'héritage littéraire de l'Académie avait disparu,

Antiochus d'Ascalon conçut le projet d'en finir avec le scepticisme
et de retourner à ce que les anciens —• veteres 3 — avaient préconisé.
Antiochus aurait-il vraiment constitué un nouveau platonisme
Cicéron, qui séjournait en ce temps à Athènes, était le témoin4 des
discussions acharnées entre Philon de Larisse, conservateur, et Antiochus,
moderniste. Le premier cherchait à conserver et défendait le scepticisme

tel que l'Académie le professait depuis Arcésilas, c'est-à-dire

1 Remarqué par Cicéron : Ac. pr. I, 46 et Luc. 74.
1 Deux livres, écrits par de jeunes savants de Tübingen, viennent de

provoquer une discussion fort mouvementée ; j'en cite les étapes les plus
remarquables : K. Gaiser : Piatons ungeschriebene Lehre, 1963 ; H. J. Kraemer :

Der Ursprung der Geistmetaphysik, 1964 ; K. von Fritz : Die philosophische
Stelle im 7. platonischen Brief und die Frage der « esoterischen » Philosophie
Piatons, Phronesis 11, 1966, 117-153 ; E. Doent : Piatons Spätphilosophie
und die Akademie, Sitzungsberichte der Akademie der Wissenschaften zu
Wien, 251, 3, 1967. K. Oehler : Der entmythologisierte Piaton. Zur Lage der
Piatonforschung, Zeitschrift für philosophische Forschung 19, 1965, 393-420 ;

K. H. Ilting : Piatons « ungeschriebenes Lehren ». Der Vortrag über das Gute,
Phronesis 13, 1968, 1-31 ; Ph. Merlan : Der Ursprung der Geistmetaphysik,
Philosophische Rundschau 15, 1968, 97-110 ; J. Pépin : Redécouverte de
Platon, Preuves 206, 76-84, Paris, 1968 (chronique de la discussion récente) ;

E. A. Wyller : Der späte Platon, 1970 ; H. J. Kraemer : Piatonismus und
hellenistische Philosophie, 1971.

3 Cicéron : Luc. 132 et De finibus 5, 7.
4 Cicéron : Luc. 16-18.



l8 HEINRICH DÖRRIE

depuis cent quatre-vingts ans. Antiochus, au contraire, concevait
un système philosophique dont, grâce à Cicéron, nous connaissons
une bonne partie *. Ce système n'était pas fondé sur l'étude des

œuvres de Platon. Antiochus assurait que son système avait pour
base les doctrines des Anciens, mais ceux qui s'y connaissaient bien —
et il faut inclure Cicéron parmi eux — remarquaient qu'Antiochus
répétait plutôt la doctrine et le langage des stoïciens 2. Evidemment
Antiochus avait voulu saisir une doctrine devenue insaisissable et
Cicéron montre que, malgré son intention, il ne parvint pas à renouveler

l'ancienne tradition. Au contraire, entraîné par l'autorité des

stoïciens, il finit par implanter la Stoa dans la doctrine de l'Académie

3. Plus tard, on admit qu'Antiochus avait été le fondateur d'une
autre Académie 4 — ce qui signifiait qu'il n'était le successeur légitime
ni de la première, ni de la seconde : la òiaooxrj était rompue pour la
deuxième fois.

Il faut donc constater que l'Académie avait cessé d'être le foyer
où l'héritage de Platon pourrait être légitimement cultivé. La tradition,

jadis authentique, avait été ébranlée plusieurs fois, depuis
longtemps la tradition vivante avait cessé ; l'ancien édifice était
en ruines et, pis encore, les ouvrages, qui auraient permis de reconstituer

le platonisme des premiers disciples, n'existaient plus. Enfin la
tentative d'Antiochus de remonter à la doctrine des Anciens avait
échoué, selon le témoignage unanime des contemporains. Il est
évident que, si une forme de platonisme existait à cette époque, elle
n'avait pas de place à l'Académie. Certes, l'Académie était l'endroit
où il fallait chercher le platonisme, et pourtant notre recherche
a été vaine. Voilà qui ne doit point nous étonner, maintenant que
nous entrevoyons les causes de ce résultat négatif.

IV
En revanche, ce qui est étonnant, c'est que, pendant cette époque,

un autre platonisme renaît. Il renaît dans l'ombre, en dehors de la
succession légitime, et protégé par aucune école officielle. Pourtant,
dès qu'il voit le jour, il se proclame le représentant légitime d'une
tradition jamais interrompue. Pendant le siècle qui voit à son
commencement Cicéron et à sa fin Philon d'Alexandrie, le platonisme
sort de l'oubli comme un phœnix de ses cendres.

1 Voir Annemarie Lueder : Die philosophische Persönlichkeit des Antio-
chos von Ashalon, diss, phil., Göttingen, 1940.

2 Cicéron : Luc. 132 : per Antiochum qui appellabatur Academicus, erat
quidem si perpauca mutavisset germanissimus Stoicus.

3 Sextus Empiricus : Pyrrh. Hyp. 1, 235 : tt\v Xîoctv ueTrpfcrfev eiç xf|v
AKabnuiav.

4 Sextus Empiricus : Pyrrh. Hyp. 1, 220.



LE RENOUVEAU DU PLATONISME ]À L'ÉPOQUE DE CICÉRON ig

Mais n'est-il pas osé de parler d'un renouveau du platonisme
L'absence presque totale de témoignages serait mal interprétée, si elle
donnait à croire que n'existait aucun reflet du platonisme. Non, il
faut plutôt constater ceci : après une longue période de silence presque
absolu 1, les témoignages se font de plus en plus nombreux. Toutefois,

ils ne permettent pas de considérer ces reflets d'un platonisme
comme étant ceux d'un platonisme officiel et scolaire. Au contraire,
on discerne un mouvement platonisant presque naïf. Evidemment,
nous avons affaire à des profanes, qui cherchaient à déchiffrer, au
moins en partie, ce que Platon avait enseigné. L'intention est donc
pareille à celle que nous avons vue chez Xénocrate. Mais, si j'ose
m'exprimer ainsi, on recommence à zéro ; on ignore les prises de
positions que l'Ancienne Académie avait soigneusement motivées. Au
contraire, on lit les textes de Platon, en premier lieu le Timée, en
pleine ingénuité, sans tenir compte du travail, des efforts et des
résultats obtenus auparavant. Cest cette position naïve d'un nouveau
commencement qui me fait croire que le platonisme, en fait, ne
s'est pas développé pendant plusieurs siècles. En théorie, on pourrait
imaginer une secte platonisante qui, loin d'Athènes, aurait voulu
conserver une orthodoxie platonicienne, que l'on aurait abandonnée
là où elle aurait dû régner, à l'Académie. Mais ce qui saute aux yeux,
lorsqu'on étudie les témoignages de ce nouveau platonisme, c'est son
désaccord d'avec la tradition et son ignorance presque totale des
résultats qu'elle avait obtenus.

V

Ce nouveau platonisme, que nous connaissons grâce à plusieurs
citations de Cicéron 2 et de Varron 3, a pour base incontestable la
lecture de Platon, et en particulier celle du Timée. Mais soulignons-le,
on lisait le Timée sans introduction, ni avertissement ; on le prenait
uniquement dans son sens littéral. On ignorait le caractère métaphorique

ou symbolique de maints énoncés de Platon. Le Timée était
préféré à d'autres livres, parce que lui seul contenait une cosmologie
qui ne se bornait pas à expliquer le monde par des causes immanentes.

1 Seul Eratosthène, le futur géographe, paraît avoir fait exception : il a
fait ses études à Athènes, notamment à l'Académie, avant de se rendre à
Alexandrie. Ce n'est pas seulement son surnom de Platon II qui donne à penser
qu'il a conservé des influences profondes ; les quelques restes de son œuvre
Sur l'analogie, conservé par Théon de Smyrne, attestent clairement qu'il
connaissait bien la théorie sur l'analogie platonicienne, comme problème
mathématique et physique.

2 Cicéron : De nat. deorum i, 18-21 et 1, 30 ; Tusc. disp. I, 39 et 1, 70 ;

Caio Maior 89 ; Timaeus 4 ; Orator 8.
3 Varron chez Saint Augustin : Civ. Dei. 7, 28, 5-7.



20 HEINRICH DORRIE

La cosmologie stoïcienne, qui n'admettait pas de principe en dehors
de l'univers, ne satisfaisait plus. Le désir de connaître la nature de

l'univers s'exprime à travers beaucoup de témoignages : on était
en effet convaincu que la nature de l'homme ne pouvait être comprise
qu'à condition qu'on comprît celle de l'univers. Ainsi le fait qu'on ait
apprécié avec enthousiasme le Timée est une conséquence de ce désir
général. Une génération plus tard, Virgile écrivait le vers célèbre :

felix qui potuit rerum cognoscere causas ï. Quoiqu'il fasse allusion à

Lucrèce, il n'en est pas moins susceptible d'exprimer le désir général
qui dirigeait l'attention de beaucoup de lecteurs vers le Timée de

Platon.
Faut-il s'étonner qu'on ait lu le Timée dans son sens littéral

On ignorait que Platon ne fournit point de révélation, qu'il cache son
opinion, ou plutôt une partie de son opinion, derrière le voile du
langage pythagoricien dont Timée se sert. En plus, on ignorait
totalement qu'il y avait eu une méthode légitime et consolidée, qui
avait permis d'arracher des données systématiques et positives
à ce livre énigmatique. L'Ancienne Académie, en premier lieu Xéno-
crate 2, niait qu'il fût légitime de comprendre le Timée au sens littéral
et exigeait de mettre en relief son sens figuré. Cela signifiait que la
création du monde n'avait pas eu lieu dans le temps, que l'univers
n'avait pas de commencement temporel ; et si le sens littéral du
Timée laisse soupçonner le contraire, c'est que Platon a choisi ce
mode de présentation pour des motifs de clarté didactique — òtòctOKa-

Xi'aç xàpiv ou cra<pr|ve(aç xàpiv. En feignant que la création de l'univers
est un processus situé dans le temps, il n'explique que mieux à ses

lecteurs pourquoi et comment le monde s'est mis en mouvement.
Mais ce serait une erreur de prendre ce récit au pied de la lettre. Cette
réflexion, d'ailleurs très sérieuse, contribue beaucoup à expliquer
correctement le Timée.

Mais, trois siècles plus tard, ceux que frappait la lecture de ce
livre ne connaissaient plus ces réflexions méthodologiques. Cicéron
répète l'opinion courante : selon Platon, l'univers a un commencement

dans le temps 3 et selon Aristote, au contraire, il n'en a pas.
Dans sa traduction du Timée 4, il est enclin tantôt à le comprendre
littéralement, tantôt à en admettre l'explication au sens figuré.
Enfin Philon, qui donne un abrégé des opinions cosmologiques répandues

à son époque, cite 5 le commencement du monde au sens tempo-

1 Virgile : Géorgiques 2, 490.
2 Xénocrate : fg. 54 Heinze — Aristote : De caelo A 10, 279 b avec le

commentaire de Simplicius.
3 Cicéron : Tusc. 1, 70.
4 Cicéron : Tim. 4 et 6.
5 Philon Al. : De aeternitate mundi 13 ; 6, 76, 16, éd. Cohn-Wendland.



LE RENOUVEAU DU PLATONISME A L EPOQUE DE CICERON 21

rei comme l'opinion de la plupart des platoniciens. Mais il ajoute J

qu'une minorité aime pervertir le sens voulu par Platon, en prétendant
que l'univers est éternel, quant au passé et quant au futur. On remarque

que la tradition originale, telle que Xénocrate l'avait constituée,
reprend et plus tard domine au sein du platonisme. Elle ne sera
contredite que par Plutarque et Attikos.

A l'époque de Cicéron, elle n'était point reconnue comme légitime.
Cette observation est confirmée par la polémique que les Epicuriens
soulevaient. Chez Cicéron2, le porte-parole épicurien attaque en
premier lieu la manière de s'imaginer le démiurge comme un chef de

production. Il se moque des usines géantes, des chantiers énormes qui
auraient été nécessaires pour fabriquer l'univers. Evidemment ces
railleries ne touchaient point la théorie de l'Ancienne Académie qui
refusait, elle aussi, de comprendre la création du monde au sens
concret. Mais on pouvait reprocher une concrétisation illégitime
aux nouveaux platonisants de l'époque de Cicéron. Par conséquent,
la polémique épicurienne, telle que Cicéron l'atteste, permet de

constater qu'on avait reconnu le nouveau courant et qu'on disposait
d'une argumentation bien forgée pour le ridiculiser. Les Epicuriens
mettaient en relief le fait que Platon émet dans d'autres œuvres des

opinions théologiques bien différentes et lui reprochaient un manque
de cohérence : de Platonis inconstantia Iongum est dicere 3. En même
temps ils reprochaient au Timée de ne pas apporter de preuves.
« Platon doit avoir rêvé cela, c'est une vision », disaient les sectateurs
d'Epicure qui, de ce fait, ne la prenaient pas au sérieux. Mais ce

qui était un défaut pour les uns était une qualité pour beaucoup
d'autres : le Timée exerça une grande influence sur les contemporains
de Cicéron, précisément parce qu'on prenait son récit principal pour
une révélation. Pour cette raison, le Timée devenait le prédécesseur de

tant de livres contenant des révélations, par exemple les livres hermétiques,

gnostiques et d'autres encore. La plupart d'entre eux sont
imbibés de l'atmosphère où baigne le Timée.

Cette observation sur la postérité littéraire du Timée permet de
deviner que l'intérêt soudain qu'on lui témoigna n'était pas purement
philosophique. On ne peut pas nier qu'une certaine aspiration
religieuse déterminait les futurs platonisants à lire ce dialogue.

Nous avons remarqué ci-dessus (p. 17-18) qu'Antiochus d'Ascalon
s'était attelé à la reconstruction d'un système qui reproduirait la
sagesse des Anciens, mais ceci sans consulter Platon. Nous avons fait

1 Philon Al. : I.e. 14; 6, 77, 6, Cohn-Wendland : Tivèç os oi'ovTCti aocpi-
Êouevoi kotòcTTXÓTuuva yévtitòv\éjeoQa\ tòv KÓauov où tüj Aaßeiv Yevéoeuuç àpxnv—

2 Cicéron : De natura deorum, 1, 30.
3 Cicéron, I.e.



22 HEINRICH DORRIE

allusion au fait que son système embrassait la plupart des thèmes
dont traitait la philosophie habituelle de l'époque hellénistique '. Ici,
il faut souligner qu'Antiochus ne laisse jamais soupçonner que la
rehgion ou la théologie aient la moindre importance pour sa
philosophie 2 ; c'est une philosophie humaine : elle regarde l'homme, sa
destination et son bonheur. On ne saurait relever la moindre trace
qui permette de deviner que la religion, la théologie, la métaphysique
et aussi la cosmologie aient fait partie de son enseignement.

VI

En revanche, les quelques témoignages d'un platonisme non
académicien qui ont été, à l'époque de Cicéron, conservés par lui,
sont clairement caractérisés par la prévalence du sentiment religieux.
Ce trait caractéristique se retrouve dans les témoignages, beaucoup
plus riches, des générations postérieures à Cicéron. En dépit de

l'Académie, qui ne cachait pas son indifférence religieuse pendant
cette époque, le platonisme renouvelé était marqué par une tendance
vers une religiosité philosophique. Et il a toujours conservé ce trait
typique.

Comment l'expliquer Serait-il trop hardi de soupçonner que le

nouveau mouvement platonisant contient en soi une protestation
contre la philosophie telle qu'on la pratiquait à Athènes Evidemment,

on en avait assez d'une philosophie qui se limitait au plan
purement humain. Le mouvement platonisant a été assurément
provoqué par la même disposition spirituelle qui avait mené d'abord
au pythagorisme, puis à la gnose et à l'hermétisme. On a reconnu
depuis quelques lustres qu'il est à la fois inutile et impossible de vouloir

distinguer les éléments grecs et les éléments orientaux dans les
manifestations d'une religiosité nouvelle, qui s'annonce pendant le
dernier siècle avant J.-C. On a eu tort de supposer que le sentiment
religieux, qui se manifestait de diverses manières, se soit développé
ou bien en rapport avec la religion mazdéenne, ou bien grâce aux
mystères isiaques. On n'avait pas encore pris en considération que
c'était probablement les grandes agglomérations, les cités gigan-

1 Le Révérend Père A. J. Festugière en apporte de nombreux exemples
dans son œuvre magistrale : La révélation d'Hermès Trismégiste, 4 vol., 1943-
1954. Dans ma présentation de cet ouvrage (« Göttingische Gelehrte Anzeigen »

IQ55. 230-242), j'ai essayé de mettre en valeur, plus que l'auteur ne l'a fait, ce
point de vue, c'est-à-dire l'imitation du Timée qui se fait sentir dans beaucoup
de traités hermétiques.

2 Au contraire, le récit de Varron chez Cicéron : ac. pr. 1, 15, atteste
qu'Antiochus, comme Socrate, considérait uniquement l'éthique comme utile
et à la portée des hommes ; tout ce que le mot caelestia comprend pouvait être
négligé.



LE RENOUVEAU DU PLATONISME A L EPOQUE DE CICERON 23

tesques comme Antioche, Ephèse et surtout Alexandrie, qui devaient
être propices au développement d'un sentiment religieux tel que
j'essaie de l'esquisser. Le fait que l'on se détournait de la philosophie
humanitaire et humaniste du stoïcisme doit être expliqué par la
désillusion d'une grande partie de la population urbaine. Il n'était
assurément pas vrai que chaque individu fût libre de trouver le
bonheur par la vertu et la sagesse — ce que les Stoïciens ne cessaient
de prétendre * ; suffisait-il de vivre selon sa propre nature 2 Les
causes qui agissent sur l'homme sont-elles uniquement matérielles 3

La raison de tout ce qui advient dans le monde est-elle uniquement
fixée par la Providence 4

En tout cas, ce que nous appelons la nouvelle religiosité de l'époque
en question n'était plus satisfaite par les affirmations des philosophies

traditionnelles, qui niaient qu'il y eût des puissances actives en
dehors de ce monde.

Jusqu'ici on pourrait dire que c'est une pure hypothèse de s'imaginer

une mentalité ou une spiritualité qui aurait été à l'origine de
cette religiosité. Mais cette hypothèse deviendra vraisemblable,
si l'on tient compte du fait qu'une telle mentalité, d'abord dépourvue
de l'appui d'une littérature théologique, trouvait un seul livre qui
répondît à ses nouvelles exigences : le Timée de Platon. On ne s'étonne
plus que cette œuvre de Platon soit devenue le livre-pilote de ce

nouveau mouvement. Nous l'avons déjà vu, il semblait légitime de

prendre ce livre pour une révélation, et cette révélation avait pour
objet une cause suprême au-delà du monde ; cet Etre suprême est
bon au plus haut degré, par conséquent il a voulu le monde aussi
bon que possible. Plus tard, la gnose s'opposera sévèrement aux
principes que le Timée préconise ; plus tard en effet on voulut
remplacer une philosophie optimiste par une religion pessimiste. Ce

n'était certainement pas l'intention première du nouveau mouvement.
On voulait avant tout remplacer une philosophie qui ne s'occupait
point de l'au-delà par un nouveau système, en même temps
philosophique et religieux, qui intronisait à son point culminant un Etre
divin et paternel.

On a souvent, et avec raison, appelé le Timée la bible des Platoniciens.

Son contenu lui est propre et, parce qu'on a pu y voir une
révélation, la comparaison avec la Bible ne manque pas de vraisemblance.

Le Timée fut en vogue tout d'un coup, il était lu par tout le
monde. Dès l'époque de Cicéron, les auteurs étaient sûrs qu'une

1 Stoicorum veterum fragmenta I 46, 22 et 38 ; III 25, 28 et III 48, 24 et
souvent.

2 Stoicorum veterum fragmenta II 39, 5 ; III 5, 14 et 6, 9 et souvent.
3 Stoicorum veterum fragmenta II 112, 8 et 15.
4 Stoicorum veterum fragmenta II 264, 19 et II 280, 15.



24 HEINRICH DORRIE

allusion au Timée serait comprise. Le Timée s'imposait et, avec lui,
son message théologique '. Varron en donne un exemple impressionnant

lorsqu'il retrouve 2 la trinité capitoline dans les trois principes 3

qui collaborent pour créer le monde. Varron, du reste, ne s'est point
rendu compte que la série des trois principes, parmi eux l'idée, est
dérivée du Timée. Il prend cette doctrine pour une révélation qui a

son origine dans le sanctuaire des Kabires à Samothrace ; les prêtres
de ce sanctuaire savaient certainement faire usage de cette doctrine
d'origine platonicienne pour satisfaire la curiosité d'un Romain.
Platon lui-même est pratiquement caché derrière le Timée. Cicéron,
qui en a traduit la partie principale, était enclin à attribuer le contenu
de cette œuvre à la sagesse de Pythagore, plutôt qu'à celle de Platon.
En tout cas, c'était à son ami Nigidius Figulus 4, pythagoricien, qu'il
voulait confier le rôle d'exposer la création du monde, telle qu'elle
est décrite dans le Timée ; mais ce dialogue consacré à la philosophie
de la nature resta inachevé. En même temps, on faisait circuler une
contrefaçon du Timée 5 — contrefaçon qui devait être prise pour le

texte original que Platon aurait imité et déformé. En un mot, ce
texte falsifié accusait Platon d'être le falsificateur. Cette imposture
est un témoignage précieux de l'actualité dont jouissait le Timée.

Il est difficile, du reste, de décider si le nouveau mouvement
était plutôt platonicien ou plutôt pythagoricien. Les Pythagoriciens,
eux aussi, avaient perdu depuis longtemps leur centre légitime qui,
jadis, était la région de Crotone, de Métaponte et de Tarente. Cicéron
affirme 6 que leur secte s'était éteinte, mais malgré son témoignage,
il semble que des traditions pythagoriciennes survivaient. Mais les

quelques écrits pythagoriciens qui, selon les recherches du savant
finlandais Holger Thesleff 7, remontent à l'époque hellénistique, ne
connaissaient pas le Timée, ni ne traitaient de questions analogues.

1 Ce message occupe à peu près les pages 27 C-56 C de l'édition de
R. Etienne. Quoique la version latine de Cicéron ne soit pas conservée dans sa
totalité, j'ose affirmer qu'elle couvrait, avec quelques omissions voulues, cette
partie du texte.

2 Varron chez Saint Augustin : Civ. Dei 7, 28, 5-7.
3 L'expression a quo paraît être dérivée du Timée 28 A 4 (avec confirmation

28 C 2), le secundum quod est attesté dans le Timée 28 A 6 et confirmé
28 C 6. La question e quo est traitée dans le Timée à partir de 31 B 7.

4 Cicéron : Timée 1.
5 Ce texte intitulé Timaios Lokros a été récemment édité par M. Walter

Marg dans The Pythagorean Texts of the Hellenistic Period, collected and
edited by H. Thesleff : Abo, 1965, p. 202-225. Te commentaire de M.
Matthias Baltes : Timaios Lokros, über die Natur des Kosmos und der Seele, vient
de paraître dans Philosophia Antiqua 21, 1972.

6 Cicéron : Timée 1.
7 A côté de l'édition des textes conservés citée ci-dessus (note 50), il faut

consulter la monographie de M. H. Thesleff : An introduction to the Pythagorean
Writings of the Hellenistic Period, Abo, 1961.



LE RENOUVEAU DU PLATONISME A L'ÉPOQUE DE CICÉRON 25

On dirait que le Timée, une fois retrouvé, fut réclamé par les deux
sectes rivales, les Platoniciens et les Pythagoriciens.

Mais l'évolution des deux sectes les mena dans des directions
différentes. Les Pythagoriciens retiennent, ou au moins cherchent
à retenir, le premier élan, en tant qu'il est populaire. Ils sacrifient à

l'ampleur du nouveau mouvement. Sous prétexte que Platon était
un disciple de la doctrine pythagoricienne, on se dispensait de la
tâche de renouveler une philosophie pythagoricienne au sens propre —
on renvoyait ceux qui en étaient désireux à la lecture de Platon. Car les

Pythagoriciens attribuaient peu d'importance à la théorie philosophique

; pour eux, tout culminait dans l'imitation du maître et l'on
pratiquait la vie dont Pythagore avait donné l'exemple. Il est vrai
que, çà et là, un auteur pythagoricien reprend l'étude de la philosophie
théorétique comme, par exemple, Moderatos de Gadés/Cadix I et plus
tard Numénius d'Apamée 2. Il est vrai que les Pythagoriciens
enrichissent la doctrine de l'Un et du Multiple, ce qui exercera une
influence importante sur Ammonius Saccas et son disciple Plotin 3.

Mais on ne peut leur attribuer une phUosophie spécialement pythagoricienne

; eUe est platonisante dans ses origines et dans la plupart
de ses détails.

Tandis que les Pythagoriciens inclinaient à la pratique d'une vie
qui se disait philosophique, les Platoniciens, eux, cultivaient la
théorie. On se posait sans aucun doute la question de savoir qui était
ce Platon qui composa le Timée. On était tellement éloigné d'une
tradition vivante qu'il fallait rédiger de courts résumés pour se

rendre compte de ce qui était typiquement platonicien — propria
Platonis supellex, comme le dit Sénèque 4. Nous voilà au seuil de

l'époque où la tradition philosophique produira des manuels doxo-
graphiques, dont déjà Cicéron se servait, et dans lesquels elle se

manifestera. Il suffit de citer le nom d'Hermann Diels 5, qui a réuni

1 Moderates de Gadés mériterait une étude approfondie. Ses fragments
n'ont pas été réunis ; ils ont, d'ailleurs, tous été conservés par Porphyre ou
à travers Porphyre.

2 Une collection des fragments qui est contenue dans la monographie de
E. A. Leemans : Studie over den wijsgeer Numénius van Apamea, Mémoires
de l'Académie Royale de Belgique, Lettres 37, 1937. Cette édition vient d'être
remplacée par l'édition Numénius d'Apamée présentée par le R. P. Ed. des
Places, Paris, Les Belles Lettres, 1973.

3 J'ai essayé de retrouver quelques traits de cette tradition pythagoricienne
dans mon article : Ammonios der Lehrer Plotins, Hermes 83, 1955, 439-477.
Les opinions que j'y ai exposées ont été critiquées par M. E. R. Dodds :

Numénius and Ammonius, Entretiens de la fondation Hardt 5, 1957,
spec p. 24-32 ; j'y ai répondu dans la discussion qui suivit, I.e. p. 40-45.

4 Sénèque : Epist. mor. 58, 18.
5 Comme H. Diels l'a montré, Doxographi Graeci 530 ss., Cicéron a

emprunté le passage doxographique, De nat. deorum 1, 25 ss., à un abrégé
semblable contenu dans le De pietate de Philodème.



26 HEINRICH DÖRRIE

dans son œuvre magistrale, Doxographi Graeci, les restes considérables
de cette tradition. Dans ce genre littéraire, un des auteurs classiques,
s'il m'est permis de me servir de ce mot, fut Arius Didyme, qui initia
le futur empereur Auguste à la philosophie *. Nous retenons ce nom,
parce qu'il nous fournit une datation certaine : la codification
doxographique débuta à l'époque de Cicéron, déjà ; la génération qui
le suivit acheva la besogne.

Or l'étude des renseignements que ces manuels doxographiques
donnent sur Platon conduit à de curieux résultats. Par exemple, la
doctrine des trois principes, qui avait tellement attiré la curiosité
de Varron, est retenue comme doctrine authentique de Platon ;

tous les manuels 2 la répètent invariablement. Mais il n'y a qu'une
seule page du Timée 3 qui semble autoriser le lecteur à se former
l'opinion que le Créateur, la Matière et le Modèle (c'est-à-dire l'Idée)
sont nécessaires à la formation du monde. Déjà Philon d'Alexandrie
apporte 4 la correction qui s'impose : on lit mal le Timée si on ne se

rend pas compte que l'activité du Créateur est stimulée et provoquée
par la fin — téXoç — qui est au-dessus du Créateur ; c'est l'idée du
Bien qui oblige le Créateur à rendre le monde aussi bon que possible.
Philon, avec raison, découvrait dans le Timée un quatrième principe,
plus important que les autres. Mais aucun platonicien 5 des siècles
suivants n'accepta cette correction pourtant juste ; on continua
d'attribuer la découverte du téXoç à Aristote. La doctrine, encore
primitive, de la première génération a, semble-t-il, été figée et il ne
fut plus possible de changer quoi que ce soit à ce platonisme, qui
devint bientôt un platonisme officiel.

VII
Je viens d'exposer la situation du platonisme qui avait perdu

l'appui de l'école officielle. Après un court délai, le platonisme —
toujours en dehors de l'Académie —¦ a regagné ce que j'appellerai

1 C'est attesté par Suétone : Divus Augustus 8g, î et par Plutarque :

Vie de Marc Antoine 8o.
2 En premier lieu Aetios, Plac. I 3, 21 Doxogr. 287, 17-288, 11 ; et

Plac. I 11, 2 Doxogr. 309, 14 ss. Plus tard, Hippolyte : Philos. 1, 19 Doxogr.
567, 7 ; St. Epiphane : Proemium ad Acacium et Paulum Doxogr. 587, 8 ;

Hermias : Irrisio gentilium philosophorum 11 Doxogr. 653, 27 ss. — notons
que cette liste est incomplète.

3 Voir ci-dessus, p. 16, n. 3.
4 Philon Al. : De cherubim 125.
5 Albinos : Did. 9, 163, 9 (Hermann) et Alexandre d'Aphrodisias chez

Simplicius i» Arist. Phys. A 2, 26, 12 (Diels) Doxogr. 485, 5 sont deux témoins
du fait que la doctrine des trois principes était invariablement conservée. Les
tentatives de Plutarque pour se débarrasser du fardeau de cette doctrine ont
été relevées dans ma contribution : Le platonisme de Plutarque, Actes du
VIIIe Congrès de l'Ass. G. Budé, 1968, 519-529.



LE RENOUVEAU DU PLATONISME A L EPOQUE DE CICERON 2J

son authenticité. Cette authenticité est du point de vue historique
douteuse, car le platonisme contenait un assez grand nombre
d'éléments qui n'appartenaient pas à Platon. Mais la conviction que le
contenu tout entier du système reflétait la doctrine authentique
de Platon deviendra le fondement du platonisme futur.

Le platonisme du premier siècle après J.-C. et des siècles suivants
est remarquablement homogène ; il ne varie plus, il ne change plus.
Mais les deux générations qui préparèrent ce platonisme figé connurent
une évolution assez rapide. Esquissons-en les étapes :

i. Un mouvement religieux orienté par le Timée de Platon.
Il serait trop hardi de qualifier ce mouvement de platonicien ; ce
n'était pas encore le personnage vénéré du divin Platon qui impressionna

les adhérents du mouvement en question. Mais c'était le

message préconisant les trois principes, parmi eux le Créateur comme
source de tout ce qui est bon. On admettra, peut-être, comme étape
intermédiaire, la situation telle que Cicéron nous la fait connaître :

d'un côté les Pythagoriciens qui essaient de revendiquer le Timée

pour les archégètes de leur école, d'un autre côté Posidonius qui
se sert abondamment de son aspect cosmologique, doctrine
principale du nouveau mouvement.

2. On recueille les opinions de Platon et d'autres philosophes
pour les incorporer dans des manuels doxographiques. Ce n'est
évidemment pas du platonisme pur que ces manuels contiennent.
Mais derrière ces activités, on devine un processus de systématisation
et de scolarisation.

3. La troisième étape est caractérisée par le nom d'Eudore
d'Alexandrie T ; il appartient à la génération qui suit Cicéron. Grâce
à lui, il est possible de décrire l'étape décisive et définitive du renouveau

du platonisme. D'une part, Eudore, appuyé sur les résultats
d'une vaste lecture de Platon, a su formuler le premier, sans aucun
doute, en quoi consistait la finalité de l'homme selon Platon 2 —
cette réponse renvoie le disciple au Théétète de Platon 3. D'autre part,
Eudore a constaté que Platon exprima la même opinion dans trois
autres passages de ses écrits 4. Autrement dit, il est à remarquer
que la pensée de Platon tourne autour de plusieurs domaines centraux
et que Platon y fait souvent allusion, même si les formules cju'il
choisit sont abondamment variées. Voici la loi fondamentale de

l'interprétation, telle qu'Eudore l'a exprimée : tò 5é ye iToXucpujvov toû

1 Voir mon article : Der Platoniker Eudoros von Alexandreia, Hermes 79,
IQ44. 25-39-

2 Cet exposé s'est conservé chez Stobee : Ioannis Stobaei anthologii,
II 49-50, éd. Wachsmuth-Hense, 1958.

3 Platon : Théétète 176 AB.
4 Platon : Timée 90 A-D ; République 10, 608 C ss. ; Lois 4, 716 A ss.



2S HEINRICH DÖRRIE

TTXcctidvoç < où tto\ù6oEov > I. Il faut donc rechercher dans l'œuvre de
Platon ce qui permet de constater des analogies pour déterminer
ce que Platon considérait comme central. En même temps, Eudore
s'inspirait de certaines discussions des Pythagoriciens, auxquelles
il avait assisté personnellement 2 et qui portaient sur la doctrine,
devenue archaïque, de l'Un et du Deux. Mais l'on y niait que le
dualisme ancien fût le principe de tout, on concevait un Un suprême,
au-delà de tout —• tò mrepóvui êv. Cette hypothèse a manifestement
influencé de manière profonde le platonisme postérieur. Eudore
n'accepta pas encore expressément la doctrine du Premier Un, mais
il en tint compte et, grâce à lui, une notice sur cette innovation
chez les Pythagoriciens se glissa dans la tradition. En outre, Eudore
se rendait compte qu'il y avait deux hypothèses différentes relatives
à la définition de l'âme 3. Il comparait la définition qui remonte à

Xénocrate à une autre préconisée par Crantor. Pour ces questions,
Eudore bénéficiait d'une source, une monographie peut-être, qui
mentionnait ces détails, par ailleurs tombés dans l'oubli.

Certes la tâche qui s'imposait de reconstituer le platonisme ne
fut pas accomplie par Eudore seul. Il y avait certainement à côté de

lui plusieurs personnages, restés anonymes. Mais l'activité multiple
d'Eudore fournit un exemple précieux de la manière dont le renouveau
du platonisme devait se réaliser. Ne nous attardons plus ici au stade

inauguré par Eudore, pour faire simplement allusion à quelques
détails qui mettent en relief la transformation rapide du platonisme.
Il deviendra bientôt une école, pareille aux autres 4 — une école

assez exclusive, où l'accent est mis sur l'authenticité, la systématique

et l'universalité.
Le platonisme de la génération précédente est constitué de traits

typiques bien différents. Ce n'est pas encore une école, c'est un
courant inspiré par certaines préoccupations d'ordre religieux.
On ne saurait en retrouver l'auteur, celui qui a déclenché ce courant,
car ce platonisme primitif était anonyme. Les adhérents à ce courant
ne voulaient qu'une chose : rerum cognoscere causas, c'est-à-dire
connaître l'origine divine de ce monde. Le platonisme primitif ne se

tournait pas encore vers l'universalité. L'Ancienne Académie et le

platonisme de l'époque romaine désiraient embrasser toute science,
toute connaissance, en un mot : le Logos entier. Mais la génération
qui nous a occupés s'est limitée (et j'ose dire : avec stupidité à
la genèse de l'univers, comme unique objet de préoccupations.

1 Attesté chez Stobee, Le. II 49, 25-50, I.
- Ce récit est conservé chez Simplicius in Arist. Phys. A 5, 181, 7 Diels.
3 Le reflet de cette discussion se trouve chez Plutarque : De animae

procreatione in Timaeo 1-3, 1012 d-1013 d.
4 On trouvera une illustration de cette constatation en relisant St. Justin :

Le dialogue avec Tryphon, 2, 6.



LE RENOUVEAU DU PLATONISME A L EPOQUE DE CICERON 29

Tout cela a choqué les savants. Le platonisme de cette génération
ne correspond pas aux critères habituels —• contrairement à celui
de la génération suivante. On a cependant formulé des hypothèses
pour le situer ; on lui a donné Antiochus d'Ascalon ou Posidonius
comme père intellectuel ou spirituel. Ce que je viens d'exposer
contient des arguments qui contredisent cette vue des choses. Il me
paraît que malgré son évolution postérieure, le platonisme, tel qu'il
se présente à l'époque de Cicéron, ne peut être considéré comme une
philosophie analogue aux autres. Nous voilà, au contraire, en face
d'un phénomène tout à fait inhabituel : l'histoire de la philosophie
ancienne est dominée par des évolutions lentes, et elle est pauvre en
tournures inopinées, dramatiques ou révolutionnaires. Pourtant,
c'est une tournure inopinée qui s'est produite ici : on y retrouvera
une source, longtemps obstruée, et qui féconda la philosophie pendant
plusieurs siècles, jusqu'au seuil du moyen âge. A ce titre ce renouveau
du platonisme est digne de l'attention des savants.

Heinrich Dörrie.


	Le renouveau du platonisme à l'époque de Cicéron

