
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1973)

Heft: 6

Bibliographie: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

sciences Xavier Jacques S. J. : Index des mots apparentés dans la Septante.
bibliques Complément des Concordances et Dictionnaires. Rome, Biblical

Institute Press, 1972, 233 p. (Subsidia Bibhca, 1).

L'auteur qui a déjà publié un « Index des mots apparentés dans le Nouveau
Testament », présente ici un Index destiné non à se substituer aux Concordances
et aux Dictionnaires, mais à les compléter. Il s'appuie sur la Concordance de
Hatch et Redpath avec ses Addenda et Corrigenda, et tient compte non seulement

du vocabulaire de la Septante, mais aussi de celui des autres versions
grecques. Les mots apparentés, selon X. Jacques, possèdent des éléments
communs du point de vue morphologique autant que sémantique. Cet ouvrage,
destiné à permettre des études plus complètes sur les mots et les thèmes bibliques,

rendra certainement service aux spécialistes de l'Ancien et du Nouveau
Testament. Robert Martin-Achard.

Alfons Deissler, Heinrich Schlier, Jean Paul Audet : Der
Priesterliche Dienst. I. Ursprung und Frühgeschichte. Freiburg im
Breisgau, Herder, 1970, 175 p. (Quaestiones Disputatae, 46).

Ce numéro de « Quaestiones Disputatae » aborde un problème brûlant dans
l'Eglise romaine, celui du prêtre, qui intéresse également les autres confessions
chrétiennes puisqu'il a trait à la question du ministère, dont on sait le rôle
qu'elle joue aujourd'hui dans le dialogue œcuménique. A. Deissler présente une
vue synthétique du sacerdoce dans l'Ancien Testament (p. 9-80) ; il rappelle
les divers aspects du devoir du prêtre selon l'A.T. (sa fonction essentielle,
d'après Deut. 33 : 8-n, n'est pas d'offrir des sacrifices, mais de rappeler à
Israël la révélation de Yahvé) ; il évoque les difficultés soulevées par les
témoignages bibliques relatives à la tribu de Lévi, dit les transformations du clergé
après l'exil (les Aaronides prennent la première place au détriment des lévites),
signale les critiques que les prophètes ont adressées aux prêtres, traite également

du peuple de Dieu en tant que peuple-prêtre (Ex. 19 : 6), etc. Cette bonne
présentation sur un thème ardu rendra d'éminents services. (Sur ce même
sujet, cf. aussi A. Cody : A History of Old Testament Priesthood, Analecta Biblica
35, Rome, 1969.) — H. Schlier étudie le fondement néotestamentaire de la
fonction du prêtre et parle successivement: 1) du sacerdoce du Christ; 2) de la
fonction sacerdotale des apôtres ; 3) du sacerdoce du peuple de Dieu ; 4) de

la fonction sacerdotale au sein de l'Eglise (81-114). Cet important exposé
retiendra en particulier l'attention des spécialistes du N.T. qui diront s'il est

judicieux, ou même légitime, de parler à propos des apôtres de ministère sacerdotal

(priesterlicher Dienst) (p. 84, 87, etc.) et de fonction sacerdotale (priesterliches

Amt) dans l'Eglise, alors qu'on reconnaît que le terme de prêtre n'est pas
employé pour les divers ministères que signale le Nouveau Testament (p. 100). —¦



BIBLIOGRAPHIE 455

Enfin J. P. Audet, dans un aperçu historique (p. 115-175), montre comment
l'Eglise, communauté des « frères » à l'origine, est devenue une institution où

prêtres et laïcs se sont sentis de plus en plus étrangers les uns aux autres. —
Ce bref résumé souligne l'intérêt de ce dossier, et le sérieux avec lequel les

théologiens catholiques s'interrogent sur le statut du clergé.

Robert Martin-Achard.

Vincent Taylor : La personne du Christ dans le Nouveau Testament.
Traduit de l'anglais par J. Winandy. Paris, Le Cerf, 1969, 302 p.
(Lectio divina, n° 57.)

L'édition anglaise a paru en 1966 chez Macmillan. Il s'agit du troisième
volume sur la personne du Christ correspondant à des cours donnés à Oxford
en 1951-1956. L'auteur, décédé en 1968, s'est surtout fait connaître par un
commentaire de l'évangile de Marc et par des New Testament Essays (1970)
publiés après sa mort. La première partie, intitulée Exégèse (p. 13 a 152), analyse,
trop exclusivement, les divers titres christologiques des écrits du Nouveau
Testament, méthode illustrée vers le même temps par Oscar Cullmann. La position

générale est résolument conservatrice. De Marc à l'Apocalypse, la pensée
du Nouveau Testament avance de progrès en progrès : « L'interprétation
christologique va se développant. Toutefois, l'impression que nous retirons de notre
lecture est que ce développement n'est pas l'œuvre de l'évangéliste lui-même,
qu'il est plutôt inhérent à la tradition dont il se fait l'écho » (p. 22). L'auteur
paraît penser que ce caractère traditionnel est une garantie de fidélité pour ce

développement. — La deuxième partie est à la fois plus originale et, nous
semble-t-il, plus fragile. La conscience filiale de Jésus (mais que veulent dire
ces mots exactement et le dogme de la Trinité sont l'objet de longs
développements aboutissant, à notre grand étonnement, à un véritable plaidoyer pour
une christologie de la kénose : « Il y a eu un acte de renoncement prétemporel.
Et, considéré par rapport à son dessein de salut, cet acte n'a pas relevé du Fils
seul : le Père y a eu part... » (p. 283). Autrement dit, « il y a dans la personne de

Jésus un Ego divin dont les manifestations sont limitées par une humanité
parfaitement réelle à tous points de vue » (p. 295). Mais, si les manifestations de
la divinité de Jésus sont « limitées » par son humanité, celle-ci nous est-elle
encore réellement communiquée Admirons cependant qu'un exégète ait
essayé de jeter un pont entre sa spécialité et celles des historiens des dogmes et
des systématiciens. PmRRE BoNNARD.

Die Zeit Jesu. Festschrift für Heinrich Schlier. Freiburg-Basel-Wien,
Herder, 1970, 336 p.

L'espérance d'Israël selon les Psaumes (A. Deissler), les péchés originels
selon le Code sacerdotal (N. Lohfink), la parabole du bon Samaritain (H.
Zimmermann), l'idée de solidarité humaine dans le Nouveau Testament (R. Schna-
ckenburg), le pouvoir des clefs dans l'église matthéenne (G. Bornkamm), les
premiers versets de l'évangile de Marc (R. Pesch), le récit de la Pentecôte
(J. Kremer), la prédication selon II Cor. 5 (E. Dinkler), « Christ notre paix »,

selon Eph. 2 (J. Gnilka), Jésus-Christ et la création (H. Schelkle), la foi en la
résurrection dans la Lettre à Rheginus, l'un des textes gnostiques de Nag
Hammâdi (H. G. Gaffron), le Royaume de Dieu du point de vue dogmatique



456 BIBLIOGRAPHIE

(P. Brunner), les charismes dans l'Eglise (J. Ratzinger), la signification de l'histoire

de Jésus en dogmatique catholique (K. Rahner), philosophie et foi
chrétienne chez Augustin (G. Krüger), le sens de la vérité pour la foi (B. Welte), sur
un poème de Paul Celan (H. G. Gadamer), Jésus et son message dans le
Catéchisme d'Isoletto (V. Rubina) ; telles sont les questions traitées dans ce volume
imposant, édité sous la direction de G. Bornkamm et K. Rahner

Pierre Bonnard.

Claude Lepelley : L'empire romain et le christianisme. Paris,
Flammarion, 1969, 125 p.

Appartenant à la série des Questions d'histoire, ce petit volume comprend
deux parties distinctes respectivement intitulées « les faits et les problèmes » et
« éléments du dossier et état de la question », à quoi il faut ajouter une chronologie,

un Index et une bibliographie assez pauvre. La position de l'auteur
s'exprime dans cette phrase de Mathiez citée dans l'introduction : les véritables
révolutions « cheminent longtemps invisibles avant d'éclater au grand jour »

(p. 10). Dans cette perspective, le conflit étudié n'est ni un accident ni un
affrontement officiel de surface ; le prosélytisme chrétien, qui appartient à l'essence
de la foi nouvelle, et le caractère sacral de la société antique devaient faire
s'affronter, en profondeur, l'empire et le christianisme. «... l'universalisme et
l'ardeur apostolique des premiers chrétiens amenaient un recrutement d'adeptes
de toutes langues, de toutes races, de toutes cités. Du coup, leur monothéisme
apparut comme une menace, réelle parce que diffuse et insaisissable » (p. 17).
Caractériser la position paulinienne comme un « respect de l'ordre établi »

(p. 21) nous paraît donner trop de poids à Rom. 13, qui n'est qu'une parénèse
pratique et pas assez au radicalisme eschatologique de Paul à l'égard de la
société antique. Mais dans l'ensemble, l'exposé nous a paru nuancé et riche
de réflexions fondamentales. Il est grandement enrichi par une collection
de trente-cinq documents et de cinq chapitres sur des questions controversées,
en particulier sur l'interprétation de la décadence romaine chez les historiens
marxistes- Pierre Bonnard.

Walter Eltester : Christentum und Gnosis. Berlin, Töpelmann,
1969, 132 p. (Beiheft zur ZNW, n° 37.)

L'éditeur a réuni huit études sur le gnosticisme et le christianisme naissant,
malheureusement sans lien entre elles, si ce n'est les importants registres des
textes et des thèmes qu'on découvre avec plaisir à la fin de l'ouvrage. A. Böhlig
situe le nouvel Evangile des Egyptiens de la Bibliothèque de Nag Hammâdi
(rien de commun avec l'apocryphe du même nom) à la fin du IIe siècle, tout au
moins pour sa rédaction finale. Fortement influencé par le christianisme, cet
écrit en transforme radicalement les thèmes par une sotériologie centrée sur le
baptême et l'Esprit « apportés par Jésus ». E. Haenchen situe l'Evangile de
Thomas dans un survol de la littérature évangélique aux Ier et IIe siècles ; il
s'enhardit jusqu'à rapprocher la conception « thomiste » de l'existence humaine
prisonnière de l'ivresse mortelle de certains thèmes kierkegaardiens. J. Ed.
Ménard reconnaît dans l'Evangile de Philippe des influences plutôt juives
marginales qu'iraniennes ; les grands systèmes gnostiques ont été précédés par
un gnosticisme populaire fortement syncrétiste ; s'il fallait penser à un proto-
gnosticisme vraiment formulé, c'est alors le nom de Philon qu'il faudrait retenir.



BIBLIOGRAPHIE 457

L. Schottroff, sur la base de l'Apocalypse d'Adam (cf. cette revue, 1967/5,
316-333, par R. Kasser) montre, contre R. Bultmann en particulier, que le
gnosticisme ne peut pas être caractérisé, comme l'ont fait les Pères, par une
sotériologie où la délivrance est « assurée » par l'origine et l'essence divines de
l'âme (animae naturaliter salvandae). Dans le gnosticisme, comme chez Paul
et surtout chez Jean, le salut ne tient pas à ces présupposés anthropologiques,
mais à une initiative venue « d'ailleurs » ; l'annonce du salut, comme dans le
Nouveau Testament, y est toujours accompagnée d'un appel au salut. R. Staats
étudie une impressionnante réinterprétation de la parabole des dix vierges,
antignostique, que l'on trouve dans l'Epistula apostolorum. H. Fr. Weiss
croit, avec E. Käsemann, que la pensée de Paul contenait déjà des éléments
gnostiques qui, tout au long du IIe siècle, non d'ailleurs sans distorsions, ont
nourri le gnosticisme chrétien. Toutes ces études ne laissent rien à désirer quant
à leurs déploiements bibliographiques ; mais on est encore loin d'une vue
synthétique sur la fantastique découverte de Nag Hammâdi.

Pierre Bonnard.

Epistula Jacobi Apocrypha, éditée par M. Malinine, H. Ch. Puech,
G. Quispel, W. Till et R. Kasser. Zurich et Stuttgart, Rascher,
1968, 139 p.

Il s'agit d'un des cinquante et un écrits réputés gnostiques retrouvés vers
1945 en Haute-Egypte, près de Nag Hammâdi, publié pour la première fois,
par des maîtres incontestés en la matière. Introduction succincte mais suffisante,
admirables planches photographiques du texte copte, traductions française,
allemande et anglaise, commentaire critique très développé, index des mots
grecs et des noms propres, typographie et présentation générale impeccables...
un vrai régal Les légères divergences dans les avis critiques des éditeurs ajoutent

encore à la valeur scientifique du tout. L'Introduction de M. Puech
rapproche l'Epistula de l'Epistula Apostolorum et la situe en Egypte, vers le milieu
du IIe siècle, dans la dépendance du judéo-christianisme palestinien. Nous
serions plus hésitant à en faire un écrit traitant principalement du martyre ; les
expressions « ceux qui se tuent » ou « les suicidés », dans un milieu gnostique,
pourraient désigner la mort à soi-même, ou au monde. Quoiqu'il en soit, le ton
de l'Epître est pour le moins ésotérique, sinon franchement gnostique. Quant au
genre littéraire, nous le rangerions plutôt parmi les Discours d'adieu des révélateurs,

et le rapprocherions surtout des discours du Christ johannique. La
christologie est étrange : le Ressuscité confie des secrets à Jacques et à Pierre
avant de se séparer de ses disciples, mais plutôt sur le ton d'un aîné dans la vie
spirituelle ; il les exhorte à se sauver par la Connaissance, et à être remplis
d'Esprit, plus et mieux qu'il ne l'a été lui-même. Dans le commentaire, nous
avons surtout apprécié les amples précisions sur le Logos initiatique (p. 38 s.),
la plénitude spirituelle (p. 41 ss.), l'anthropologie gnostique (p. 66 s.), les

rapports de la foi et de la connaissance (p. 71 ss.), le « char spirituel » ou ravissement

final (p. 75 ss.), la «manifestation» des parfaits (p. 89 ss.). Mais tout
serait à relever. Pour le lecteur du Nouveau Testament, impossible de ne pas
sursauter à chaque ligne, tant ce texte étonnant en rappelle la lettre, et en
trahit l'esprit. PlERRE BoNNARD.



458 BIBLIOGRAPHIE

Philon d'Alexandrie : Œuvres (suite). Paris, Le Cerf, 1961 ss.

N'oublions pas de rappeler la parution, maintenant proche de son achèvement,

des œuvres complètes de Philon dans l'édition dite de Lyon (cf. dans
cette revue 1971/2 et 1973/3). C'est le P. Pelletier qui a, excellemment, édité
l'In Flaccum, où la technique littéraire de l'arétalogie, la précision historique
(vérifiée chez Josephe et les historiens latins), l'habileté politique et la réflexion
philosophico-théologique ont trouvé chez Philon un sujet dramatique puisqu'il

s'agit des terribles persécutions des Juifs d'Alexandrie, en l'an 38, par la
populace grecque, avec la complicité du préfet. Ce n'est qu'au paragraphe 102
(p. m) qu'intervient la mention de Dieu, avec cette caractéristique, sans doute
polémique, qui domine tout le traité : Dieu « attentif aux affaires humaines »

(ûj ué\ei tûjv àvOpujTteiwv iipcrruOTiuv). C'est bien tard, dans la fin lamentable

du préfet, que la «preuve irréfutable du secours de Dieu» (p. 155) est
administrée aux Juifs survivants. Preuve, à vrai dire, bien ambiguë (mais est-ce
la bonne traduction de àiyeuoecîTctTri morie) Avec le De vita contemplativa,
présenté par MM. Daumas et Miquel, nous sommes à la fois en pleine tradition
philosophique grecque et au cœur de l'apologie du peuple juif par Philon,
« une apologie non seulement des Thérapeutes en particulier, mais des Juifs en
général » (p. 12). En fait, c'est le prédicateur à la synagogue qui parle à la
jeunesse juive en péril d'hellénisation. D'où ces enseignements parfaitement
originaux sur des thèmes archiconnus : la contemplation de l'être (p. 85), la
solitude nécessaire, en fait bien peu solitaire (p. 91 ss.), une vision de Dieu dans la
lecture des Saintes Ecritures, les hymnes communautaires, la danse et le
service des frères, le tout opposé aux « beuveries » païennes, car « ce sont des
hommes libres qui servent » (p. 133). A lui seul, ce traité représente un carrefour
culturel inégalable. Le principal intérêt du De Abrahamo (présentateur, M. Jean
Gorez) est dans le fait que la figure du patriarche était alors le sujet d'innombrables

commentaires, tant dans le judaïsme que le christianisme naissant,
d'où la possibilité de situer Philon dans cette réinterprétation multiforme.
Peut-être M. Gorez fait-il Philon trop paulinien avant la lettre (p. 128, note 1).
L'actualité de ce traité nous paraît moins résider dans les pages sur la foi
d'Abraham que dans les thèmes conjugués de la migration et de l'espoir :

« l'homme est en vérité le seul qui attende le bonheur et se fonde sur des

espoirs bienfaisants » (p. 27). D'où la migration d'Abraham, abandonnant la
science chaldéenne et l'exploration de la cité du monde pour une autre cité plus
petite (sans doute le Pays promis), « grâce à laquelle tu pourras mieux
comprendre le Surintendant de l'Univers » (p. 55). Quand on sait le rôle que joue,
chez Philon, la contemplation grecque de la Nature, une telle migration prend
tout son sens. Pierre Bonnard.

histoire
de l'église

et de la
PENSÉE

CHRÉTIENNES

Michel Spanneut : Tertullien et les premiers moralistes africains.
Gembloux-Paris, Duculot-Lethielleux, 1969, 220 p. (« Recherches
et Synthèses », Section de morale.)

Connu par une utile étude sur le Stoïcisme chez les Pères de l'Eglise (2e
édition 1969), M. Spanneut présente ici un nouveau dossier, ou plutôt une succession

de quatre dossiers sur les conceptions morales des premiers auteurs chrétiens

d'Afrique : Tertullien (avec un excursus consacré à Minucius Félix), saint
Cyprien, Arnobe et Lactance. Chaque dossier présente une division un peu
scolaire, mais pratique, selon des catégories identiques : l'acte humain, avec ses



BIBLIOGRAPHIE 459

normes (nature, révélation), ses composantes (liberté, connaissance, intention),
son aboutissement (vertu ou péché) ; le rapport de l'homme à Dieu, de l'homme
à son prochain ; les vertus spécialement mises en valeur par chacun (il s'agit
d'abord, pour les quatre auteurs, de la patience, où M. S. voit un équivalent de
la notion moderne de non-violence), les vices aussi (cupiditas, invidia, libido...,
mais sans classification systématique) ; enfin l'attitude du chrétien devant les
situations où le placent la vie familiale, la vie quotidienne ou la vie officielle. —
Pour chaque notion envisagée, le dossier fournit une paraphrase ou une
traduction des textes principaux, avec d'abondantes références en bas de page.
La discussion critique est relativement rare. — L'auteur qui se prête le mieux
à ce genre de présentation est Lactance, le seul qui ait élaboré un traité méthodique

de morale, dans les livres 5 et 6 de ses Institutions divines. Pour les autres
auteurs, certaines sections procèdent parfois par simple juxtaposition d'énoncés
convergents ou contradictoires. — Tel quel, l'ouvrage, grâce à la richesse de ses

dépouillements, offrira un bon point de départ à d'autres études plus appro-
fondies- André Schneider.

Joseph Moingt : Théologie trinitaire de Tertullien. T. i : Histoire,
doctrine, méthodes ; t. 2 : Substantialité et individualité ; t. 3 : Unité
et processions ; t. 4 : Répertoire lexicographique et tables. Paris,
Aubier, 1966-1969, 1094 + 317 p. (« Théologie », vol. 68, 69, 70,
75-)

C'est à une véritable somme des principales idées théologiques de Tertullien
que nous avons affaire avec ces quatre volumes, auxquels la critique tertullia-
niste a déjà réservé un accueil largement favorable. L'ouvrage classique sur la
théologie de Tertullien avait été écrit par A. d'Alès en 1905. Celui du théologien
jésuite J. Moingt s'en distingue par le choix d'un angle de vue plus étroit, ce qui
permet une pénétration incomparablement plus subtile et profonde. Mais c'est
surtout la méthode de J. M. qui se montre originale et féconde. J. M. a choisi
d'explorer la pensée théologique de son auteur en passant par l'intermédiaire
d'une analyse sémantique du vocabulaire, cette analyse s'insérant elle-même
dans une enquête plus large sur les procédés d'argumentation. Pour l'étude
approfondie du vocabulaire, J. M. a eu un précurseur en R. Braun (Deus
Christianorum, 1962), avec qui il entretient un dialogue constant. En revanche,
personne avant lui n'avait exploité comme il le fait la reconstitution des schemes
habituels de la pensée de Tertullien. L'un de ces principaux schemes, que J. M.
repère dans plusieurs argumentations, théologiques ou non, est celui qu'il appelle
la « remontée du census », et qui consiste à expliquer l'individu, le cas particulier,

en remontant à sa genèse (census) pour redescendre ensuite de l'origine au
genre. — Le point de départ de la réflexion trinitaire de Tertullien est, comme
d'ordinaire, polémique. Il intervient dans la crise dogmatique provoquée vers
la fin du IIe siècle par la formulation même de la foi trinitaire. Comment
pouvait-on dire que le Fils est « un autre » sans tomber dans le dualisme de Marcion,
et que Dieu est « trois » sans introduire une pluralité de dieux comme les Valen-
tiniens En prétendant répondre à cette difficulté, Praxéas et les « monarchiens

» tombaient dans un excès contraire, identifiant purement et simplement
le Père, le Fils et l'Esprit. Tertullien consacre à cette hérésie un traité, l'Adversus
Praxean, dans lequel il crée les formules (en termes à peine différents) « une seule
substance en trois personnes », et « deux substances en une seule personne ».



460 BIBLIOGRAPHIE

L'étude de J. M. est centrée sur l'exégèse de l'Adv. Prax., mais déborde largement

le cadre de ce traité, et même de l'œuvre de Tertullien, puisque c'est tout
le contexte des controverses théologiques du temps (des apologètes à Irénée et
Hippolyte) qui fournit l'arrière-fond de son enquête. — Le premier volume,
après une excellente bibliographie critique, tire au clair les données historiques
et doctrinales de la crise monarchienne, où au mot monarchia brandi comme un
drapeau par le clan de Noët et Praxéas, leurs adversaires, en particulier montanistes,

opposent le mot oikonomia. Puis on examine de plus près la méthode
appliquée par Tertullien dans ce premier traité de théologie trinitaire qu'est
l'Adv. Prax. Ce qui retient ici spécialement l'attention, c'est la relation analysée

par J. M. dans plusieurs traités de Tertullien entre l'infrastructure de type
philosophique, ou praestructiones rationnelles, et l'argumentation scripturaire
qui occupe toujours la place essentielle. — En abordant le fond du débat, on
constate que Tertullien vise un double but : a) défendre la distinction trinitaire,
6) sans ruiner l'unicité de Dieu. Au premier dessein correspond, dans le deuxième
volume, l'étude du vocabulaire de la substantialité et de l'individualité. En
élucidant la notion de substance, J. M. aborde de front une des opinions singulières

de Tertullien, selon laquelle « Dieu est un corps ». Il montre que le mot
corpus, appliqué à l'âme ou à Dieu, doit empêcher que l'on ne conçoive la
substance spirituelle comme une chose sans consistance, et poser au contraire
qu'elle a autant de réalité que les choses sensibles. Mais l'emploi de ce terme
marque aussi une limite de la réflexion de Tertullien, qui ne parvient pas à
concevoir la substance autrement que comme corpus. — Les trois Personnes
divines sont unius substantiae en vertu de la remontée du census, parce que le
Fils et l'Esprit procèdent de la substance du Père. Dans le processus d'eductio,
il y a entre le principe et le terme à la fois continuité de substance et altérité.
Les mots que Tertullien emploie pour signifier la distinction des trois sont
species, gradus (particularité tournée vers l'extérieur), forma et proprietas
(individualité vue par le dedans). Surtout, il est le premier à introduire persona dans
la terminologie trinitaire. Mais le corporalisme dont on a vu qu'il fait preuve
dans sa conception de la substance divine pèse aussi sur sa notion de personne.
— En même temps que la distinction trinitaire, Tertullien entend affirmer
l'unité de la substance divine. Ce second dessein est examiné dans le troisième
volume, où J. M. étudie entre autres le vocabulaire métaphorique des « prola-
tions ». Aux origines, la pluralité est enveloppée dans l'Un (unitas). Le nombre
de trois est le résultat d'une distribution « économique » de l'unité originaire.
De même, la puissance divine est indivise par son principe, puisqu'elle appartient

par origine au Père, qui la confie au Fils et à l'Esprit. Tertullien frôle ici
le subordinatianisme, mais, de l'avis de J. M., sans y tomber. — La distribution

de la puissance monarchique entre plusieurs est exprimée par le terme
dispositio, tandis que oikonomia ou dispensatio signifient la manifestation historique

de la Trinité selon le plan divin. Vue sous un autre angle, la relation entre
le Père et le Fils (portio ex summa, portio totius) est transposée métaphoriquement

dans les images de la plante, du fleuve et du rayon de soleil. On y retrouve
l'argumentation par le census. Mais si ces images traduisent bien l'apparition
historique, économique du Fils, elles ne disent pas grand-chose de l'existence
du Verbe en Dieu avant sa « sortie ». Sur ce point délicat, Stier et Orbe avaient
élaboré la théorie des trois états du Sermo (ratio présente de tout temps en Dieu,
sophia engendrée en lui, puis sermo qui sort de lui). J. M. admet avec Evans et
Braun que le Logos, pour Tertullien, est une seule réalité complexe qui a deux
faces : ratio et sermo. Il n'y a pas trois étapes de la formation du sermo, mais un



BIBLIOGRAPHIE 461

« commencement » intérieur, et un terme qui en est l'extériorisation. — Au
terme de sa longue enquête, J. M. peut affirmer de plein droit que Tertullien
possède une qualité que lui refusait A. d'Alès : l'initiative intellectuelle. On sait
que l'apport principal du grand Africain réside dans la création d'un langage
théologique nouveau. Dans le quatrième volume, qui contient un index de la
langue trinitaire (environ 200 mots) et des tables diverses, J. M. donne la
possibilité d'apprécier sur pièces la valeur de ce vocabulaire doctrinal, en même
temps qu'il fournit tous les matériaux sur lesquels est fondée son étude
systématique. — Si J. M. situe avec la plus grande précision — au prix de quelque
prolixité — la pensée de Tertullien dans l'histoire du dogme, en revanche, il se
montre beaucoup plus discret au sujet des relations qu'elle peut entretenir avec
la philosophie païenne. Non qu'il ignore ou mette en doute ces relations. Mais
les brèves allusions qu'il y fait ont presque toujours la forme d'une prétention.
On eût pourtant pu tirer un parti plus grand des influences profanes subies par
Tertullien avant sa conversion pour mieux expliquer certaines particularités de
sa pensée. Ainsi, J. M. n'attribue qu'une importance mineure à l'influence de la
notion stoïcienne de corporéité, qui pourtant aide à comprendre que Tertullien
n'ait pas dépassé une « mauvaise abstraction » (p. 333 sqq.). — Il est vrai que
J. M., de son propre aveu, s'intéresse davantage au phénomène théologique
qu'à la personne de Tertullien. Il serait donc injuste de lui reprocher de ne pas
s'être arrêté non plus à l'aspect psychologique de son sujet, je pense ici à la
tension qui ne pouvait manquer de se créer dans la conscience de Tertullien
entre le souvenir de sa formation profane et le désir de fonder sa pensée théo-
logique sur l'Ecriture seule. André Schnk1der.

Jacques Chênevert, S. J. : L'Eglise dans le Commentaire d'Origène
sur le Cantique des Cantiques. Bruxelles, Paris, Montréal, Desclée
de Brouwer, Les Editions Bellarmin, 1969, 347 p. (Studia, 24).

Les Pères de l'Eglise, à la différence des modernes, n'ont pas rédigé des

traités de théologie systématique sur le mystère du Peuple de Dieu. Cependant
leurs écrits (surtout les commentaires scripturaires) évoquent constamment
le thème de l'Eglise ; l'ouvrage du P. Chênevert nous présente une excellente
introduction à la conception qu'avait Origene du mystère ecclésial même si
l'auteur s'est limité à l'étude du Commentaire du Cantique des Cantiques. Au
moyen âge, lorsqu'on compare le corps individuel du Christ à son corps ecclésial,
on oppose le corpus Christi verum au corpus mysticum. La perspective d'Origène
est toute différente. En effet, pour lui, comme l'écrivait déjà le P. de Lubac, le
Peuple de Dieu est corps du Christ en un sens plus vrai que son corps physique
« parce qu'il constitue une réalisation plus parfaite, plus pleine du dessein
divin. Il est la fin, poursuit-il, dont l'autre est le moyen. Il est la réalité, dont
l'autre, dans sa réalité même, est le type, le symbole. » Cependant cette conception

qui pourrait nous conduire à la méconnaissance de la primauté du Christ
sur son Eglise est équilibrée ailleurs par l'insistance mise par Origene sur le
rôle décisif que le Verbe accomplit dans son Peuple par la Parole de Dieu.
« Celle-ci est véritablement ce qui constitue l'Eglise au sens actif, efficace du
terme, et l'Eglise est essentiellement le réceptacle vivant de cette Parole... ».



462 BIBLIOGRAPHIE

Enfin soulignons que pour le grand Alexandrin, l'Eglise « précède même la
création du monde ». Origene rejoint par là le thème paulinien du « mystère »

tout en le combinant avec sa thèse sur la préexistence des âmes. D'autres
aspects du Peuple de Dieu sont étudiés dans cet ouvrage, mais dans le cadre
de cette recension, il ne nous est pas possible de les mentionner.

Georges Bavaud.

Nestor J. Gastaldi : Hilario de Poitiers. Exegeta del Salterio. Un
Estudio de su exegesis en los Comentarios sobre los Salmos.
Paris, 1969, Beauchesne, 300 p. (Eglise Nouvelle, Eglise Ancienne,
Institut Catholique de Paris, Thèses et Travaux de la Faculté de
Théologie. Série Patristique, vol. 1).

Ce travail étudie l'exégèse des Psaumes de Hilaire de Poitiers après avoir
rappelé brièvement l'œuvre de quelques-uns de ses prédécesseurs (Tertullien,
Cyprien, Novatien, etc.), il montre le double caractère de la lecture d'Hilaire,
à la fois littérale et spirituelle, et les divers aspects de cette dernière, qui s'inspire
d'Origène. Ce volume, qui ouvre une nouvelle collection qui se veut œcuménique,

intéressera sans doute les historiens de l'exégèse et les spécialistes de la
théologie de l'Eglise ancienne. Robert Martin-Achard.

Paul Christophe : Cassien et Césaire, prédicateurs de la morale monas¬
tique. Gembloux-Paris, Duculot-Lethielleux, 1969, 84 p. (« Recherches

et Synthèses », Section de morale.)

Il était séduisant de confronter la prédication de deux chrétiens du sud de
la Gaule, vivant l'un au début, l'autre à la fin du grand bouleversement des
invasions barbares. P. Christophe a voulu montrer dans les Institutions cénobitiques

et les Conférences de Jean Cassien, d'une part, dans les Sermons de Césaire
d'Arles, d'autre part, la récurrence de certains thèmes de la morale monastique :

pour les deux auteurs, la perfection évangélique n'est réalisée que par le seul
monachisme ; ils affirment la nécessité de renoncer au monde et à ses passions
pour passer de la domination de la loi à la grâce et à la béatitude ; enfin, ils
proposent tous deux une classification très semblable des péchés, graves ou légers,
ainsi que des œuvres qui permettent de les racheter. — L'éclairage choisi —
c'est là l'intérêt de cette étude — fait ressortir les constantes, en dépit des

nuances dues à la différence des publics (Cassien écrit pour des moines, alors

que Césaire adresse sa prédication à des auditoires généralement laïcs). Une
incertitude subsiste quant à la nature de cette continuité. Césaire a-t-il été
influencé directement par la lecture de Cassien (p. 46), ou par l'intermédiaire
du monachisme provençal (p. 74 sq.). — Reste un peu dans l'ombre le contexte
théologique de la période envisagée, en particulier le problème du semipélagia-
nisme à propos duquel on met d'ordinaire en opposition les noms de Cassien,

qui en fut le père, et de Césaire, qui présida en 529 le second Concile d'Orange
où cette doctrine fut condamnée. La demi-page (p. 46) consacrée à ce sujet
laisse le lecteur sur sa faim. — En revanche, abondance de détails sur le cadre
historique : une douzaine de pages dont l'utilité paraît contestable, étant donné
l'absence presque totale de référence à cette introduction dans le corps de



BIBLIOGRAPHIE 463

l'étude. Aussi bien P. Christophe souligne-t-il (p. 75) que dans les ouvrages de
Cassien «l'on chercherait vainement... un écho de l'ébranlement de l'Empire
romain », et que dans la prédication de Césaire tout se passe comme si l'arrivée
des Barbares n'avait rien changé au mode de vie des Gallo-Romains. — La
bibliographie (où l'édition de Césaire dans le Corpus Christianorum est faussement

indiquée sous le sigle CSEL), est presque exclusivement de langue fran-
Çalse- André Schneider.

Eliane Amado Lévy-Valensi-Jean Halpérin (édit.) : Israël dans la
conscience juive. Données et débats. VIIe et IXe colloques d'Intellectuels

juifs de langue française organisés par la section française

du Congrès juif mondial. Paris, 1971, PUF, 364 p.

Jean Halpérin-Georges Levitte (édit.) : Jeunesse et révolution dans
la conscience juive. Données et débats. Xe et XIe colloques
d'Intellectuels juifs de langue française organisés par la section française

du Congrès juif mondial. Paris, 1972, PUF, 360 p.

Les intellectuels juifs de langue française se réunissent régulièrement depuis
quelques années dans des Colloques où ils ne craignent pas d'aborder les questions

les plus brûlantes (Ainsi précédemment : la conscience juive, le pardon ;

le monde a-t-il besoin du juif Les tentations du juif, etc.). Ces débats, parfois
très animés, qui rassemblent des représentants de l'intelligentsia juive française

comme Madame E. Amado Lévy-Valensi, le rabbin A. Neher, les
professeurs J. Halpérin, E. Lévinas, V. Jankélévitch, etc., ont été heureusement
publiés, ce qui permet à un plus vaste public d'en prendre connaissance. Deux
volumes viennent de paraître, l'un aborde le thème d'« Israël dans la
conscience juive et dans la conscience des peuples » et contient en particulier des
interventions de V. Jankélévitch (Un Etat comme un autre de N. Gold-
mann, président du Congrès juif mondial (Israël et l'Etat juif), et de G.

Friedmann, auteur de « Fin du peuple juif », de J.-M. Domenach, le directeur
d'Esprit, etc. ; la seconde partie de ce premier volume a pour sujet « Israël »

et comprend une série de témoignages sur Jérusalem, deux tables rondes, l'une
sur « Israël et les Arabes », l'autre sur « l'esprit nouveau de la diaspora »... —
Le dernier ouvrage de cette série est consacré au thème « Judaïsme et révolution

» avec des contributions de E. Amado Lévy-Valensi (Psychanalyse et
révolution), A. Memmi (La révolution à travers les sciences humaines : sociologie),
L. Askenazi (Les enseignements : le Zohar), W. Rabi (Problèmes moraux et
politiques des révolutions), etc., et s'achève par un débat (XIe colloque) sur
« Jeunesse d'Israël » (Jeunesse de l'Etat d'Israël, Jeunesses juives d'aujourd'hui;
Les jeunes d'Israël face à l'avenir...) — Ces volumes donnent une idée claire
des problèmes qui agitent aujourd'hui le judaïsme francophone, de ses craintes
et de ses aspirations, de la variété de ses opinions et de la place que l'Etat
d'Israël occupe dans sa réflexion et dans sa vie ; ils constituent donc une excellente

initiation à la pensée juive dans ses expressions à la fois traditionnelles et
contemporaines ; c'est pourquoi ils méritent d'être connus par les lecteurs de

THÉOLOGIE
CONTEMPORAINE

cette revue. Robert Martin-Achard.



464 BIBLIOGRAPHIE

Bibliographie des sciences théologiques, pubUé par Jean-Georges
Heintz. Paris, PUF, 1972, 187 p.

Comme l'annonce l'éditeur, cet ouvrage collectif est un manuel de références
bibliographiques. Les enseignants de la Faculté de théologie protestante de
Strasbourg entendaient originellement venir en aide à leurs étudiants en les
orientant dans le choix de leurs lectures théologiques. Ils ont élargi leur travail
et proposent à notre attention quelque trois mille titres couvrant l'ensemble
des disciplines liées à l'étude de la théologie. Chaque section de ce répertoire
est introduite par un bref exposé sur l'état actuel et les traits majeurs de la
discipline envisagée. Tout choix est évidemment contestable et, même si les
professeurs strasbourgeois ont généralement fait preuve de sagesse, celui-ci
n'échappe pas à la règle. On devra en tout cas se garder de le considérer comme
suffisant et l'utiliser avant tout comme un instrument d'orientation bibliographique

générale. Les ouvrages retenus sont soit en allemand, soit en anglais,
soit en français. En principe, les sélectionneurs ont donné la préférence aux
ouvrages d'expression française. Nous regrettons toutefois qu'ils aient consenti
trop d'omissions dans ce domaine de la production théologique francophone.
Deux exemples choisis au hasard : ils ignorent complètement l'existence de
certaines collections ; en œcuménisme, on ne trouve aucune mention des deux
ouvrages fondamentaux de V. Subilia sur le catholicisme.

Bernard Reymond.

Alexander Gerken : Theologie der Eucharistie. München, Kösel,
1973, 260 p.

L'auteur, qui appartient à l'ordre franciscain, nous présente un exposé de
structure fort classique ; l'ouvrage commence par une synthèse de la doctrine
biblique ; ensuite, nous est offert un résumé de la pensée des Pères grecs et
latins et avant de défendre ses propres convictions, le P. Gerken décrit l'évolution

de l'enseignement médiéval qui prépara les définitions du Concile de Trente.
Cependant, l'intérêt principal de cette étude consiste dans un essai de formuler
le mystère d'une manière nouvelle. L'auteur manifeste beaucoup de réserves
vis-à-vis de la définition de la personne proposée par Boèce : « rationalis naturae
individua substantia ». La personne devrait être considérée dans les perspectives
d'une « ontologie relationnelle ». Un être humain est essentiellement ordonné à
Dieu et au prochain, aspect complètement négligé par Boèce qui, sur ce point,
influença si massivement le Moyen Age. Aussi selon l'auteur, le Christ acquiert
son être plénier sur la croix puisque à ce moment il se donne entièrement à son
Père et aux hommes. L'eucharistie doit être présentée dans la même perspective

; elle est l'actualisation sacramentelle du sacrifice du Christ. Personnellement,

j'éprouve un certain malaise en face de cet exposé ; les catégories de
l'auteur sont éclairantes pour expliciter la signification de l'offrande du Christ ;

en revanche, elles me paraissent incapables de permettre une confession de foi
authentique de la présence réelle dans les perspectives catholiques traditionnelles.

En effet, il s'agit d'éviter deux erreurs : dans le pain concret, tout a
changé (les qualités sensibles demeurent), et rien n'a changé (l'être profond est
devenu le corps du Christ). Cet ouvrage mérite cependant une étude critique
sérieuse. (Un sujet d'étonnement pourtant : l'absence de bibliographie.)

Georges Bavaud.



BIBLIOGRAPHIE 465

J. P. de Jong : L'Eucharistie comme réalité symbolique. Traduction du
néerlandais et de l'allemand par Antoine Freund. Paris, Le Cerf,
1972, 154 p. (Cogitatio fidei, 65).
Dans la ligne de Dom Casel et de Dom Vonier, J. P. de Jong remet en

honneur la mentalité symbolique, qui ne sépare pas le signe de la réalité. « Une
réalité symbolique est une réalité authentique, d'un autre ordre que la réalité
physique, mais non moins réelle que celle-ci i> (p. 11). — Le symbolisme de la
Cène est celui de la vie humaine. Comme l'eau est symbole de la vie, le pain et le
vin sont symboles de notre chair et de notre sang par une connivence naturelle.
En se les appropriant, le Seigneur a voulu nous rendre manifeste son humanité.
Mais de plus, en séparant dans le repas le pain de la coupe, il les rend symboles
de sa mort. L'Eucharistie est donc à la fois la pâque de la Croix et celle de la
résurrection. —¦ A partir d'irénée, un des principaux moments symboliques
est celui de l'offrande des fidèles qui apportent le pain et le vin, signe du sacrifice
de l'Eglise qui s'offre au Père avec le Christ, et qui se rendent ainsi co-sacrifica-
teurs. Un autre moment symbolique est celui de la commixtion : ce rite atteste
« que le calice du sacrifice, reçu de nos mains par le Père, nous est rendu comme
calice de communion, « pneumatisé » » (p. 119). — Pour l'auteur, la continuité
de la foi eucharistique de l'Eglise ne fait pas de doute ; il cite aussi bien la Bible
que le missel romain. Il souhaite évidemment que l'homme contemporain
retrouve, par-delà Descartes, la compréhension du symbole, tout en
reconnaissant que la crise remonte jusqu'au conflit de Ratramne et de Paschase
Radbert. On peut se demander pourtant si une crise qui remonte si haut n'a
pas aussi de bonnes raisons, dont l'analyse devrait permettre une interprétation
nouvelle plutôt qu'un retour au passé. François Grandchamp.

Paul Evdokimov: L'amour fou de Dieu. Paris, Le Seuil, 1973, 188 p.
Ce recueil au titre emprunté à Nicolas Cabasilas groupe des articles parus

dans diverses revues au cours des vingt dernières années de la vie de P.
Evdokimov. Il est complété par un lexique des termes caractéristiques du vocabulaire
orthodoxe et un index des principaux personnages cités, qui sont dus l'un et
l'autre à Olivier Clément. — L'athéisme et la liberté, l'enfer, la culture, la
violence : autant de thèmes que l'auteur aborde sans tendresse pour le christianisme

historique tout en cherchant dans l'Evangile interprété à la lumière de
la tradition orientale la réponse aux questions de l'homme contemporain et
plus encore la dimension dans laquelle il peut s'accomplir. Les formules percutantes

abondent : « Ici ce n'est pas le chemin qui est impossible, mais l'impossible
qui est le chemin. » (p. 133)- François Grandchamp.

Jacques de Senarclens : Dieu avec nous. Genève, Labor et Fides,
1972, 212 p. (Cahiers du Renouveau, N° XXVIII).
Il s'agit d'une réédition du petit livre publié en 1958 sous le titre : « La

personne et l'œuvre de Jésus-Christ », précédée d'une « Lettre au professeur
J. Ellul» sur la définition de la théologie et suivie de quelques prédications.
On y retrouve, exposées avec la robuste conviction barthienne qui caractérisait
Jacques de Senarclens, les grandes affirmations de la foi traditionnelle : dogme
des deux natures, valeur expiatoire de la Croix, résurrection « conformément
au témoignage parfaitement homogène des saintes Ecritures » (p. 87). Qui
s'exprimerait aujourd'hui avec une pareille assurance

François Grandchamp.

30



466 BIBLIOGRAPHIE

Richard Paquier : Histoire d'un village vaudois, Bercher. Lausanne,
24 Heures, 1972, 215 p. (Le livre du mois.
C'est vraiment un très beau livre que celui du pasteur Paquier sur Bercher,

son ancienne paroisse. Réussi par la présentation typographique et les photos
de Marcel Imsand, beau surtout par l'honnêteté scrupuleuse de l'historien qui
n'a pas cherché à enjoliver, qui se tient à ses documents et accepte, modestement,
de se tenir à un cadre limité : la vie et les problèmes d'un village vaudois, au
Moyen Age d'abord (ire partie), sous le régime bernois ensuite (2e partie, la plus
longue). Un survol de l'époque moderne et quelques documents, ainsi que des

notes abondantes complètent ces deux parties. Pour notre part, nous n'hésitons
pas à dire que ce livre est exemplaire et qu'il devrait être lu, comme exercice de

décantation, par tous ceux qui sont plus pressés de retrouver, dans le passé,
leurs idées, que d'interroger les faits. Georges Besse.

histoire Ruggero Ponzalli : Averrois in librum V (A) metaphysicorum
de la Aristotelis commentarius. Edizioni condotta su manoscritti scelti

philosophie con introduzione, note ed uno studio storico-filosofico. Berne,
Francke, 1971, 272 p.
En attendant l'édition proprement critique des commentaires d'Averroès

dont se servirent les Latins, il est bon que paraissent des textes limités, basés

sur un certain nombre de manuscrits. L'éditeur a choisi ici les manuscrits de
Paris, au nombre de dix et remontant le plus souvent au XIIIe siècle. Il a
ajouté l'étude de l'incunable de Padoue (1473). Il expose sa méthode et les
résultats de ses collationnements aux pages 24 à 58 de son introduction. Le but
fondamental de son édition est de restituer le texte de la version arabo-latine
d'Aristote et du commentaire correspondant d'Averroès comme il a été traduit
et utilisé au cours du moyen âge occidental. Le texte doit donc être reporté,
dans la limite du possible, à son état primitif. Mais il ne s'ensuit pas qu'il doive
forcément s'accorder avec l'arabe ou avec le grec. S'il s'y trouve des erreurs, ce
sont des erreurs originales, et elles doivent rester (cf. p. 25). L'éditeur a placé
en note un certain nombre de commentaires, consistant souvent à comparer
la version arabo-latine au texte grec d'Aristote et il a ajouté à son travail une
étude des citations du livre V du commentaire d'Averroès à la Métaphysique
d'Aristote dans le livre correspondant de saint Albert, de saint Thomas et de
Siger de Brabant. Toute partielle qu'elle soit, une telle étude n'est pas sans
signification quand elle est menée, comme c'est le cas ici, avec prudence et
minutie. Fernand Brunner.

Giovanni di Napoli : Lorenzo Valla, Filosofia e religione nell'Umane¬
simo italiano. Roma, Edizioni di Storia e di Letteratura, 1971,
383 P-

Le professeur Giovanni di Napoli a publié, avec le concours du Conseil
National italien de la Recherche, une étude volumineuse sur l'humaniste
Lorenzo Valla. — Lorenzo della Valle, communément appelé Valla, était une
des personnalités les plus marquantes du XVe siècle. Au clivage entre le Moyen-
Age et la Renaissance, il faisait partie du groupe agité et illustre des savants
polyvalents, latinistes, grécisants, philosophes, théologiens, qui ont fait la
gloire de « l'Umanesimo » italien. — Mêlé à toutes les disputes littéraires et
politiques de l'époque, suspect d'hérésie aux yeux de l'Inquisition, protégé par
les Papes et par les rois, il se vantait de connaître à fond toutes les disciplines



BIBLIOGRAPHIE 467

et toutes les sciences. — En réalité, il a été surtout un grand philologue. Même
son œuvre la plus connue, la « Disputatio de falso eredita et ementita Constantini
donatione », quoique écrite au moment où l'un de ses protecteurs, le roi de
Naples, était en guerre avec le Pape, n'a rien de politique : c'est une étude
historico-philologique, qui démontre l'origine tardive du document qui fondait
le pouvoir temporel des papes. Il a donné également le meilleur de lui-même
dans des œuvres de linguistique telles que « Elegantiarum linguae latinae libri VI ».

— Mais il se piquait d'universalité et il a rédigé de nombreux écrits de

philosophie, d'éthique, de théologie, là encore en se distinguant plus par l'examen
rigoureux des textes et l'extraordinaire culture, que par l'originalité des idées.
Influencé d'un côté par l'irrationalisme mystique de Duns Scot, de l'autre
par le naturalisme panthéiste de la Renaissance, il a été le représentant d'une
époque de transition, compris et apprécié plus par Erasme, deux générations
plus tard, que par ses contemporains. — Le professeur di Napoli nous donne
une étude minutieuse et documentée de l'œuvre de Valla, tout particulièrement
de son œuvre philosophique et théologique, les frontières entre les deux étant
incertaines. Ce qui nous semble quelque peu manquer est l'évaluation critique
de l'apport réel de Valla à la culture européenne. Apport qui est, encore une fois,
lié à sa méthode scientifique d'étude des textes, et, par là, à cette gigantesque
œuvre de démythologisation dont nous sommes redevables aux humanistes
de la Renaissance. — Ce qui ne signifie pas qu'on puisse les considérer comme
des précurseurs de la Réforme : comme notre auteur le rappelle (p. 341) « l'exercice

philologique de Valla dans les « Annotationes in Novum Testamentum »

est tout à fait différent de l'œuvre de Luther qui concernait la signification
théologique et dogmatique des documents bibliques et non la condition
textuelle de ces documents ». — Leur apport est essentiellement scientifique, non
théologique : c'est ce que nous aurions aimé voir mieux souligné.

Pierluigi Jalla.

Gottfried Martin : Leibniz, Logik und Metaphysik. Zweite, durch¬
gesehene und vermehrte Auflage. Berlin, Walter de Gruyter, 1967,
264 p.
L'auteur analyse avec beaucoup de clarté les thèmes principaux de la

logique et de la métaphysique de Leibniz. Dans la première partie, il traite des

principes de contradiction et de raison suffisante, du concept, du jugement
et de la conclusion, des catégories et des nouvelles sciences fondées par Leibniz :

la science de l'infini, Yanalysis situs, la caractéristique universelle et la « science
générale ». Il examine, pour finir, la théorie leibnizienne de la science et porte
un jugement sur la logique de Leibniz en général. La deuxième partie est

conçue d'une manière originale, car elle étudie les thèses de la métaphysique
leibnizienne en les groupant selon les transcendentaux : verum, bonum, unum,
ens qua ens, ens perfectissimum. L'auteur utilise donc une méthode d'exposé à

laquelle Leibniz lui-même n'a pas recouru. Il n'en résulte aucune distorsion
de la pensée leibnizienne, mais l'auteur laisse de côté (consciemment) une série
de questions qu'on pourrait aussi bien considérer comme faisant partie de la
métaphysique de Leibniz, relatives, par exemple, à la vie, à la survie, à la cité
de Dieu, aux miracles, etc. L'auteur se concentre sur les objets métaphysiques
les plus généraux et les plus proches de la logique, comme Bertrand Russell avant
lui. De fait, G. Martin se réfère souvent au livre, très critique, que le logicien
anglais avait consacré à Leibniz ; il donne parfois raison à Russell, mais sait aussi



468 BIBLIOGRAPHIE

s'écarter de lui au nom d'une connaissance plus approfondie de la pensée du
philosophe de Hanovre. Son ouvrage est un livre d'histoire, puisqu'il s'agit de
reconstruire des faits de pensée appartenant au passé, mais il est aussi au premier
chef un livre de réflexion sur les problèmes soulevés par la philosophie de
Leibniz. L'auteur ne cherche pas à cacher les difficultés quand il s'en présente ;

il laisse les questions ouvertes ou les tranche par un jugement critique. L'attention

qu'il accorde aux sciences, les allusions qu'il fait au XVIIIe siècle —
augmentées par une annexe sur la signification de la logique analytique de
Leibniz au XVIIIe siècle — et l'information contemporaine que possède
l'auteur donnent à l'ouvrage son relief et son importance.

Fernand Brunner.

Roger Verneaux : Le vocabulaire de Kant. Doctrines et méthodes.
Paris, Aubier-Montaigne, 1967, 206 p.

— Critique de la « Critique de la raison pure » de Kant. Paris, Aubier-
Montaigne, 1972, 190 p.

Roger Verneaux, dont on connaît l'Histoire de la philosophie moderne, ne
fait pas, dans le premier de ces volumes consacrés à Kant, l'inventaire de tout
le vocabulaire philosophique kantien ; il ne retient que les « mots clés ». Il se
limite aussi à la critique de la raison pure (1781-1790). Après avoir donné un
index analytique des mots dont il traite, l'auteur suit l'ordre systématique que
voici : criticisme, idéalisme et réalisme, matière et forme, transcendantal,
investigation transcendantale. Ce sont là les thèmes successifs qui lui permettent
de grouper les vocables philosophiques kantiens. L'auteur vise à la clarté et à la
simplicité. Il procède en citant et en commentant les textes caractéristiques.
Sans méconnaître le génie de Kant, il signale les difficultés de son système et
rattache volontiers le philosophe de Königsberg à Leibniz. — La dimension
critique de la pensée de Verneaux est plus évidente dans le deuxième ouvrage,
comme il apparaît dans le titre lui-même. Cependant, l'auteur ne veut pas
réfuter Kant ; il ne se livre pas à cette entreprise purement négative. Il accorde
à Kant sa critique du rationalisme wolfien. Mais, précisément, demande
Verneaux, la métaphysique est-elle seulement wolfienne Et la science newtonienne

n'est-elle pas périmée En passant de nouveau en revue les thèmes
fondamentaux de la première Critique, l'auteur propose chaque fois un retour
au réalisme aristotélicien que Kant, instruit dans le wolfianisme, n'a pas connu.
L'axe de l'aristotélisme « est la théorie de l'abstraction, qui joint l'intuition
des sensibles existants à l'intuition intellectuelle des essences» (p. 185).

Fernand Brunner.

B. Quelquejeu : La volonté dans la philosophie de Hegel. Paris, le
Seuil, 1972, 350 p. (L'ordre philosophique).

Ce livre est une thèse de doctorat en philosophie. La richesse de ses notes,
une bibliographie des éditions de Hegel, un glossaire bilingue des principaux
concepts ainsi qu'une nouvelle traduction de passages de textes hégéliens, en
font un instrument de travail appréciable. L'auteur, d'abord polytechnicien
puis théologien dominicain, a centré son travail sur les œuvres de maturité de

Hegel QJEncyclopédie, 1817-1830, et Les principes de la philosophie du droit,
1821), où se réalisent dans toute leur rigueur les exigences imposées par l'idée
directrice de la science de l'Absolu comme système. Son but est de proposer une



BIBLIOGRAPHIE 469

nouvelle lecture de ces textes (mal connus et surtout mal lus, en France) qui
soit aussi fidèle à la lettre et à l'esprit hégélien que possible, qui essaie de
comprendre « de quoi parle Hegel », tout en posant, à travers cette lecture,
certaines questions fondamentales de la réflexion moderne : la spécificité de la
philosophie par rapport aux sciences humaines, le rapport entre théorie et
pratique, la nature du discours de la liberté. Mais aborder le système par une de
ses parties peut sembler contradictoire avec l'idée du système lui-même. Or, et
ce sera le centre de la thèse de l'auteur, chaque partie de la philosophie est un
condensé de l'idée systématique. On partira ici de la philosophie de l'esprit.
Mais comprendre le concept de « Wille » dans la sphère de 1'« esprit pratique »

(la « psychologie »), là où il apparaît explicitement, exige de remonter, de cercle
en cercle, à travers ce qu'il présuppose : le désir (dans la sphère de la «

phénoménologie »), le sentiment et l'habitude (dans la sphère de l'esprit immédiatement

en soi, celle de 1'« anthropologie ») et enfin, le besoin, dans la « nature ».

Le plan de l'ouvrage suit alors l'exposé de la genèse de la volonté ou de l'esprit
libre, achèvement de la sphère de l'esprit subjectif, « liberté qui a pour contenu
et pour but la liberté », qui débouche sur son objectivation en droit, en éthique
et en théorie de l'Etat, sur horizon d'histoire universelle.

Marie-Jeanne Borel.

Wolfgang Müller-Lauter : Nietzsche. Seine Philosophie der Gegen¬
sätze und die Gegensätze seiner Philosophie. Berlin, Walter de
Gruyter, 1971, 195 p.

Cette attachante étude prend son point de départ dans une critique nuancée
de certains ouvrages antérieurs (Vaihinger, Simmel, Lukacs, Jaspers, Heidegger)
pour tenter de résoudre l'épineux problème de la contradiction dans l'œuvre de
Nietzsche. Comment concilier la volonté de puissance et le retour éternel,
l'affirmation inconditionnée du moi, qui tend à fixer le surhomme sur une
position de suprématie, et l'approbation donnée sans réserve au cycle du devenir,
qui résorbe en soi la totalité du réel et de l'histoire L'auteur insiste d'abord
sur le caractère mobiliste de la pensée nietzschéenne : le fond du réel est une
pluralité de volontés qui jouent entre elles pour constituer une pluralité fluente
d'ego. Non que la logique du stable soit illusion pure, mais elle repose sur
l'illogique du multiple et du changeant. Les notions de substance, d'individu,
d'histoire n'assument qu'un rôle instrumental au service de la vie —. S'il est
donc vrai que la volonté tend inconditionnellement à la puissance, il reste que
le sage atteint cette fin sur le monde conditionnel de sa situation. De là les

égarements de la volonté et la forme réactive qu'elle prend chez ceux qui ne
sont pas capables d'en harmoniser les pouvoirs, chez les faibles. Ceux-ci
parviennent cependant à triompher, non seulement par le nombre mais aussi

par la ruse : tels les prêtres, qui s'ingénient à organiser le « troupeau » en orientant

les instincts vers des objets fictifs. Le fort, qui est « homme de synthèse »,

rejette ces fictions extérieures pour maîtriser en lui ses propres contraires. Il
ne se contente pas d'approuver tout ce qui arrive, il en souhaite l'avènement.
Le « oui extatique » qu'il prononce le conduit donc à cette haute forme d'approbation

qui est l'appel au recommencement. Ainsi la thèse du consentement
absolu ne pouvait manquer d'aboutir à celle du retour éternel. — Il n'en est

pas moins difficile de concilier cette attitude, qui résorbe le fini de la puissance
dans l'infini du mouvement avec celle qui tend, au contraire, à fixer l'infini



470 BIBLIOGRAPHIE

sur le moment de la puissance. Il semble bien qu'il faille renoncer ici à toute
conciliation et que la « philosophie du contradictoire » aboutisse à un «

contradictoire de la philosophie ». — Dans l'abondante littérature nietzschéenne,
cette étude mérite une attention particulière. René Schaerer

Jacques Sojcher : Nietzsche. La question et le sens. Esthétique de
Nietzsche. Paris, Aubier-Montaigne, 1972, 318 p.

Ce livre se compose d'une introduction, suivie d'un choix de textes présentés
dans les deux langues : français et allemand. Parfois les traductions existantes
sont reprises, parfois l'auteur offre sa propre traduction. — M. Sojcher, dans
son introduction, tire Nietzsche du côté de l'ésotérisme : il le lit avec les yeux de
Heidegger et transpose le résultat de sa lecture dans une langue où la métaphore

devient signifiante : le grattage, le démembrement, la précipitation de
la figure. — J'avoue avoir peine à comprendre ce nouveau langage, mais je
vois bien aussi combien il est difficile de dire ce qui fait le fond de la pensée de
Nietzsche, et de son « esthétique ». — Les traductions proposées par l'auteur
sont toutefois sujettes à caution : p. 226, je ne suis pas sûr que « ich machte
aus meinem Willen zur Gesundheit, zum Leben, meine Philosophie » soit rendu
exactement par « je constituai ma philosophie de ma volonté de santé et de
vie... ». Plus bas, à la même page, « ob » ne peut pas être traduit par « si »,

mais doit l'être par « que ». P. 232, au bas, le mot « gleichgültig » n'est pas
adjectif, mais adverbe. P.264, je doute que « Dichtung » soit justement traduit
par « poème ». — Le propos global de l'auteur engage à la sympathie : il est
vrai que le contact avec les choses du beau amène à « perdre pied » ; il est
vrai que, théorisant, nous faussons l'œuvre et son sens. Mais le problème
véritable ne serait-il pas d'inaugurer une nouvelle façon de connaître le sens, et
de réformer à cet effet l'entendement plutôt que de forcer la métaphore

J.-Claude Piguet

philosophie Lexikon der Sexualerziehung für Eltern, Lehrer, Schüler. Edité par
contem- T. Brocher et L. von Friedeburg. Stuttgart, Kreuzverlag, 1972,
poraine 77T p.

Cet ouvrage a été élaboré dans le cadre de l'effort de la Conférence des
ministres de l'instruction publique et des cultes de l'Allemagne fédérale pour
promouvoir l'éducation sexuelle de la jeunesse en âge scolaire. Bien que nous
n'ayons pas eu l'occasion de l'utiliser, cet ouvrage nous semble être un remarquable

instrument didactique, en particulier dans la mesure où sa forme correspond

aux objectifs pédagogiques de ses auteurs. — Tout d'abord, le langage est
suffisamment simple pour qu'il soit également accessible aux maîtres, aux
parents et aux élèves (âgés de plus de 16 ans). Les auteurs montrent ainsi clairement

que l'éducation sexuelle est une œuvre commune qui réclame la participation

de tous les partenaires. Puis, ce lexique se présente sous la forme d'un
petit dictionnaire où les quelque 100 articles renvoient abondamment les uns
aux autres. Ainsi l'utilisateur se rend rapidement compte que chaque élément



BIBLIOGRAPHIE 47I

de la vie sexuelle suppose une information qui ne peut être interprétée qu'à la
lumière d'autres facteurs. Le savoir sexuel renvoie toujours à des questions
fondamentales de notre existence dans la société actuelle. Enfin, cette œuvre
est collective (plus de 30 collaborateurs de différentes disciplines ont été associés)

; elle peut donc parfaitement servir à initier au niveau secondaire à l'étude
interdisciplinaire dans les sciences humaines. Pierre Furter

Gerd Wolandt : Idealismus und Faktizität. Berlin, Walter de
Gruyter, 1971, 287 p.
Gerd Wolandt avait vingt ans en quarante-huit. Il représente donc assez

bien la génération des philosophes d'après-guerre, cherchant leur voie dans les
décombres non seulement d'un certain type d'Etat, mais d'une mode
philosophique marquée par les grands de l'entre-deux guerres, Husserl, Scheler,
Heidegger. Professeur à Bonn dès 1967, il y enseigne actuellement à titre
d'Ordinarius l'histoire générale de la philosophie en Allemagne, et la philosophie
générale. On sent chez lui le souci de renouer avec la tradition que les grands
ténors avaient un peu effacée, celle du début de ce siècle (l'Ecole de Marburg
notamment), celle des marginaux qui ont œuvré un peu à l'écart de la grande
scène, Nicolai Hartmann ou R. Hönigswald (dont Wolandt a édité ou co-édité
les œuvres posthumes). — Cela se marque dans le thème des divers articles
groupés dans ce livre. Malgré leur dispersion due au fait qu'ils sont presque tous
des articles de circonstance, ils cherchent à concilier les deux anneaux rappelés
plus haut, la tradition systématique et l'éclat du particulier et du singulier si
prononcé chez Heidegger. L'articulation du système en discipline cognitive,
pratique et esthétique est fondée à nouveau dans les divers partis de la
conscience, mais à chaque fois, l'attention porte sur ce qui résiste, ce qui s'oppose,
sur l'incoordonable, dirait Gourd, sur la facticité. Elle est plus prononcée dans
le domaine cognitif, où la conscience rencontre un autre qu'elle ne parvient
pas à réduire entièrement ; elle n'est pas absente dans l'attitude pratique, où
le sujet se détermine lui-même, mais en fonction de circonstances qui limitent
sa liberté et la structurent ; elle résiste dans l'esthétique, qui est ici à nouveau
hautement revendiquée, contre l'histoire de l'art, comme discipline philosophique

(l'auteur a du reste publié un livre précédent sur la « Philosophie de la
poésie »). A cet égard, c'est tout un système que nous livre Wolandt dans le
troisième essai de sa première section (il s'intitule : le monde de la forme). La
deuxième section concerne la théorie des sciences, et l'on y notera un chapitre
étendu sur le fondement des sciences morales. La troisième section reprend
l'aspiration de l'ontologie, et comprend un essai sur l'Unité, ainsi qu'une
description de l'accession de Hartmann à l'ontologie. La dernière partie du
livre réunit 4 études sur l'esthétique, dont l'une souligne l'actualité de l'esthé-
tique de Hegel. Philippe Müller.

Trigg Roger : Reason and Commitment. Cambridge, University Press,
1973, 70 p.

L'auteur, lecteur de philosophie à l'Université de Warwick, s'interroge
sur ce qui fonde nos certitudes ou nos croyances fondamentales, ce qui justifie
nos engagements dans le domaine de la morale, de la religion et de notre connaissance

du monde extérieur. Refusant de s'arrêter à l'alternative qui oppose
le subjectivisme, le relativisme des conventions et de l'arbitraire des systèmes



472 BIBLIOGRAPHIE

« incommensurables », l'impossibilité de « traduire » un langage dans un autre
langage — sa critique s'adresse ici à Wittgenstein, Kuhn et Quine — et
l'idéal d'une raison ou d'une vérité universelle, il s'engage dans la description
de systèmes conceptuels qui définissent leurs propres normes de rationalité.
La notion d'objectivité prend alors un sens nouveau : loin de recouvrir l'idée
d'un fondement extérieur en soi (« We ourselves cannot say what is reality like
independently of our conceptions of it » — p. 168) mais rendue nécessaire,
dans le champ de la pratique par la distinction entre l'ignorance et la connaissance

et par la possibilité même de communiquer, elle se voit donner un contenu
à travers une réflexion sur le langage, dont une des fonctions est d'énoncer du
vrai, dont une des structures est la distinction entre l'assertion et la négation
et dont la faculté même d'être compris implique l'hypothèse d'un monde
objectif qui rende possible un quelconque test de ce qu'énonce autrui.

Marie-Jeanne Borel.

Louis Millet : Perception, imagination, mémoire. Paris, Masson,
1972, 216 p. — Nicolas Grimaldi : Aliénation et liberté. Paris,
Masson, 1972, 240 p. — Michel-Pierre Edmond : PhUosophie
politique. Paris, Masson, 1972, 200 p.

Ces trois ouvrages sont les premiers d'une collection destinée aux étudiants
des deux premières années des Facultés des lettres. Selon l'avant-propos, les
auteurs ne prétendent être ni des philosophes qui font la pensée ni des essayistes
soumis aux caprices de la mode, mais des professeurs de philosophie. Ils
réagissent contre « l'illusion selon laquelle la vraie philosophie résiderait désormais
en dehors de la philosophie », dans les sciences humaines, la logistique ou la
linguistique, et estiment que la pratique des grands philosophes contribue d'une
manière irremplaçable à faire comprendre « le sens, la portée, l'enjeu de ce qui
se dit ou se fait autour de nous ». Leur propos est donc de faciliter l'accès à la
recherche actuelle en développant une connaissance solide de la tradition. —
D'un autre côté, ces ouvrages se défendent d'être des manuels offrant un savon-
tout fait et veulent susciter l'initiative des étudiants. A cette fin, chaque chapitre
comporte d'une part un texte constituant un exemple de traitement philosophique

d'une question, qui peut être lu comme une méditation originale, et
divers instruments de travail : bibliographie, extraits de philosophes, de savants
ou d'écrivains, thèmes de recherches. André Voelke

Blackburn Simon : Reason and Prediction. Cambridge, University
Press, 1973, 171 p.

Thèse de doctorat dirigée par A. Ayer et M. Hesse, cet ouvrage a pour thème
le problème logique et épistémologique du raisonnement par induction qui,
comme on peut aisément s'en apercevoir, n'a pas d'importance qu'en science
mais joue également un rôle considérable dans l'activité rationnelle « naturelle »,

comme « pont » entre notre expérience fragmentaire et l'ensemble beaucoup
plus vaste de nos opinions et de nos croyances en des régularités. Mais par
opposition au raisonnement démonstratif, il se laisse difficilement formaliser
et la question se pose de son fondement ou des conditions de sa validité. Or
cette question n'a jamais été posée clairement jusqu'ici : tantôt on l'a limitée
au domaine de la méthodologie des sciences, tantôt on n'en a vu que l'aspect



BIBLIOGRAPHIE 473

strictement formel (théories des probabilités), tantôt, comme le révèlent certaines

théories récentes (Strawson, Von Wright, Edward), on y a vu un type
spécifique de connaissance mais sur lequel le discrédit reste jeté, compte tenu de

l'impossibilité dans laquelle on se trouve d'en donner une théorie unifiée.
Il s'agit donc d'analyser de manière attentive le concept de raison, au sens où
« fournir une raison » impose à un processus de raisonnement qu'il soit digne
de confiance. Ainsi, connaître les conditions de vérité des prémisses et de la
conclusion, ce qui permet d'affirmer qu'elles sont vraies ensemble, conduit
à une analyse de la ressemblance, de la synonymie (l'auteur fournit ici une
solution originale au « paradoxe de Goodman »), dont le fondement ne relève
nullement des seules conventions linguistiques. De même, un traitement
formel en termes de probabilités ne suffit pas à rendre compte de ce qui constitue
la « fiabilité » d'un raisonnement inductif : celle-ci apparaît beaucoup plus fondée
sur le succès de la prédiction qui, lui, fait appel au « principe d'indifférence »

dont l'importance semble capitale, quoi qu'aient pu en penser les logiciens
modernes (Kneale). Marie-Jeanne Borel.

Value and Valuation. Axiological Studies in honor of Robert S. Hart¬
man. Ed. by J. W. Davis. KnoxvUle, The University of Tennessee
Press, 1972, 344 p.

Robert S. Hartman, professeur de philosophie à l'Université du Tennessee
et à l'Université nationale de Mexico, s'efforce depuis une trentaine d'années
de développer une science des valeurs, à laquelle il a consacré de très nombreux
travaux. On ne pouvait mieux faire, pour célébrer son 60e anniversaire, que de
lui offrir un volume groupant vingt-trois contributions à l'étude du problème
axiologique. Bien souvent, les recueils de mélanges manquent d'unité et rassemblent

sous un titre commun des textes fort disparates. Ce n'est heureusement
pas le cas du présent volume. Les textes y sont disposés selon un ordre
correspondant aux articulations fondamentales de la théorie des valeurs de R. S. Hartman,

et le lecteur trouve l'explication de cette structure dans la préface de

J. W. Davis, ainsi que dans l'avant-propos, où H. N. Wieman expose fort
clairement l'axiologie hartmanienne. Le classement adopté comprend les rubriques
suivantes : 1. Nature et logique de la valeur. — 2. Problèmes de méthodologie.
— 3. Types de valeurs : valeurs intrinsèques, valeurs extrinsèques, valeurs
systémiques. Une bibliographie donne la liste complète des publications de
R. S. Hartman, et un index très complet permet de se repérer facilement dans
ce volume. En pénétrant dans cet ensemble de travaux, le lecteur français
prendra contact avec des aspects importants de la philosophie anglo-saxonne
et constatera que l'axiologie y tient une place de premier plan. Mais il trouvera
aussi quelques études de philosophes européens dont l'intérêt pour cette discipline

est bien vivant, en dépit du discrédit où d'autres la tiennent. A ce propos,
signalons au moins la contribution de M. D. Christoff, Value of Authenticity and
Value of Revelation of the Sign. André Voelke.



REVUE D'HISTOIRE ET DE PHILOSOPHIE RELIGIEUSES
STRASBOURG

A bonnements

Association Publications Faculté Théologie Protestante,
Strasbourg, ce.p. Strasbourg 1356-45. Et Presses Universitaires de
France, 108, Bd Saint-Germain, Paris VIe, c.c.p. Paris, 392-33.

Communauté française 30 F.f.
Etranger 35 F.f.
Prix du numéro séparé 9 F.f.

SOMMAIRE

G. W. Trompf : La section médiane de l'évangile de Luc : l'organisation
des documents 141

Jean-Daniel Dubois : La figure d'Elie dans la perspective lucanienne 15g

Jean Baubérot : L'anti-protestantisme politique à la fin du XIXe siècle,

II : Les principaux thèmes anti-protestants et la réplique protestante 177

Etudes critiques
Roger Mehl : La réconciliation des ministères est-elle déjà possible 224

Jean-Paul Willaime : Religion et conflit 229
Lazare Lindau : Histoire des Juifs en France 246

Revue des livres
I) Histoire des religions, par J.-M. Hornus, L. Molet, A. Sarg 265

II) Sciences bibliques, par J.-F. Collange, J.-C. Ingelaere, A. Marx,
A. Molda 269

III) Philosophie, Dogmatique et Morale, par D. Fischer, P. Kemp,
J.-P. Klein, R. Mehl, A. Moda, G. Siegwalt, G. Vahanian 277

IV) Ecclésiologie, par V. Vajta, A. Venduti, R Vœltzel 288


	Bibliographie

