
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1973)

Heft: 6

Artikel: Signification des noms divins - d'après exode 3 - dans la tradition
rabbinique et chez Philon d'Alexandrie

Autor: Starobinski-Safran, Esther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381028

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381028
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SIGNIFICATION DES NOMS DIVINS
— D'APRÈS EXODE 3 —

DANS LA TRADITION RABBINIQUE
ET CHEZ PHILON D'ALEXANDRIE1

Lorsque nous abordons le troisième chapitre de l'Exode pour y
étudier la signification des noms divins, notre attention se porte tout
de suite sur le verset 14 et son intraduisible ehyé acher ehyê.

La compréhension de ce verset capital appeUe, certes, un soin
minutieux. Mais il convient, avant tout, de le rattacher à d'autres
passages du chapitre relatifs aux noms divins. Ainsi, la riche portée
du ehyé acher ehyê n'en ressortira que mieux.

Hormis le verset 14, trois autres prennent une importance
particulière sous le rapport des noms : les versets 6, 15 et 18.

Dans Ex. 3 : 6, Dieu, qui a interpellé Moïse du milieu du buisson,
se présente à lui comme « Dieu de ton père ». Il pourrait s'agir ici du
père de Moïse, Amram2. C'est TexpUcation immédiate. Ou bien
encore « ton père » pourrait désigner Adam, père de tous les humains 3.

Ou encore les « pères » ou patriarches, dont il sera question dans la
suite du verset 4. D'après Nahmanide 5, il y aurait là une référence
particulière à Abraham, père par exceUence, «père d'une multitude
de peuples » 6. C'est Abraham, observe Nahmanide, qui invoqua le
premier le nom du Seigneur 7. Le singulier « ton père » se comprendrait
mieux par la référence au seul Abraham (qui suit dans le texte).

Ensuite, Dieu se présente à Moïse comme étant celui des
patriarches : « le Dieu d'Abraham, le Dieu d'Isaac et le Dieu de Jacob »

(ibid.). Il est fait mention de chacun d'eux individuellement. Le nom
de chacun des trois est précédé de Elohei, « Dieu de... ».

Tous les grands commentateurs traditionnels jusqu'à notre temps
s'accordent pour mettre en évidence le fait que, dans ce verset, Dieu

1 Exposé présenté à la Faculté de théologie de Genève le 23 février 1973.
2 Cf. Ex. rabba 3:1.
3 Cf. Midrache.
4 Cf. commentaire de la Tora d'Abraham Ibn Ezra (XIIe siècle).
5 Cf. commentaire de la Tora de Nahmanide (XIIIe siècle).
6 Gen. 17 : 4.
7 Cf. Gen. 12 : 8 ; voir cependant Gen. 4 : 26.



SIGNIFICATION DES NOMS DIVINS — D'APRÈS EXODE 3 427

s'annonce comme un Dieu personnel. Chacun de nous —¦ tel Abraham,
tel Isaac et tel Jacob —• peut et doit le saisir selon sa propre force
de compréhension et selon ses inclinations naturelles et spirituelles.

Cette conception d'un Dieu personnel est tellement répandue
dans le judaïsme qu'on la rencontre même chez des penseurs juifs
qui ont tenté une synthèse du judaïsme et de l'hellénisme. Les uns
sont d'inspiration platonicienne, comme Philon d'Alexandrie et, plus
tard, Salomon ibn Gabirol, les autres d'inspiration aristotélicienne,
comme Saadia Gaon et, après lui, Maïmonide. Ces différents penseurs
oscillent, chacun à sa manière, entre une conception impersonnelle de

Dieu, héritée de la philosophie grecque, et la conception authentiquement

juive d'un Dieu personnel.
Suivant cette dernière, Ps. 29 : 4, « la voix du Seigneur se manifeste

dans la force » est interprété par les Midrachim dans le sens,
non seulement de force de Dieu, mais de force de l'homme. Chacun
saisit Dieu d'après sa force.

Selon l'interprétation des mystiques juifs, tel Rabbi Hayim ibn
Attar, au 18e siècle ', Abraham a saisi Dieu par la voie de la bonté,
qui lui a inspiré la bonté de sa propre conduite. Isaac a connu Dieu
par la voie de la force et de la rigueur, qui ont suscité en lui la crainte.
Quant à Jacob, il a appréhendé Dieu par la voie de la vérité —
synthèse de la bonté et de la rigueur — qui lui a permis de s'approcher
de lui en étudiant la Tora et en appliquant les mitsvot, ou prescriptions
divines.

Philon, de son côté, présente tout l'éventail des puissances
divines, qui président aux diverses manifestations de Dieu dans le
monde*. Il affirme que les différentes manières de concevoir Dieu
correspondent aux dispositions de chacun et que l'étendue de la
connaissance de Dieu dépend de l'envergure spirituelle de chaque être.

La personnalisation des rapports Dieu-homme nous conduit
directement à une des principales idées exprimées au verset 14.

A Moïse qui demande de connaître le nom de Dieu, à savoir le
nom par excellence, celui qui exprime le mieux son essence, Dieu
répond ehyé acher ehyé « Je serai celui qui serai ». Et encore : « C'est
ainsi que tu parleras aux enfants d'Israël : Je serai (ehyé) m'a envoyé
vers vous. »

Ehyé acher ehyé explicite l'idée du Tétragramme 3, appelé aussi

nom « unique » 4, nom « distinct » et nom « essentiel » 5.

1 Voir Or ha-hayim.
2 La puissance créatrice et la royale, la puissance miséricordieuse et la

législative sont toutes placées sous la dépendance du Logos. Cf. Fug., 94 suiv.
3 Cf. Talmud babylonien Kiddouchine 71a, Pessahim 50a, Sanhédrin 60a.
4 Cf. Midrache Zouta Chir ha-chirim.
5 Cf. Michna Yoma VI, 2 ; Talmud babylonien Sanhédrin 60a.



428 ESTHER STAROBINSKI-SAFRAN

Il convient d'observer, à propos du triple ehyé du verset 14, à la
fois l'usage de la première personne — qui fait pendant au «c'est
moi » du verset 6 — et l'emploi du futur.

Cette révélation du nom correspond à l'engagement de Dieu dans
l'histoire — histoire d'Israël, mais aussi histoire de l'humanité —
histoire orientée vers l'avenir, jusqu'à la fin des temps et même
jusqu'au monde à venir.

Que signifie ehyê acher ehyé De même que j'ai assisté les pères »,

de même que j'assiste les Israélites dans leur esclavage d'Egypte,
j'assisterai Israël (dans l'avenir) tout au long de ses exils futurs2.

Le second ehyê, par rapport au premier, représente une idée de

généralisation dans l'histoire, considérée sous son aspect futur.
Le troisième ehyé, isolé, se rattache au premier dans le sens d'une

actualisation. Le secours de Dieu aux Israélites apparaît désormais
imminent.

Quant aux trois ehyé mentionnés au verset 14, ils peuvent indiquer,
à eux trois, la triple action de Dieu dans l'histoire : à savoir la création
du monde, son gouvernement et sa restauration finale. Cette action
tout entière est marquée par la miséricorde 3, ou encore par la mesure
du bien ou par la mesure de la fidélité 4.

Ehyé acher ehyé met en évidence, d'une manière particulière, telle
ou teUe «mesure», et surtout celles qui indiquent la bonté et la
miséricorde de Dieu : tout, chez Dieu, se ramène à la miséricorde 5.

Mais il résume et synthétise aussi les différentes « mesures » ou
middot, qui correspondent aux diverses actions de Dieu dans l'univers.

Dans le Midrache et dans la philosophie rationaliste juive du
moyen âge, la question des noms de Dieu est assimilée à celle des
middot.

Ainsi, Ex. rabba 3 : 6 nous donne l'explication suivante. « Le
Saint, béni soit-Il, a dit à Moïse : Tu me demandes de connaître mon
nom : je suis appelé d'après mes actions. Tantôt je suis appelé El
Chaddaï, tantôt Tsevaot, tantôt Elohim, tantôt par le Nom (de quatre
lettres). Lorsque je juge les créatures, je suis appelé Elohim, lorsque
je livre la guerre aux méchants, je suis appelé Tsevaot (Dieu des

armées), lorsque je laisse en suspens les péchés de l'homme, je suis

appelé El Chaddaï, lorsque je prends le monde en pitié, je suis appelé

par le Nom (de quatre lettres)... Je suis appelé ehyé acher ehyé d'après
mes actions. »

1 Cf. Midrache hagadol.
2 Cf. Talmud babylonien Berahot 9b.
3 D'après le Midrache des Psaumes.
4 D'après les « Lettres » attribuées par la tradition à Rabbi Akiva : Otiot

de Rabbi Akiva 5.
5 C'est sur les puissances bienfaisantes que repose l'harmonie universelle :

Philon : Mos. II, 132.



SIGNIFICATION DES NOMS DIVINS —¦ D'APRÈS EXODE 3 429

Or, les diverses manifestations de Dieu ne sont différenciées que
dans notre optique humaine. Car en eUes-mêmes, ces manifestations
ne diffèrent pas entre elles. La justice de Dieu, par exemple, est en
réalité miséricorde alors qu'eUe nous apparaît comme de la rigueur.

Cette doctrine des middot, réunies comme en un faisceau dans
l'appellation ehyé acher ehyé, nous ramène, une fois de plus, à une
conception éminemment personnelle, individuelle, des rapports de
l'homme avec Dieu.

Rabbi Yehouda Halévy commente ainsi Ex. 3 : 14 : « Lorsque
Moïse a posé la question du nom, Dieu lui a répondu : Qu'ont-ils (les
enfants d'Israël) à demander ce qu'ils ne pourront saisir Dis-leur
seulement : « Je serai » (ehyé) et le commentaire en est « celui qui
serai » acher ehyé). Et voici l'explication : Je suis celui qui est et qui
me montrerai à eux pour qu'ils me trouvent au moment où ils me
chercheront. » »

La relation étroite de Dieu et de l'homme —¦ en tant que collectivité,
mais aussi en tant qu'individu —¦ se trouve renforcée dans
l'interprétation des mystiques juifs : de même que toi tu es avec moi, de
même moi je suis avec toi2. C'est un véritable dialogue qui s'engage
entre « toi » et « moi ».

D'après la conception des mystiques, l'action de Dieu répond à
celle de l'homme. Les Hassidim du XVIIIe siècle vont plus loin
encore dans leur interprétation de ehyé acher ehyé : c'est sous une
véritable dépendance que Dieu se place vis-à-vis de l'homme.

Le célèbre maître du hassidisme, Rabbi Israël Baal Chem Tov,
explique ehyé acher ehyé en se référant au Ps. 121: 5, où il est écrit :

« Dieu est ton ombre ». Cela veut dire, d'après le Baal Chem : Dieu
règle son attitude d'après la tienne.

Une conception semblable se rencontre déjà dans la Midrache 3,

justement en rapport avec la question de Moïse concernant le nom.
« A l'heure où Moïse s'est engagé dans la piété, le Saint, béni soi-Il,
s'est engagé avec lui dans la piété ; à l'heure où il s'est engagé dans
l'intégrité, le Saint, béni soit-il, s'est engagé avec lui dans l'intégrité

; à l'heure où il s'est engagé dans des détours, le Saint, béni
soit-il, s'est engagé avec lui dans des détours. Et quand cela s'est-il
produit Au moment où Moïse a dit 4 : Et s'ils demandent quel est
son nom, que leur répondrai-je Le Saint, béni soit-il, lui a dit :

Voici mon nom, pour le moment : Je serai celui qui serai. »

Néanmoins, la coUaboration étroite de Dieu et de l'homme — de
Dieu et de l'humanité —¦ tout au long de l'histoire, elle-même orientée

1 Rabbi Yehouda Halévy (XIIe siècle) : Kouzari 4 : 3.
2 Cf. Séfer habahir.
3 Lev. rabba 11:5.
4 Ex. 3 : 13.



430 ESTHER STAROBINSKI-SAFRAN

vers une fin, ne doit pas nous faire oublier, comme l'indique Maïmonide
au début de son « Livre de la Connaissance » », que Dieu est Dieu
indépendamment de ses rapports avec nous.

Ce que nous appelons ehyê acher ehyé se réfère à l'épisode qui
désigne les rapports de Dieu avec l'homme et avec le monde. C'est
pourquoi les grands penseurs mystiques juifs —¦ et notamment Rav
Kook 2 — insistent, il est vrai, sur les rapports de Dieu avec l'homme
et avec Israël. Mais il nous préviennent, en même temps, de ne pas
penser faussement que l'essence de Dieu et la personne de Dieu se

réduisent au fait de la création du monde et des relations de Dieu
avec ce monde et avec l'homme 3.

Sur ce double aspect de la divinité, à savoir son essence et ses
manifestations dans le monde, l'étymologie de ehyé acher ehyé et
du Tétragramme paraît significative. Il convient, en effet, de rattacher
ces dénominations à la racine hayoh, qui exprime, à la fois, l'être et
le devenir.

Le Tétragramme est, parmi les noms de Dieu, celui qui suggère le
mieux l'essence, sans toutefois y atteindre véritablement. Nous
savons seulement que Dieu est celui qui est par excellence.

L'absence d'indication véritable sur l'essence nous conduit à la
conception d'un Dieu innommable et inconnaissable, c'est-à-dire à

la théologie négative. Il est « au-dessus de toute compréhension » 4.

Cette conception commune aux mystiques juifs, mais qui se
rencontre également chez des théologiens et des croyants non juifs
particulièrement sensibles à l'idée de transcendance divine, trouve
son origine première dans la rencontre dramatique entre Dieu et
Moïse au buisson. Moïse y apprend qu'on ne peut pas saisir la divinité
en elle-même et qu'il sied de se référer aux noms de Dieu, qui
correspondent à ses diverses activités dans le monde.

Il existe donc une différenciation entre Dieu dans son essence et
Dieu à travers ses manifestations dans le monde. Mais cette
différenciation elle-même est appelée à s'atténuer, à s'estomper, dans la
perspective eschatologique, que nous considérerons plus tard.

Qu'en est-il, à présent, de l'interprétation judéo-hellénistique
d'Ex. 3 :14 et, plus précisément, de ceUe du plus illustre représentant
du judaïsme heUénisé, Philon

1 Maïmonide : Livre de la Connaissance, Les Principes fondamentaux de la
Tora I, 3.

2 Jérusalem, première moitié du XXe siècle. Voir Orot ha-hodèche.
3 Dans le même sens déjà, Philon : Mutât. 27.
4 Hakdamat Tikkounei Ha-Zohar 32a.



SIGNIFICATION DES NOMS DIVINS —> D APRES EXODE 3 43I

Le judaïsme heUénisé dans son ensemble et PhUon en particuher
sont largement tributaires de la Bible grecque, de la Septante. Or
ceUe-ci présente, à propos du ehyé acher ehyé, une traduction qui constitue

déjà une interprétation en eUe-même. Dieu y est désigné par
ó ûOv, l'Etre par exceUence, absolu, immuable, impersonnel et étranger
au devenir. Par ailleurs, l'affinité étymologique suggérée par l'hébreu
entre ehyé acher ehyé et le Tétragramme yod hé vav hé, qui est capitale
pour la compréhension du nom, n'est pas du tout rendue par la
Septante : ceUe-ci distingue complètement èfé eìui ó tûv et Kupioç,

Seigneur, supposé traduire Adonaï, substitut courant du
Tétragramme.

C'est donc dans le sens d'une séparation tranchée de l'être et de
la féveoiç, de Dieu dans son essence et du gouvernement divin du
monde que sera orientée l'interprétation philonienne.

En divers passages de son œuvre, PhUon commente èyé élut ó

dîv ». L'idée générale qu'il en dégage est que Dieu seul existe réellement.

Il est l'Etre absolu. Sa nature est d'être. Or l'Etre ne saurait
être exprimé. C'est pourquoi Dieu n'a pas de nom propre (kupiov
ôvoua). Et Philon établit un jeu de mots sur Kuptoç. « Le Seigneur
Dieu », Kupioç ó eeoç, se rapporte aux deux principales puissances
divines, la créatrice et la royale. Cette appeUation s'applique
improprement à Dieu : elle est seulement valable pour nous, qui appartenons
au monde du devenir.2

C'est une durée relative, en rapport avec les générations humaines,
qu'exprime, d'après Philon, Ex. 3 : 15 : «Tel est mon nom à jamais,
tel est mon souvenir pour chaque génération. » La Septante traduit :

ôvoua aìuiviov Kaì uvnuóauvov Yeveiîiv tevcotç. Aiaiv est pris ici, par Philon,
dans le sens de durée (relative), par opposition à l'éternité. Teveà,

génération, est à rapprocher de YÉveatç et à opposer à T(rrévr|Toç, l'Inengendré.

Voyons, à présent, comment l'exégèse juive traditionnelle reUe
les versets 14 et 15. Après l'annonce de l'engagement de Dieu dans
l'histoire d'Israël sont rappelés à nouveau les rapports de Dieu avec
chacun des patriarches et sont évoqués les mérites respectifs de
chacun d'eux 3. Cette personnalisation des rapports de Dieu avec les

patriarches trouve, du reste, son écho liturgique dans une des plus
importantes prières quotidiennes juives : le Chemoné Esré.

Chez Philon, également, chaque patriarche est présenté comme
ayant sa vertu propre, mais cette vertu est élevée rapidement au

1 Mos. I, 75 ; Mutât, n ; Somn. I, 230 ; Deus 109 ; Deter. 160, Her. 170
2 Mutât. 12.
3 Ex. rabba 3 : 7.



432 ESTHER STAROBINSKI-SAFRAN

rang de symbole ». Les patriarches, personnages historiques certes,
figurent avant tout des types spirituels.

Quant à la double formule du verset 15 «Tel est mon nom à

jamais, tel est mon souvenir pour chaque génération», elle apporte,
dans l'esprit de l'exégèse rabbinique, un complément d'information
sur le nom de Dieu. Les deux énoncés, loin d'être concordants comme
dans l'interprétation philonienne susmentionnée, marquent au
contraire une opposition : celle de la forme écrite, désignée par chemi, et
de la forme articulée, indiquée par zihri2 ; celle du nom et de l'attribut

3. Le nom véritable est pour le monde futur, l'attribut pour ce
monde-ci 4.

Olam, qui accompagne chemi, « mon nom », évoque l'éternité et le
caractère absolu du nom, mais aussi son aspect mystérieux. En effet,
olam, sans vav, est à rapprocher de néelam, « caché ».5 L'expression
le-dor dor, accolée à zihri, se réfère, elle, aux générations humaines,
qui ne se situent pas toutes au même niveau spirituel 6.

Ainsi, l'idée de transcendance et celle d'immanence de Dieu
sont également présentes dans la double formule « tel est mon nom...
tel est mon souvenir... ».

C'est à nouveau l'intervention de Dieu dans l'histoire qui est
indiquée au verset 18 par « le Seigneur Dieu 7 des Hébreux », qui
prolonge la signification de « Dieu d'Abraham, Dieu d'Isaac et Dieu
de Jacob ». La relation de Dieu avec les patriarches s'étend à présent
aux descendants des patriarches, qui commencent à constituer une
entité nationale. Pour le moment, il est question des descendants
d'Abraham, lui-même appelé Hébreu.

Le Dieu des Hébreux deviendra Dieu d'Israël lorsque l'évolution
des relations avec le peuple en formation sera parvenue à son
accomplissement, grâce à la sortie d'Egypte et surtout grâce à l'acceptation
de la Tora par les enfants d'Israël.

Ex. 19 : 3, qui se réfère à la présence des Israélites au pied du
Sinaï, mentionne les « enfants d'Israël ». Trois versets plus bas, ces

1 Voir, par exemple. Mos. I, 76, Mutât. 12.
2 Cf. Talmud babylonien Kiddouchine 71a ; Pessahim 50a.
3 Ex. rabba 3 : 9.
4 Yalkout.
5 Cf. Talmud babylonien Kiddouchine 71a ; Talmud de Jérusalem Yoma

III, 7 ; Rachi ad Ex. 3 : 15.
<* Yalkout.
7 Le Seigneur : Tétragramme. Dieu : Elohim. On peut traduire le

Tétragramme par Seigneur vu que, dans la tradition rabbinique, on exprime le
Tétragramme, pendant les prières, par Adonaï, « mon Seigneur ». D'autre part,
le Tétragramme, chem havaya, nom de l'Etre, qui est la source de toutes les
existences, peut aussi être traduit par « Eternel ». La première traduction se
réfère au Dieu personnel, la deuxième au Dieu impersonnel. Ces deux aspects
de la divinité se reflètent, comme nous l'avons dit, dans le Tétragramme.



SIGNIFICATION DES NOMS DIVINS —¦ D'APRÈS EXODE 3 433

« enfants d'Israël » sont désignés comme un « royaume de prêtres »

et une « nation sainte ». C'est pourquoi, le Talmud écrit : « Les enfants
d'Israël n'ont été appelés ainsi qu'au Sinaï ».*

Mais cette relation privilégiée entre Dieu et Israël est elle-même
destinée à s'étendre à l'ensemble des hommes.

Avant de conclure dans la perspective élargie qui est celle des

prophètes, je voudrais émettre quelques considérations sur l'emploi
d'Elohim et du Tétragramme dans la Tora et, plus spécialement,
dans Ex. 3.

Le nom est formulé lorsque s'établit une relation de Dieu soit
avec le monde, soit avec l'homme.

Dieu a rapport avec le monde (au moment de la création) : il
est désigné par Elohim.

Selon le Midrache, quand le monde atteint à sa plénitude et qu'il
est prêt à recevoir l'homme en son sein, le Tétragramme intervient
et se joint à Elohim2.

Le Tétragramme apparaît en Gen. 2 : 4, lorsque Dieu se prépare à

entrer en relation avec son interlocuteur, l'homme.
Ainsi, le Tétragramme figure déjà dans le livre de la Genèse, mais

sans que sa signification soit révélée ou expliquée par Dieu. Il est
utuisé notamment dans les rapports de Dieu avec les patriarches.

L'étape du nom en relation avec les patriarches est marquée par
la Bible elle-même dans Ex. 6 : 3. Dieu est apparu aux patriarches
sous l'appellation d'El Chaddaï, mais ne leur a pas révélé le
Tétragramme : ce nom est indiqué aux patriarches, mais sans leur être
exphqué.

Sur Ex. 6: 3, voici le commentaire de Rachi. Il n'est pas écrit
« je n'ai pas communiqué le Tétragramme », mais « je ne me suis pas
révélé, je ne me suis pas fait reconnaître d'eux dans mon attribut
d'authenticité, en raison duquel mon nom est le Tétragramme ». 3

Puis vient l'étape du ehyé acher ehyé, de la Révélation à Moïse.
L'éclaircissement, dans Ex. 3, précède la motivation, dans Ex. 6.

Les considérations mentionnées nous conduisent à observer, dans
Ex. 3, les points suivants.

Le verset 1 (Elohim) nous présente le Dieu impersonnel de la
nature. Au verset 2 (Tétragramme), nous nous orientons vers un

1 Talmud babylonien Houline 101b.
2 Cf. Gen. rabba 13 : 3.
3 Cf. Michnat Rabbi Eliézer 6. La relation entre Ex. 3: 14 suiv. et Ex. 6: 3

est également établie par Philon (Mutât. 11-13). Mais, pour Philon, que Dieu
n'ait pas révélé son nom de Seigneur aux patriarches prend une valeur absolue :

aucun nom propre (Kupiov) de Dieu n'a jamais été révélé à personne.

28



434 ESTHER STAROBINSKI-SAFRAN

Dieu personnel. Le verset 4 (Tétragramme) laisse apparaître un Dieu
personnel, mais juste avant la révélation, il est encore Elohim.

Au verset 6, Dieu devient personnel par la répétition d'Elohim
devant chaque nom de patriarche. Au verset 7 (Tétragramme), Dieu
est pleinement personnel grâce à sa participation à la souffrance de
son peuple.

Que Dieu considère déjà les enfants d'Israël comme son peuple,
nous le voyons au verset 10. Mais ce peuple ne sera véritablement
constitué que dans Ex. 19. Toutefois, Ex. 3 : 18, avec le Tétragramme
associé au Dieu des Hébreux, nous achemine vers le parachèvement
qui apparaîtra en Ex. 19.

Dans les versets 11 et 13, Moïse s'adresse à Elohim, qui demeure

pour lui le Dieu de la rigueur : les Israélites souffrent.
Le verset 12 renvoie au 1 : c'est le Dieu de la nature. Néanmoins,

au verset i8, la même nature, associée effectivement au service de
Dieu, verra l'union du Tétragramme avec Elohim.

Au verset 13, Elohim suivi des pères devient un Dieu très
personnel. Dans les versets 15 et 16, l'union du Tétragramme, d'Elohim
et des pères exprime la plénitude des noms de Dieu. Le rapport
marqué est très personnel. Ce même type de relation ressort du verset
18, où le Tétragramme est lié à Elohim et aux Hébreux.

En guise de conclusion, j'indiquerai la manière dont Philon,
d'une part, la tradition rabbinique, de l'autre, conçoivent la
progression de la connaissance des noms divins.

La pensée de Philon, sur ce point, apparaît clairement dans le
De Mutatione Nominum. Dieu, l'Ineffable, l'Inconnaissable, ne peut
être approché par les créatures que grâce aux noms, lesquels ne
l'expriment qu'imparfaitement ». Aux étapes successives de
l'itinéraire spirituel, qui représente, avant tout, une conquête individueUe,
correspond l'appréhension des diverses puissances de Dieu ; chacune
d'elles est désignée par un nom.

Aux êtres les moins évolués, la divinité se manifeste comme un
Seigneur (kupioç) et maître, que Ton craint. Pour les hommes en
progrès, il est le Dieu (eeoç) créateur qui dispense ses bontés. Enfin,
à ceux qui sont allés plus avant sur la voie de la sagesse, il apparaît,
en même temps, comme Seigneur et Dieu2. C'est le privilège de
l'homme de Dieu de le saisir simultanément sous ce double aspect 3.

1 Mutât, 13-14.
2 Ibid. 19.
3 Ibid. 23-24.



SIGNIFICATION DES NOMS DIVINS — D'APRÈS EXODE 3 435

Mais la véritable intuition de Dieu transcende les principales
puissances et s'adresse à l'Etre : eUe est l'apanage de la sagesse
humaine parvenue à son sommet. Pour l'Alexandrin, cette sagesse
suprême trouve dans Moïse son symbole permanent ».

Selon la tradition rabbinique, la révélation faite jadis par Dieu
à Moïse reçoit sa pleine signification dans le déroulement de l'histoire.
Elle nous oriente vers une perspective eschatologique, suggérée déjà
par le futur de ehyé acher ehyé.

L'histoire des noms s'identifie à l'histoire de la coUaboration de
Dieu avec l'homme, avec les hommes. Toute l'histoire de l'humanité
est un processus de rapprochement entre Dieu comme essence et
comme personne et les noms de Dieu, qui nous le font comprendre.
A présent, il y a dichotomie entre l'essence de Dieu et sa compréhension
à travers sa participation dans l'histoire.

D'après la mystique juive, et notamment le Zohar, c'est à l'homme
qu'il incombe de réaliser à nouveau l'unité de Dieu, le yihoud, brisé

par le péché humain, en opérant la fusion du Principe immanent et
du Principe transcendant.

L'application minutieuse de la Tora et de ses prescriptions,
réalisée à l'échelle la plus vaste possible, doit aider le monde à

retrouver son harmonie originelle et Dieu à retrouver son unité.
Toujours selon le Zohar2, chemi avec yod hé, zihri avec vav hé —

soit l'expression du Principe transcendant, celle du Principe immanent
et les deux moitiés du Tétragramme —¦ totalisent, à elles quatre, le
nombre six cent treize. Ce nombre représente l'ensemble des mitsvot,
des prescriptions de la Tora 3. A Tunité de Dieu, vers laquelle tend
l'observation de la Loi, doit correspondre l'unité du nom.

Ainsi, peu à peu, nous nous acheminons vers l'instauration de
l'état d'harmonie universelle qu'avait prédit Zacharie (14: 9). Par
ce verset prophétique, lourd de promesses, s'achève la liturgie
quotidienne synagogale, dans le Alénou :

« Le Seigneur sera roi de toute la terre ; en ce jour-là, le Seigneur
sera un et son nom sera un. » 4

Esther Starobinski-Safran.

1 Deus 110.
2 Zohar III, 278b.
3 Cf. Hakdamat Tikkounei Ha-Zohar 10a.
4 Cf. Talmud babylonien Pessahim 50a.


	Signification des noms divins - d'après exode 3 - dans la tradition rabbinique et chez Philon d'Alexandrie

