Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1973)

Heft: 6

Artikel: Scepticisme et fidéisme

Autor: Verdan, André

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381027

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381027
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCEPTICISME ET FIDEISME

Renan écrivait au siécle dernier : « Le scepticisme ne suppose ni
pénétration d’esprit, ni finesse de critique, mais bien plutot hébétude
et incapacité de comprendre le vrai. »

Si Renan avait eu connaissance du scepticisme grec, par les
ouvrages de Sextus Empiricus, il est peu probable qu’il en efit parlé
en termes aussi péjoratifs. La sévérité d'un tel jugement ne peut
s’expliquer que par le malentendu tenace dont sont I'objet, aujour-
d’hui encore, les termes de sceptique et de scepticisme. Ce malentendu
est d’ailleurs entretenu par le peu d’attention et de place que l'on
accorde a Pyrrhon et & ses successeurs proches ou lointains dans les
ouvrages d histoire de la philosophie. Nous allons tenter de le dissiper.

Souvent — trop souvent — on qualifie de sceptique un esprit qui
est enclin a mettre en doute, sinon a nier, de maniére plus ou moins
désinvolte ou agressive, tout ce qui n’est pas démontré rationnelle-
ment, tout ce qui échappe a une preuve évidente, en particulier
I'existence de Dieu ou les affirmations fondamentales de la foi chré-
tienne. Ainsi, on dira d'un Voltaire qu’il est sceptique lorsqu’il
prétend passer le christianisme au crible de la raison et n’en retenir
que ce qui lui parait, précisément, « raisonnable », et reléguer le reste
dans le musée des chiméres. Pris dans cette acception, c’est-a-dire
comme une mise en question de la foi par la raison — qui devient
alors une sorte d’instance supréme, digne d’une confiance absolue —
le scepticisme tend a se confondre avec 1'attitude dite « rationaliste »,
qui consiste a n’admettre que ce que la raison peut concevoir et
démontrer. A notre époque, un Bertrand Russell, adversaire virulent
de la religion, est qualifié et se qualifie lui-méme, tantot de sceptique,
tantot de rationaliste, ce qui montre bien la proximité, voire la con-
fusion des deux termes dans notre langage.

Un rappel des principaux thémes de la pensée pyrrhonienne et de
quelques-uns de ses prolongements dans la philosophie des temps
modernes nous convaincra que le scepticisme, au sens original et

27



418 ANDRE VERDAN

authentique du terme, se situe fort loin, pour ne pas dire aux anti-
podes de l'incrédulité rationaliste qui caractérise un Voltaire ou un
Bertrand Russell.

De la longue évolution du scepticisme grec, qui couvre une
période d’environ cinq siécles, nous ne mentionnerons ici que quelques
jalons. Pyrrhon naquit vers 365, c’est-d-dire quelques dizaines
d’années avant Epicure et Zénon de Cittium, le fondateur du
stoicisme. Les confins du IVe et du ITI¢siécle avant Jésus-Christ voient
donc naitre les trois doctrines rivales (mais convergeant cependant
par leur commune recherche de la sérénité, de I’ataraxie) qui exer-
ceront un puissant attrait & 1’époque hellénistique.

Comme Socrate, Pyrrhon n’a laissé aucun écrit philosophique. 11
nous apparait, a travers les témoignages de Diogéne Laérce notam-
ment, comme un sage, une sorte d’ « ascéte grec », plutét que comme
un chef d’école. Il semble qu’il faille lui attribuer la notion d’émoxx,
c’est-a-dire de suspension du jugement en présence des problémes
débattus par les philosophes, sans cependant qu’il se soit soucié de
justifier cette attitude par une argumentation détaillée. Les anec-
dotes rapportées a son sujet le montrent surtout comme un homme
en quéte de I’ « adiaphorie », c’est-a-dire de 'indifférence a 1’égard des
vicissitudes de lexistence, s’efforgant d’atteindre l’ataraxie, ou
impassibilité.

Ces deux thémes — suspension du jugement et ataraxie —
contiennent en germe toute la doctrine sceptique, dont 1’élaboration
va se poursuivre du ITI¢siécle avant Jésus-Christ au I1¢ siécle de notre
ére, grice a la Nouvelle Académie (Arcésilas et Carnéade en téte),
puis aux « néo-sceptiques » Enésidéme et Agrippa et aux sceptiques
empiriques : Ménodote et Sextus.

C’est a ce dernier, médecin grec du II¢ siécle aprés Jésus Christ,
auteur des Hypotyposes pyrrhoniennes et du Contre les mathématiciens,
que l'on doit de posséder un exposé systématique et complet de la
pensée sceptique.

La position du disciple de Pyrrhon, telle que la définit Sextus, est
bien connue, ne serait-ce que par les railleries dont elle a été I'objet
dés 1’antiquité. En présence des questions « obscures » dont débattent
les philosophes, le sceptique s’abstient de toute opinion, de tout
jugement, aussi bien négatif qu’affirmatif. I1 ne se prononce pas,
ne donne son assentiment ni a la thése, ni 4 I’antithése. Finalement,
la vérité lui parait introuvable, sans qu’il puisse d’ailleurs l'affirmer
catégoriquement.

Une telle attitude s’expose — cela va sans dire — au reproche de
licheté ou de paresse intellectuelle. Cette appréciation nous semble
injustifiée.



SEPTICISME ET FIDEISME 419

Il faut rappeler tout d’abord que les termes de sceptiques et de
zétéliques appliqués aux disciples de Pyrrhon signifient : « examina-
teurs, chercheurs ». Si les sceptiques aboutissent 4 '« époché», 4 la
suspension du jugement, c’est aprés avoir examiné soigneusement la
question a débattre et avoir éprouvé I'«isosthénie», c’est-a-dire
Pégale valeur des arguments opposés. On pourrait donc définir le
sceptique comme un penseur qui, perpétuellement en quéte de la
vérite, ne prétend jamais I'avoir découverte.

Ainsi le doute pyrrhonien n’est pas un parti pris de douter,
comme le pensait Descartes, mais bien I’aboutissement d’'un examen
critique portant sur toutes les prétentions de la philosophie dogma-
tiste, et, plus fondamentalement, sur la possibilité méme d’une
connaissance de la vérité absolue.

C’est cet examen critique — comparable & celui de Hume et de
Kant — qui va maintenant retenir notre attention. Pour bien le
comprendre, il convient de le replacer dans ce que nous appellerons
la problématique de la philosophie grecque.

Comme le fait remarquer Karl Jaspers, la premiére question qui
se soit posée a la philosophie a été: « Qu’est-ce qui est ? » c’est-
a-dire : qu’est-ce qui, au-dela des apparences, du devenir, de la
multiplicité, existe pleinement, véritablement, objectivement. Telle
est la question métaphysique par excellence, la question capitale qui
va dominer et orienter toute la pensée occidentale.

La seconde question se rapporte au probléme de la connaissance :
Par quelle faculté peut-on parvenir A la connaissance de 1’étre en soi,
de la vérité ? Est-ce par 1’expérience des sens, ou par l'intermédiaire
de la raison, ou encore grice a 1'une et a I'autre ?

Ces questions forment le contexte dans lequel il faut situer, pour
en saisir la portée, la dialectique pyrrhonienne telle qu’elle nous est
exposée par Sextus Empiricus.

L'un des thémes les plus abondamment développés par les
sceptiques est celui de I'incapacité des sens a nous faire connaitre la
réalité telle qu’elle est en soi. On connait les célébres dix arguments
(ou « tropes ») par lesquels Enésidéme montrait que les choses peuvent
revétir des apparences diverses selon la nature et 1'état du sujet
qui les pergoit, et selon les circonstances et la situation dans lesquelles
elles sont percues. En vertu de cette argumentation, nous pourrons
dire comment 1’objet nous apparail dans telle ou telle condition,
mais non ce qu’il est par nature, c’est-a-dire quelle est son essence.

L’acharnement des sceptiques & dévoiler le caractére relatif de
I'expérience sensible peut nous paraitre excessif ou naif. Trois remar-
ques s’imposent a ce sujet.

D’abord, il faut rappeler que les deux écoles contemporaines du
scepticisme avaient élaboré une théorie de la connaissance reposant



420 ANDRE VERDAN

sur une base assez fragile. Stoiciens et épicuriens considéraient la
sensation comme le fondement, le critére de toute certitude. Ce
sensualisme sommaire ne pouvait manquer de susciter les objections
des sceptiques.

Ensuite, on ne saurait trop souligner, a mon sens, 'importance du
« phénoménisme » des sceptiques grecs dans 1’histoire de la pensée.
On peut y voir comme un premier jalon d’'une démarche philoso-
phique qui allait aboutir a Kant et au subjectivisme moderne,
c’est-a-dire a poser le sujet, le moi comme point de départ de toute
connaissance, et a reconnaitre par conséquent 1'impossibilité d’une
connaissance objective, qui serait le reflet, I'image exacte de l'objet
dans le sujet. Pour Kant, comme pour les sceptiques — mais avec
toutes les nuances qui s’imposent — l’esprit ne percoit que des
phénomenes et non des choses en soi.

Enfin, si rudimentaire qu’il soit par rapport a celui de Kant, le
phénoménisme des sceptiques grecs a le mérite de nous conduire a
une constatation que ni le bon sens, ni la science ne sauraient en
somme récuser. Lorsque je contemple un fruit, par exemple, je lui
attribue des qualités sensibles, disant qu’il esf rouge, parfumé, ferme
au toucher... Mais que ce fruit vienne a disparaitre de mon champ de
perception, qu’il soit enfermé dans une armoire, et je perds en fait
tout motif d’affirmer que ce fruit posséde les qualités que je lui
attribuais. Celles-ci n’existent que dans la mesure ol elles sont
percues par un sujet doté d’organes sensibles. Au moment ou je
tiens le fruit, je devrais donc dire qu’il me parait ou, si I'on veut,
qu’il m’est rouge, parfumé, ferme au toucher...

Poussé a I'extréme, le phénoménisme aboutit & mettre en question
I'existence objective méme des choses, du monde matériel. Ce pas
semble avoir été rarement franchi par les sceptiques grecs. On trouve,
il est vrai, chez Sextus, une trés subtile critique de la notion de
corps, c’est-a-dire d’objet matériel 1. Mais il faut attendre Descartes,
dans sa phase du doute radical, pour voir le probléme se poser avec
netteté. Berkeley le résoudra par la négative, débouchant sur un
immatérialisme, ou un idéalisme absolu. Hume, plus prudent, se
contentera de relever qu’il est impossible de démontrer I'existence
d’'une substance matérielle. « Par quel argument, écrit-il, peut-on
prouver que les perceptions de l'esprit soient causées par des objets
extérieurs (...) et qu’elles ne peuvent naitre ni de 1’énergie de l'esprit
lui-méme, ni par la suggestion d'un esprit inconnu et invisible ou d'une
cause encore plus inconnue de nous ? » 2

1 Cf. Hypotyposes, 111, 41 et Contre les Mathématiciens, IX, 368.

i Enquéte sur Uentendement humain, trad. A. Leroy (Paris, Aubier, 1947),
section XII, p. 208. Voir aussi Abvégé du Traité de la natuve humaine, trad.
Deleule (Paris, Aubier, 1971), p. 51-63.



SEPTICISME ET FIDEISME 421

Le matérialisme se trouve donc réduit par Hume A une simple
hypothése métaphysique, au méme titre d’ailleurs que le spiritua-
lisme. Affirmer que la matiére existe et qu’elle constitue la substance
unique de I'Univers, c’est déja dépasser le monde des apparences
sensibles, des phénoménes, et formuler un jugement sur I’Etre:
c’est donc, en quelque sorte, « faire de la métaphysique ».

Mais revenons aux sceptiques grecs. Si les sens sont, selon eux,
incapables de nous faire connaitre la réalité en soi, la raison ne nous
permet pas davantage d’atteindre la vérité absolue, la certitude.
Pour anéantir les prétentions de la raison a prouver quoi que ce soit,
les sceptiques ont constitué un véritable arsenal dialectique, dont il
n’est pas question de faire ici l'inventaire complet.

Carnéade, dans sa polémique contre le stoicien Chrysippe, allait
jusqu’a faire la critique de l'axiome sur lequel repose tout 1'édifice
de la logique, le principe de non-contradiction, en vertu duquel une
proposition ne saurait étre simultanément vraie et fausse.

Sextus nous a rapporté les cinqg modes ou «tropes» au moyen
desquels le sceptique Agrippa cherchait & démasquer 1'impossibilité
de la raison a effectuer une démonstration rigoureuse. Nous n’en
citerons pour mémoire, en les simplifiant, que les deux plus remar-
quables :

Le mode de la régression a Vinfing : Si l'on veut fonder une affir-
mation sur une preuve, le sceptique exigera que l'argument invoqué
soit & son tour démontré, et ainsi de suite jusqu’a I'infini : le philo-
sophe dogmatiste n’en aura donc jamais fini de démontrer sa these.

Le mode du postulat : Pour échapper a la régression ad infinitum,
le raisonneur adoptera peut-étre, comme base de son argumentation,
une proposition qui n’ait pas été démontrée, un postulat (tel que,
par exemple, «les mémes causes produisent les mémes effets »). Mais
le sceptique pourra fort bien refuser de donner son assentiment a ce
principe, ou en proposer un autre.

Toute tentative de démonstration se trouve donc acculée, soit a
la régression a l'infini, soit au postulat (soit encore au cercle vicieux,
faudrait-il ajouter en tenant compte du troisitme des modes
d’Agrippa). Mais les sceptiques n’en restent pas 1a : leur critique de
la démonstration les améne a4 examiner la valeur du syllogisme et
celle de I'induction.

Le syllogisme leur apparait comme une sorte de cercle vicieux, ne
possédant aucune valeur démonstrative. Soit, en effet, le syllogisme
suivant : Tous les hommes sont doués de raison, or Socrate est un
homme, donc Socrate est doué de raison. Rien, estiment les scep-
tiques, ne permettrait d’affirmer que tous les hommes sont doués de
raison, si I’on n’avait pas établi auparavant que chaque homme en
particulier, donc Socrate, est doué de raison. La majeure (premiére



422 ANDRE VERDAN

proposition) a donc été confirmée par induction & partir de la con-
clusion. (Les logiciens modernes diraient que le syllogisme n’a qu’une
valeur analytique.)

Quant a l'induction, raisonnement scientifique par excellence,
procédant du particulier au général, les sceptiques n’ont pas manqué
d’en souligner le point faible. Pour tirer des faits particuliers une
loi générale qui ait une valeur absolue, il faudrait, remarque Sextus,
examiner successivement tous les cas individuels, ce qui est impos-
sible en raison de leur nombre indéterminé. D’ici & dire qu’aucune
science de la nature, aussi rigoureuse soit-elle, ne repose sur un fonde-
ment logique absolu, il n’y a qu'un pas.

Ce pas sera franchi, au XVIIIe siécle, par Hume, dont la réflexion
sur la notion de causalité nous parait s’inscrire dans le prolongement
direct du scepticisme antique. Rien, dira Hume, ne prouve d'une
maniére infaillible, rationnelle, qu'une connexion entre deux phéno-
menes, méme fréquemment observee, doive nécessairement se repro-
duire a I'avenir : la cause ne présente aucun caractére de nécessité
logigque. C’est dire que les lois scientifiques qui généralisent un rapport
de cause A effet ne sauraient é&tre considérées comme des certitudes
rigoureuses reposant sur un fondement rationnel, mais comme de
simples probabilités.

En achevant ce tour d’horizon du scepticisme grec et de quelques-
uns de ses prolongements dans la pensée moderne, on aura pu constater
que ce courant philosophique vaut mieux que ce qu’en dit Renan.
On aura compris d’autre part que cette attitude intellectuelle ne
saurait étre confondue sans autre avec I'optimisme rationaliste issu
du XVIIIe siécle, puisqu’elle consiste essentiellement en une radicale
autocritique de la raison et qu’elle tend & dévoiler les limites, les
faiblesses des « lumiéres naturelles » de 1’esprit humain (qu’il s’agisse
de 'expérience sensible ou de la connaissance logique).

Le scepticisme, dans son essence, n’est donc pas une mise en
question de la foi par la raison. Bien plus : il faut ajouter que, dans
les temps modernes, il a pu prendre la forme d'une contestation
de la sagesse humaine au nom de la foi.

La genése du courant « fidéiste » coincide avec la redécouverte du
pyrrhonisme grec par des humanistes catholiques ou protestants de
la Renaissance (Henri Estienne, Gentien Hervet, Agrippa de Nettes-
heim). Mais le fidéisme trouvera son expression la plus célébre sous
la plume de Montaigne, dans I’Apologie de Raymond Sebond.

Montaigne, qui avait lu une traduction latine des Hypofyposes
de Sextus, consacre a la philosophie sceptique un exposé élogieux. Il
se plait & souligner les défaillances des sens et de la raison, raille les
philosophes dogmatistes et les théories auxquelles ont abouti leurs
spéculations. En revanche, il a grand soin d’épargner I’enseignement



SEPTICISME ET FIDEISME 423

de 1'Eglise. Objets de la foi, les vérités chrétiennes sont hors d’at-
teinte du scepticisme, car elles se situent sur un autre plan que celui
de la raison. Le pyrrhonisme peut méme servir d’auxiliaire a la reli-
gion, dans la mesure ou il a pour effet d’humilier la raison et de
rabattre ses prétentions outrecuidantes. Aux philosophes théistes,
Montaigne reproche de vouloir naivement, i I’aide de leurs lumiéres
naturelles, expliquer l'inexplicable; aux athées, de chercher, au
moyen de ces mémes lumiéres naturelles, 3 combattre des vérités
qui n’ont aucune commune mesure avec les « chétives armes de la
raison » Soulignant le caractére irrationnel de la Révélation chré-
tienne, paraphrasant le paradoxe de Tertullien — «credo quia
absurdum » — il va jusqu’a écrire : « C’est aux chrétiens une occasion
de croire que de rencontrer une chose incroyable. Elle est d’autant
plus selon I'humaine raison qu’elle est contre I’humaine raison.»

Le scepticisme apparait ainsi comme le seuil de la foi. En dépouil-
lant I’homme de la confiance qu’il met dans sa propre science, dans
sa propre sagesse, il le prépare a accueillir par la foi la révélation
divine.

L’héritier direct du fidéisme de Montaigne, c’est, au XVIIe siécle,
Pascal. Si sévére qu’ait été parfois son jugement sur Montaigne, il
n’en reste pas moins que l'auteur des Pensées a été influencé, stimulé
par la lecture des Essass, notamment par tout ce qui touche, dans cet
ouvrage, a l'infirmité de la condition humaine. Seulement, ce qui
chez Montaigne, n’était que « faiblesse naturelle », va devenir chez
Pascal, avec un accent plus pathétique, plus sombre, « misére de
I’homme sans Dieu ».

Réduit aux seules ressources de ses lumiéres naturelles, ’homme
demeure un «cloaque d’incertitude et d’erreur», impuissant a résoudre
le probléme de sa destinée. Pascal est ainsi amené & reconnaitre que
le pyrrhonisme a raison, car il dépeint avec lucidité, sans illusion,
I'ignorance de I'’homme en présence de sa condition. Les philosophes
ont commis I'erreur de penser que la raison humaine était en mesure
de résoudre le probléme de l'existence de Dieu. Dans la nature, on
distingue bien les traces d'un ordre, d'une Providence, mais si
étroitement mélées 4 des manifestations incohérentes qu’on ne
saurait en tirer une conclusion certaine sur l’existence de Dieu et le
role de la Providence. « Il est, écrit Pascal, aussi incompréhensible
que Dieu soit et qu’il ne soit pas. » A la suite de Montaigne, Pascal
critique a la fois les déistes et les athées, dénongant particuliérement
la naiveté des premiers, qui, en prenant I'ordre du monde comme
argument pour convaincre les incroyants, leur donnent en réalité
«sujet de croire que les preuves de notre religion sont bien faibles ».
Descartes est considéré comme «inutile et incertain». Pascal lui



424 ANDRE VERDAN

reproche de n’avoir introduit Dieu dans sa philosophie que pour lui
faire « donner une chiquenaude et mettre le monde en mouvement ».

C’est sur cette évaluation pessimiste des capacités de la raison
humaine que Pascal va s’appuyer pour défendre le christianisme. En
effet, pour Pascal comme pour Montaigne, l'incapacité de 'homme a
atteindre la vérité absolue, loin de constituer une objection contre
la religion chrétienne, est un indice en sa faveur: car les Ecritures
n’ont jamais exalté les lumiéres naturelles de I'homme, ni prétendu
que celui-ci soit capable par lui-méme d’une connaissance évidente
et claire des choses divines. Elles nous laissent au contraire entendre
qu’en dehors de la Révélation, 'humanité est vouée aux tdtonne-
ments et a I'obscurité.

Pascal va donc s’efforcer d’arracher I’homme a sa tragique incer-
titude, en lui montrant que, plus profondément que sa raison, il
posséde cet autre mode de connaissance qu'il appelle le ceur et qui
obéit a sa propre logique. « Le cceur a ses raisons que la raison ne
connait point. » Sa fonction n’est pas de comprendre, au sens intel-
lectuel du terme, mais de croire, d’aimer et de vouloir. C’est & lui que
s’adresse la Révélation, c’est par lui que I'’homme l’accueille : « Dieu
sensible au cceur, non a la raison ».

On pourrait peut-étre reprocher au fidéisme de Montaigne d’étre
un oreiller de paresse, un refuge confortable contre le doute, dans la
mesure ou il consiste en une adhésion docile, une simple soumission
au dogme, a I’enseignement de 1’Eglise. Quant au fidéisme de Pascal —
et cela n’enléve rien 4 sa grandeur — il ne faut pas oublier qu’il
s’inscrit dans une démarche apologétique, une stratégie visant a con-
vaincre l'incroyant, a lui présenter la foi chrétienne sous un jour
favorable.

On ne saurait en dire autant de Kierkegaard, auquel il nous
parait justifié d’assigner une place dans la lignée des grands fidéistes.
Nul n’a protesté plus vigoureusement contre les philosophes qui
prennent Dieu comme objet de leurs spéculations abstraites, qui
prétendent le rendre intelligible, l'intégrer a un systéme, tels que
Hegel et ses disciples. Avec l'ironie qui lui est propre, il réprouve,
comme un blasphéme pire que la négation de l'existence de Dieu,
I'insolence ou la naiveté de ceux qui viennent, dit-il, lui « prouver son
existence devant le nez». Nul n’a insisté plus énergiquement sur le
caractére irrationnel de la Révélation: paraphrasant — comme
Montaigne — le credo quia absurdum de Tertullien, il écrit que «rendre le
christianisme vraisemblable, c’est 14 la destruction du christianisme ».

Ces thémes de réflexion, nous en avons relevé les germes chez un
Montaigne et un Pascal. Chez Kierkegaard, on les retrouve développés,
amplifiés jusqu’au paroxysme. La foi, telle qu’il la décrit, n’est pas
un havre apaisant, une assurance contre le doute, ni méme une



SEPTICISME ET FIDEISME 425

tranquille adhésion au mystére divin. Son objet, c’est le paradoxe, &
commencer par celui de la croix, que saint Paul appelle un scandale.
La foi est elle-méme paradoxe, tension dialectique entre des pdles
opposés dont la raison ne parvient pas a faire la synthése. La foi,
c’est I'aventure d’Abraham, telle que Kierkegaard la commente dans
Crainte et tremblement

« Que fit Abraham ? Il ne vint ni trop tot, ni trop tard. Il sella
son ane et suivit lentement la route. Tout ce temps il eut la foi; il
crut que Dieu ne voulait pas exiger de lui Isaac, alors pourtant
qu’il était disposé a le sacrifier s’il le fallait. Il crut en vertu de I’ab-
surde, car il ne saurait étre question de calcul humain ; et 1’absurde,
c’est que Dieu, qui lui demandait ce sacrifice, devait révoquer son
exigence un moment apres. » I

L’attitude fidéiste n’équivaut-elle pas & un suicide de la raison,
a un sacrificium intellectus ? Est-il 1égitime, est-il méme possible de
consentir A cette capitulation inconditionnelle (un Pascal, un Kier-
kegaard y ont-ils d’ailleurs vraiment consenti?) Le philosophe
croyant est amené t6t ou tard A se poser ces graves questions, der-
riere lesquelles se profile celle, traditionnelle, des rapports entre la
foi et la raison.

Nous resterons sur le seuil du probléme, non sans rappeler toute-
fois, pour conclure, que Pierre Thévenaz nous a fourni les éléments
d'une réponse a la fois ferme et nuancée, qui peuvent étre aujour-
d’hui encore 1’objet d’une meéditation fructueuse. « Le philosophe
croyant, écrivait-il, sera I'’homme sans foi philosophique » 2, c’est-
a-dire un homme chez qui «la foi empéche la raison de se prendre
pour plus qu’elle n’est»3. Pourtant, loin de démissionner de sa tache
intellectuelle, cet homme n’aura pas trop de toutes ses facultés pour
tenter d’élucider sa condition dans le monde et devant Dieu, méme
si cette entreprise devait le conduire & reconnaitre toujours davan-
tage sa propre finitude, & s’apercevoir avec Kant que la métaphy-
sique n’est peut-étre que la science des limites de la raison humaine.

« Car, écrivait encore Pierre Thévenaz, en philosophie tout ce qui
accroit la conscience de I’homme, tout ce qui ’éveille de son sommeil
dogmatique, tout ce qui aiguise son inquiétude et aiguillonne sa
réflexion, est autant de gagné positivement pour la veérité. » 4

ANDRE VERDAN.

1 Crainte et tremblement, trad. Tisseau, Paris, Aubier, (sans date), p. 47.

2 Revue de théologie et de philosophie, Lausanne 1955, p. 16. (Voir aussi
L’'Homme et sa raison, Neuchitel, La Baconniére, 1956, tome II, 3@ partie.)

3 Ibidem, p. 15.

4 Ibidem, p. 16.



	Scepticisme et fidéisme

