Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 23 (1973)

Heft: 5

Bibliographie:  Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HISTOIRE
DES
RELIGIONS

BIBLIOGRAPHIE

ANTONIO PRECCHIA : L’aldild mei mity der primitivi e nella Bibbia
Napoli, Pontificio Istituto Missioni estere, 1972, 125 p.

Cette brochure intéressante mais déconcertante préte 4 de nombreuses criti-
ques. Le choix des mythes qu’elle présente est désordonné : on saute de I’Afrique
a la Polynésie ou a I'Insulinde sans avertissement. Les mythes sont racontés
mais ni approfondis, ni étudiés. Toutefois ce petit livre a une valeur vulgarisa-
trice indéniable en montrant sous des formes incohérentes la préoccupation
profonde de I'étre humain devant les mystéres de la mort, de I'au-dela et d’une
survie. Méme sommaires, les rapprochements entre certains textes de la Bible

et ces mythes donnent a réfléchir. e iy .

MAURICE LEENHARDT : Do Kamo. La personne et le mythe dans le
monde mélanésien. Préface de Maria Isaura Pereira de Queiroz.
Paris, Gallimard, 1971, 316 p. (Les Essais, CLXIV.)

Cette deuxiéme édition de l'ouvrage de Maurice Leenhardt est précédée
d’une préface intéressante qui présente avec sympathie la personnalité et
’ceuvre du missionnaire et de l’ethnologue de la Nouvelle-Calédonie. On est
frappé de constater que la problématique de Leenhardt n’est pas dépassée
dans la situation contemporaine et que sa pensée demeure actuelle et féconde.
Pour l'ethnologue de Do Kamo, le mythe et la raison ne figurent pas les deux
stades d’'un processus d’accés a la culture ; il s’agit plutét de deux aspects de
la pensée, de « deux modes complémentaires de la connaissance », qui doivent
non seulement coexister, mais collaborer (p. 34). La prédominance exclusive
de l'un sur l'autre constitue toujours un danger. C'est dire que Leenhardt
combat l'’ethnocentrisme occidental et la these de la supériorité de la raison.
Son ouvrage, on le sait, puisqu’il est classique, traite des différents moments
de la culture mélanésienne : la vie et la mort, I’espace et le temps, la société,
la parole, la structure de la personne, et aborde finalement la question du
mythe, de sa nature et de sa fonction. FERNAND BRUNNER.

MassiGNON et GANDHI : La contagion de la vérité. Textes choisis et
présentés par CAMILLE DREVET. Préface de YOUAKIM MOUBARAC.
Paris, Le Cerf, 1967, 219 p.

11 n’était pas sans intérét de confronter ces deux dmes ferventes a la faveur
d’'un rapprochement de témoignages sous le signe commun du Satyagraha, ou
«revendication civique du vrai». L’auteur de cette « présentation » rappelle
les étapes de la vie de Massignon et groupe les textes autour des notions de
vérité, de lutte non violente et de justice. Bakt CouTERen.



BIBLIOGRAPHIE 399

HiLpA GRAEF : Histoire de la mystique. Paris, Le Seuil, 1972, 316 p.

L’auteur présente les grands moments de l'histoire du mysticisme en
Occident en consacrant d’abord une vingtaine de pages a la mystique non
chrétienne. Elle fournit toujours quelques indications sur la vie des personnalités
qu’elle prend en considération, mais porte son attention principalement sur leur
doctrine. Embrasser en un volume une si riche matiére est un tour de force.
L’ouvrage est intéressant et recommandable, méme s’il ne laisse pas d’avoir
quelques faiblesses. On regrette par exemple que les citations soient données
sans référence ; on regrette surtout que les jugements soient un peu conven-
tionnels. L’auteur a sans doute le grand mérite de tenter de dégager clairement
la spécificité de la mystique chrétienne, de ne pas confondre mysticisme et
panthéisme, etc. Mais sa discussion relative a I'impersonnalité de Dieu, a la
page 19, est simpliste, et ses mises en garde contre les «excés» d'un Jean
Climaque ou d’un Eckhart seraient avantageusement remplacées par un effort
plus grand de compréhension. On ne voit pas non plus comment on peut
douter de la bonne foi de Molinos sans douter de celle de beaucoup d’autres ;
etc. On voudrait, en ces matiéres, un bon sens moins court, mais il faut recon-
najtre que c’est déja une grande chose que d’'en traiter avec sérieux, avec
sympathie et avec un souci de force et de clarté. PrrNAND BRUNNER,

Fritz Storz : Jahwes und Israels Kriege. Kriegstheorien und Kriegs-
erfahrungen im Glauben des alten Israels. Ziirich, Theologischer
Verlag, 1972, 211 p. (Abhandlungen zur Theologie des Alten und
Neuen Testaments, 60).

Dans cet ouvrage, l'auteur ouvre a nouveau le débat sur la signification
religieuse de la guerre dans 1’Ancien Testament, dont G. von Rad avait magis-
tralement traité dans Der Heilige Krieg im alten Israel (1951 ; 1969 5). Il arrive
a des résultats opposés a ceux de l'ancien professeur de Heidelberg, en
contestant l'existence d’'une institution sacrale de «la guerre sainte » qui déri-
verait de I’amphictyonie israélite. F. Stolz met en évidence la variété des tradi-
tions d’Israél sur ce theme qui laisse supposer que le peuple de Yahvé ne
s’appuie pas sur une donnée liturgique, mais sur les expériences, d’ailleurs
discontinues, qu’il fait au cours de son histoire. On ne peut donc tabler sur
une conception préétablie ; ce ne sera que plus tard que la théorie sur la guerre
de Yahvé remplacera sa pratique. — Ce livre est important, par le probléeme
qu’il traite et qui n’a rien perdu de son actualité, par les textes que F. Stolz
étudie comme ceux qui concernent I'histoire de 1’arche, la conquéte de Canaan,
le temps des Juges, etc., par les notions qu’il examine (ainsi ’arche, que 1'au-
teur explique en partant de données empruntées au monde nomade des Bédouins
ou encore le Jour de Yahvé, qui ne peut se comprendre, comme von Rad l'a
pensé, a partir de la notion de «guerre sainte») ; il mérite de retenir I'attention
non seulement des biblistes, mais de ceux qui abordent aujourd’hui des ques-

tions d’éthique. ROBERT MARTIN-ACHARD.

SCIENCES
BIBLIQUES



400 BIBLIOGRAPHIE

JEAN-MARC ROSENSTIEHL : L’Apocalypse d’Elie. Traduction et
notes. Textes et études pour servir a I'histoire du judaisme inter-
testamentaire 1. Paris, Librairie Orientaliste Paul Geuthner,

1972, 150 P.

On sait, surtout depuis les découvertes de Qumrén, I'importance de la période
intertestamentaire dans le développement de la tradition juive ; les nombreux
écrits qui ont été composés a cette époque sont malheureusement ignorés du
public francophone, puisque les traductions et les études en frangais dans ce
domaine sont exceptionnelles. I1 faut donc féliciter le professeur M. Philonenko,
de Strasbourg, de lancer une collection destinée a mieux faire connaitre 1’his-
toire du judaisme intertestamentaire. — Le premier volume de cette série est
consacrée a 1’Apocalypse d’Elie, signalée par divers auteurs anciens, dont
Origeéne, qui voyait probablement en elle la source de la curieuse citation de
I Cor. 2:9. — J.-M. Rosenstiehl présente une traduction annotée de 1’Apoca-
lypse, basée avant tout sur des manuscrits coptes ; dans une introduction, il
traite des problémes littéraires, religieux et historiques posés par ce texte. Il y
discerne trois parties (parénése, description des événements qui précédent la fin
des temps et une «légende de I’Antichrist ») ; il y reléve la présence de motifs
empruntés & des traditions égyptiennes ainsi qu’a '’Exode. — Sous sa forme
actuelle, I’Apocalypse remonterait au IIIe siécle aprés Jésus-Christ, mais elle
s’appuierait sur une source datant, selon J.-M. Rosenstiehl, du 1er siécle avant
I’ére chrétienne, composée en Egypte sans doute par un Juif, « dont les attaches
avec I'Essénisme sont indéniables » (p. 76). Il serait intéressant de savoir quelle
suite sera donnée par les spécialistes & cette derniére hypothése, présentée avec

clarté par son auteur. ROBERT MARTIN-ACHARD.

JEAN-MARC CHARENSOL: La wnaissance du Nouveauw Testament.
Lausanne, L’Age d’homme, 1972, 115 p. (Alethina, 5).

J.-M. Charensol s’attaque a un sujet presque unanimement négligé par les
historiens francophones des origines chrétiennes: la formation du Nouveau
Testament (= N.T.) en tant que livre canonique. Aprés une introduction qui
définit avec a-propos les principales notions utilisées dans 1’ouvrage et qui en
esquisse rapidement la problématique, 'auteur développe son enquéte sur trois
points. Une premiére partie passe en revue les livres du N.T. pour déterminer
si la notion de canon s’y trouve déja et pour examiner la nature de l’autorité
revendiquée par chaque genre littéraire (apocalypse, épitre, évangile). Nous
savons la brieveté a laquelle I’auteur était tenu, mais nous regrettons néanmoins
que le phénomeéne de la tradition, qui occupe une place centrale dans la naissance
des différents livres du N.T. et qui est & I'origine de celui du canon, ne soit pas
abordé. Une seconde partie, consacrée aux peéres apostoliques, nous montre
comment certains écrits s’imposent de fait sans que l'idée d’ume collection
normative ne soit déja présente. La troisiéme partie, bien documentée, nous fait
entrer dans la 2¢ moitié du 2¢ siécle qui est I’époque décisive : passant en revue
les différentes régions de 1’empire, 'auteur nous décrit comment et dans quelles
circonstances 1'idée du canon s’impose et aboutit & la naissance du N.T. En
conclusion, Charensol se risque & attribuer cette création consciente et capitale
qu’'est le N.T., & I’Eglise de Rome. — Clair et bien documenté, congu de maniére
descriptive, cet ouvrage constitue une excellente premiére approche du pro-
bléme du canon. Pourtant, la lecture achevée, il subsiste en nous une question



BIBLIOGRAPHIE 401

et un regret. Une question : pourquoi n’avoir pas évoqué rapidement les déci-
sions ecclésiales des 3° et 4¢ siécles qui mettent provisoirement un terme au
débat ? Un regret : bien que cela dépasse la compétence stricte de I’historien,
pourquoi n’avoir pas succinctement expliqué les raisons pour lesquelles la notion
de canon qui s’est imposée alors est devenue problématique aujourd’hui ?

JEAN ZUMSTEIN.

StANISLAO LYONNET : Il Nuovo Testamento alla luce dell’ Antico.
Paideia, Brescia, 1972, 149 p. (Studi biblici pastorali, no 3).

Ce livre contient les legons données a Naples, en 1968, a 1'occasion du
VIIe congres de 1’Association biblique italienne. Depuis Vatican II surtout,
I’Eglise catholique redécouvre I’Ancien Testament. Cette découverte pose des
problémes. Une grande partie de la liturgie dérive des psaumes. Cette liturgie,
bien que maintenant traduite en langue vulgaire, reste souvent inintelligible au
fidéle qui n’a pas une certaine familiarité avec 1’Ancien Testament. Certaines
images, certaines notions sont fondamentales pour la compréhension et de la
liturgie et du Nouveau Testament. Le P. Lyonnet expose les notions de foi,
d’alliance de Dieu avec son peuple, de justice de Dieu. Il reléve les éléments
contenus dans les psaumes et les livres prophétiques qui se retrouvent dans la
pensée de saint Paul ou du quatriéme évangile. Vivantes et claires, les legons du
savant exégete, bien que fondées sur la tradition catholique, sont enrichissantes

pour le lecteur protestant. LYDIA VON AUW,

L’évangile selon Matthieu. Rédaction et théologie. Gembloux, Duculot,
1972, 428 p. (Bibl. Ephemer. Theologic. Lovan. XXIX).

Le présent ouvrage rassemble seize communications prononcées dans le
cadre des Journées bibliques de Louvain de 1970 qui étaient consacrées a
I'évangile selon Matthieu (= Mt). Nous en faisons rapidement l'inventaire.
Dans un premier article (21-36), C. M. Martini examine la question de la critique
textuelle du premier évangile et montre que le texte de Mt ne pose pas de pro-
blémes majeurs. Concernant le probléme des sources, F. Neirynck (37-69)
défend la théorie des deux sources contestée par un livre récent de Gaboury
tandis que M. Devisch (71-97) expose 1’état de la recherche sur la source Q. J.
Smit Sibinga (99-105) examine le style de Mt et, dans ce but, se livre & une
analyse quantitative du texte (nombre de syllabes par péricope). Deux contri-
butions, celle de F. Van Segbroeck (1o07-130) et celle de L. Hartmann (131-152),
sont consacrées au probléme classique des citations de I'A.T. chez Mt : ici aussi,
examen des travaux récents, accent sur les sources et 'activité rédactionnelle.
Avec la communication de A. Végtle (153-183) sur les récits de I’enfance, nous
pénétrons dans la christologie : le modele littéraire de Mt 2 est 1’histoire hagga-
dique de Moise et du Pharaon. G. Strecker (185-208), lui, s’attaque aux maca-
rismes du Sermon sur la Montagne pour montrer leur portée éthique et paré-
nétique. K. Gatzweiler (209-220), dans son analyse des récits de miracles, ne
fait guére que résumer les travaux de Held. J. Dupont (221-259) réexamine de
maniére originale le chapitre des paraboles et notamment la signification des
deux groupes antithétiques qui y apparaissent. J. Kahmann (261-280) nous
présente une nouvelle exégése de Mt 16 : 18-19 en s’attachant particuliérement
a ’étude de l'arriére-fond A.T.-juif du passage, de sa relation avec 14:28-31,

26



402 BIBLIOGRAPHIE

17 :24-27, et de son «Sitz im Leben » dans I’église matthéenne. E. Cothenet
(281-308) reprend la question des prophétes chrétiens qui apparaissent dans
le premier évangile. J. Lambrecht (309-342) fournit une analyse détaillée des
chapitres 24-25 mettant en relief le travail rédactionnel de I'auteur. D. Senior
(343-358) et A. Descamps (359-416) dégagent la signification essentiellement
christologique de la version matthéenne de la Passion. S. Légasse (417-428),
enfin, restitue I'exacte signification de l'antijudaisme de Mt : il s’agit de la
condamnation théologique d’Israél qui n’exclut nullement les Juifs de I’Eglise.
—Le recueil, riche et dense, est de qualité ; il jette un éclairage multiple et
fécond sur le premier évangile. Qu’on nous permette tout de méme d’en citer les
points forts : ils se nomment Vogtle, Strecker, Lambrecht et Descamps.

JEAN ZUMSTEIN.

JEAN DELORME : Lecture de I’ Evangile selon saint Marc. Paris, éd. du
Cerf, 1972, 122 p. (Cahiers Evangile, I/2).

¢« Nous consommons habituellement du Marc en boite, si bien traité et
stérilisé que cela pourrait aussi bien étre du Matthieu ou du Luc. Les textes
n’ont plus de saveur distincte...» (p. 10). Ces mots donnent le ton de cette
excellente plaquette dont I'auteur, collaborateur de la Traduction cecuménique
pour le deuxiéme évangile, est professeur aux Facultés catholiques de Lyon.
Jean Delorme en veut avec raison aux lectures qui insistent sur 1’aspect pseudo-
populaire ou anecdotique de saint Marc, qui est plutét « énigmatique » et
« déroutant ». L’évangile est lu de bout en bout sous le théme général « Jésus
et ses disciples », en six étapes. Cette lecture est grandement enrichie par des
excursus dont les plus intéressants ont pour titre : Comment lire les Evangiles ?
Ou en est-on dans l'exégése des synoptiques ? Portée actuelle des récits de
miracles. Les divers niveaux d’interprétation des paroles de Jésus. L’historicité
des évangiles, etc. L’auteur ne pense pas que Marc remonte directement
jusqu’a Pierre ; il en situe la rédaction & Rome, au temps de la persécution de
Néron (p. 10) et fait prompte justice de la « découverte » récente des fragments de
Marc dans une grotte de Qumrédn. Une bibliographie frangaise et une liste de
thémes de réflexion apportent une conclusion a ce cahier dont le contenu est
résumé dans ces mots : «...un livre comme celui de Marc est capable de nous
prévenir : au-dela des fausses oppositions, nous devons nous attendre a trouver
non le calme plat d’'une mer d’huile, mais d’autres tempétes o1, pour dominer la
peur, nous n’avons rien d’autre que la foi» (p. 117). PIERRE BONNARD.

JEAN CARMIGNAC : Recherches sur le « Notre Pére ». Paris, Letouzey
& Ané, 1969, 608 p.

Nous signalons avec joie aux lecteurs de la Revue le savant ouvrage (thése
de doctorat de I'Institut catholique de Paris) que le spécialiste de Qumrin a
consacré au Notre Pére. Comme nous pouvions nous y attendre et comme 1'au-
teur I'indique lui-méme : « Le but essentiel de ce travail est donc d’intégrer a
I'exégeése du Notre Pére 'apport des manuscrits de Qumran » (p. 5). — Une
premiére partie aborde les questions préliminaires : I’auteur estime que Jésus a
prononcé le Notre Pére « dans la langue que son entourage considérait comme
normale dans les rapports avec Dieu, c’est-a-dire la langue sacrée, I’hébreu »
(p. 33) et que I’Evangile de Matthieu, dont l'original a été rédigé lui aussi en



BIBLIOGRAPHIE 403

hébreu, a retenu, mieux que I’Evangile de Luc, la forme primitive du Notre
Pére. — La seconde partie — la plus importante — consiste en une analyse
philologique du texte de Matthieu. Le P. Carmignac tranche dans le vif les
sujets les plus controversés : « Que ton régne vienne » signifie aussi que Dieu
établisse son pouvoir sur nos dmes ; le « pain quotidien » se référe a la tradition
de I'Exode et signifie la manne que Dieu donne chaque jour & son peuple ;
épiousios, équivalent sans doute de lemdhdr, doit signifier «jusqu’au lende-
main » ; « Ne nous soumets pas a la tentation » ne doit pas faire porter la causa-
lit¢ divine sur la tentation elle-méme : la philologie hébraique nous permet
d’éviter cette « erreur fondamentale » (p. 301). A la suite d’un vibrant plaidoyer,
I’Abbé Carmignac propose de traduire « Et fais que nous n’entrions pas dans la
tentation ». Dans la derniére requéte du Notre Peére, il faut voir une allusion a
Satan. Quant a la doxologie finale, elle est inauthentique. — La troisiéme
partie s’intitule étude synthétique. Un chapitre élimine la perspective escha-
tologique qui, aux dires de 'auteur, dévalue le Notre Pére en le limitant a
la fin du monde. Les chapitres suivants résument les liens qui unissent le Notre
Pére a I’Ancien Testament, aux écrits de Qumrin, au Nouveau Testament
(plusieurs textes du Nouveau Testament paraissent trahir une connaissance
de la priere du Seigneur) et a la littérature rabbinique. L’auteur aborde enfin
la forme littéraire du Notre Pére et la richesse spirituelle de cette priére. —
Tels sont, briévement résumés, les principaux résultats auxquels parvient
I’Abbé Carmignac. L’espace manque pour les discuter. — Le lecteur doit encore
savoir que 'auteur, dont 1'érudition parait infinie, dialogue avec vingt siécles
d’exégése (cf. les 84 pages de bibliographie et les 93 traductions frangaises
du XIIe au XXe s. publiées en appendice). — Remarquons, pour conclure,
que 'auteur ne nous parait pas avoir tenu suffisamment compte de la genése du
texte du Notre Pére. Il est trop facile de dire que le texte de Luc est plus court
parce que le troisi¢tme évangéliste aime la bri¢veté et que le texte de Matthieu
est original pour des raisons de stylistique hébraique. L'apport de I'Uberliefe-
rungsgeschichtliche Methode est trop précieux pour que nous le négligions.

Frangois Bovon.

T. E. POLLARD: [Johannine Christology and the Early Church.
Londres, Cambridge University Press, 1970, 359 p. (Society for
New Testament Studies Monograph Series, 13).

Dans cette thése de doctorat, le professeur néo-zélandais analyse 1'influence
de la christologie johannique sur le développement des doctrines trinitaire et
christologique dans l'antiquité chrétienne. Il présente d’abord les grandes
lignes de la christologie johannique, une christologie marquée par le théme
du logos incarné et par la relation entre le Pere et le Fils. Cette christologie,
qui affirme sans raisonner, favorisera les spéculations des siecles ultérieurs qui
seront appelés a résoudre deux problémes fondamentaux : les liens entre Dieu
et le logos préexistant (probléme trinitaire) et la relation entre le divin et
humain dans la personne de Jésus-Christ (probléme christologique). — La
présentation du professeur Pollard suit I'ordre chronologique : les chapitres 2-4
ouvrent la période anténicéenne ; les chapitres 5-8, la période qui va de la crise
arienne a celle de Marcel d’Ancyre. Ce travail important montre quel peut
étre’apport de I’histoire de I’exégese a I’histoire de 1’Eglise et surtout a 1’histoire




404 BIBLIOGRAPHIE

des dogmes. L’auteur aurait peut-étre di se contenter de concentrer son atten-
tion sur quelques versets johanniques dont il aurait suivi ’existence a travers
les premiers siécles. Il serait ainsi parvenu & cerner plus précisément 1'influence
de I’évangile de Jean sur I’évolution des dogmes de I’Eglise ancienne. — Notons
enfin que cette thése aurait eu sans doute un rayonnement plus grand si elle
avait été publiée dans une collection de patristique plutét que de Nouveau

Testament. Frangors Bovon.

A. DUPREZ: [Jésus et les dieux guérisseurs. A propos de Jean V.
Paris, Gabalda, 1970, 184 4+ xxv p. (Cahiers de la Revue Bibli-
que, 12). .
Dans cette thése de 1'Institut Biblique Pontifical, consacrée & Jean s, le

Pére Duprez aborde son sujet sous trois angles différents. Dans une premiére

partie, il présente les résultats des fouilles archéologiques faites a Jérusalem,

pres de I’Eglise Sainte-Anne, au lieu qui doit correspondre a la piscine proba-
tique de Bethesda, mentionnée par Jean 5. Les archéologues y ont découvert,
entre autre, des bassins du II® siécle avant Jésus-Christ qui servaient a appro-
visionner le Temple en eau, des bassins sous-terrains utilisés & deux époques

(une premiére fois avant 70 et une deuxiéme fois aprés 135 ; cette seconde fois

comme lieu de culte pour Asclépios — Sérapis) et lesruines d’une église chrétienne

batie au Ve siécle en souvenir de la guérison du paralytique de Bethesda. —

La deuxiéme partie analyse la diffusion des cultes de dieux guérisseurs, le

Grec Asclépios et I’Egyptien Sérapis, dans I’Orient ancien, plus particuliérement

en Palestine et & Jérusalem. Cette invasion progressive ne s’est pas faite sans

assimilation d’anciens dieux guérisseurs locaux (Eshmun, Shadrafa, etc.). Il aurait
sans doute fallu, dans ce chapitre (ci. p. 86-89), insister davantage sur le mouve-
ment baptiste juif ot lustrations et guérisons allaient parfois de pair. — L’auteur
estime ensuite que l’hellénisation de la Palestine ne rendait pas impossible
la présence a Jérusalem d’un sanctuaire consacré a un dieu guérisseur. Avant
70 toutefois, il ne devait pas encore s’agir de Sérapis, mais d'un dieu guérisseur
local. Le judaisme orthodoxe tolérait ce lieu saint qui devait attirer les étrangers
et le petit peuple juif. La mention — certes, pas tout a fait certaine —
de l'angle du Seigneur en Jean 5, ainsi que Dattestation de Bethesda
dans les manuscrits de la Mer Morte (3Q 15) nous inciteraient & y voir un lien
de purification plus juif que ne l’estime 'auteur (d'un judaisme certes hétéro-
doxe). — La troisiéme partie est exégétique. Elle ne passe sous silence aucune des
difficultés de Jean 5. A I’origine du récit, le Pére Duprez croit découvrir un schéma
traditionnel de guérison (versets 1, 5, 6, 8, 9 a), dans lequel I’Evangéliste aurait
inséré d’autres matériaux traditionnels, eux aussi, par ex. les versets 2 a 4, dont
le vocabulaire n’est pas johannique (tradition populaire qui décrivait & Jérusalem
un lieu ol s’opéraient des guérisons par des bains). Cette reconstruction nous
parait peu vraisemblable. Elle part du principe que les genres littéraires ont
été purs a l'origine, ce qui n’est pas certain. L’exemple de Matthieu 9 (para-

Iytique de Capernaiim), que le Pére Duprez met en parallele de Jean 5, montre

au contraire que la description de Marc — d’un genre littéraire moins pur —

est plus ancienne (chez Matthieu, qui schématise le récit, on ne comprend pas

pourquoi il faut faire passer le malade par le toit). De méme ici, les versets 2 a 4,

loin d’étre étrangers au récit initial, nous paraissent au contraire constitutifs de

celui-ci (vocabulaire non johannique). Cela rend d’autant plus vraisemblable



BIBLIOGRAPHIE 405

I'hypothése de 'auteur selon laquelle Jésus se serait compromis dans ce lieu.
Jean développera par la suite sa théologie du Christ guérisseur, donneur de vie.
C’est a cette conclusion théologique — le Christ comme vrai donneur de vie,
a l'encontre des faux dieux guérisseurs — que parvient du reste l’auteur.
Quelques coquilles malheureuses déparent un peu l'ouvrage.

Frangors Bovon.

GEORGE JOHNSTON : The Spirit-Paraclete in the Gospel of John.
Londres, Cambridge University Press, 1970, 192 p. (Society for
New Testament Studies Monograph Series, 12).

Ce livre ot I’érudition exégétique, nous semble-t-il, I’emporte sur la sensibilité
théologique, est curieusement construit. Une premiére partie analyse de maniére
générale la notion d’Esprit dans le quatriéme Evangile (textes sur le Paraclet
compris). Pour Jean, le mvedua, force divine impersonnelle, fut I’apanage du
Messie Jésus. L’Eglise fidéle en dispose depuis I’élévation du Fils. Une seconde
partie se concentre sur les notions de Paraclet et d’Esprit de vérité (I'auteur
admet 'authenticité des passages johanniques consacrés au Paraclet, cf. les
p- 61-79). En une trentaine de pages (p. 8o-118), G. Johnson résume alors de
maniére critique les travaux récents, en particulier 'ouvrage de O. Betz (Der
Paraklet. Fiir-sprecher im hdretischen Spitjudentum, im Johannes-Evangelium
und in meu gefundemen gmostischewm Schriften, Leiden, 1963). A son avis, le
Paraclet n’est ni un autre Jésus, ni la présence de Jésus absent. Le Paraclet est
le représentant de Jésus dans 1’Eglise : « The most useful word in English
to cover all the meanings of the Greek mopdkAnTogis the word « representative ». »
(p- 87). A I'encontre d’adversaires enthousiastes, Jean précise que la spécificité
de Jésus, seul Sauveur, ne doit pas étre mise en danger par une pneumatologie
qui se couperait de ses racines christologiques ou qui se choisirait un autre
médiateur que Jésus, une figure angélique, par exemple. Sur un autre front,
Jean attaque ceux qui minimisent les fonctions de I'Esprit dans 1'Eglise.
Telles sont, croyons-nous — mais l'auteur ne se résume que rarement — les
conclusions auxquelles parvient cet exégéte bien informé. Nous nous demandons
si, d’un point de vue théologique, il n’y aurait pas moyen de définir plus préci-
sément la nature de I’Esprit tel que Jean le congoit. L’ouvrage se termine par
deux appendices : 1) la structure littéraire de Jean ; 2) une analyse littéraire de
Jean 13-17. La thése de M. Goguel (La nofion johannique de IEsprit et ses
antécédents historiques, Paris, 1902) n’est pas mentionnée.

Frangois Bovon.

GUNTER STEMBERGER : La symbolique du bien et du mal selon saint
Jean. Paris, Le Seuil, 1970, 273 p. (Parole de Dieu).

Influencé par La symbolique du mal de P. Ricceur, l'auteur de cette thése,
dirigée par le P. X. Léon-Dufour et soutenue devant la Faculté de théologie
d’Innsbruck, étudie la notion de péché chez saint Jean. Dans son introduction,
Stemberger définit sa conception de la symbolique (caractérisée par des raccourcis
expressifs, une ouverture sur l’absolu et une nature dynamique) et explique
quel’on ne saurait étudier, dans le johannisme, la notion de mal sans la confronter



406 BIBLIOGRAPHIE

A son contraire, le bien. — La premiére partie traite donc de la symbolique du
dualisme éthique. Ch. 1 : lumiére et ténébres (pourquoil’article skotos du Theol.
Worterbuch zum N.T. n’est-il pas cité ?) ; ch. 2 : vie et mort ; ch. 3 : servitude et
liberté ; ch. 4 : en haut et en bas (I'analyse du déterminisme johannique, aux
P- 96-102, est moins convaincante que celle, négligée par ’'auteur, de R. Bultmann
au § 43 de sa Theologie des Neuen Testaments, 38 éd., Tiibingen, 1958, p. 373-
3%8) ; ch. 5 : amour et haine ; ch. 6 : vérité et mensonge. — Dans une deuxiéme
partie, I’'auteur analyse la symbolique du combat pour la victoire, donc les
symboles de la victoire sur le mal. Ch. 7 : ’eau (nous ne voyons pas comment
I'eau s’insére dans la symbolique du combat ; pourquoi, alors, ne pas analyser la
notion de pain ?) ; ch. 8 : combat et victoire (c’est le chapitre le plus original
et le plus contestable du livre ; sans paraitre connaitre G. Aulen, Christus Victor,
réédition, Paris, 1970, Stemberger estime qu’a cdté de connotations cultuelles,
le récit de la Passion participe, chez Jean, d’une symbolique du combat ; nous
dirions plus volontiers de la royauté triomphante) ; ch. g : le jugement. — En
conclusion, I'auteur affirme que le mal, selon saint Jean, n’est pas une réalité
en soi, mais I’envers et la négation de la personne du Christ. Quand on sait les
réticences de certains exégétes catholiques d’antan & I’dgard de l'exégése
symbolique du quatri¢éme Evangile — que 1'on songe a la réaction du P. M.-].
Lagrange face au commentaire de A. Loisy — on se réjouira de la place qui
est faite par un exégéte catholique a la symbolique religieuse dans 'interpré-
tation du johannisme. Notre joie n’est pourtant pas sans mélange. Car outre le
fait que ce livre ouvre peu de perspectives nouvelles, nous nous demandons
s’il était judicieux d’intégrer au travail la premiére épitre de Jean et si I'auteur
a raison d’enraciner presque exclusivement les symboles johanniques dans la
tradition biblique. Nous sommes surpris par ailleurs de voir le Theot. Wérterbuch
zum N.T. si peu cité et cherchons les raisons qui ont poussé l'auteur a faire
traduire en frangais sa thése manuscrite rédigée en allemand.

Frangois Bovon,

PiERRE BONNARD : L’épitre de saint Paul aux Galates. 2¢ édition
revue et augmentée. Neuchitel, Delachaux et Niestlé, 1972, 174 p.
(Commentaire du Nouveau Testament, IX).

Le commentaire paru en 1953 n'a pas vieilli ; il n’est pas bouleversé par la
nouvelle édition, mais considérablement enrichi: quarante pages de notes
complémentaires I’augmentent de prés d’un tiers. En ces vingt derniéres années,
la discussion a porté sur deux points principaux, 1'un d’histoire, l'autre de
théologie. Quels sont les adversaires de Paul en Galatie ? W. Schmithals voit
en eux des gnostiques, comme a Corinthe et & Ephése ; P. Bonnard réfute cette
thése en montrant qu'’il s’agit de judéo-chrétiens fortement hellénisés. L’autre
probléme est celui de la signification théologique de 1'épitre. Les exégétes
catholiques, notamment H. Schlier et le P. Benoit, estiment que Paul y insiste
sur un aspect du salut, qui peut et doit étre complété par d’autres. Non, dit
I'exégéte lausannois; Paul place ses lecteurs devant un dilemme: ou bien
IPhomme fait son salut, ou bien il est sauvé par la foi en Jésus-Christ.

FraNcis BAUDRAZ.



BIBLIOGRAPHIE 407

HEINRICH SCHLIER : Der Apostel und seine Gemeinde. Auslegung des
ersten Briefes an die Thessalonicher. Freiburg-Basel-Wien,
Herder, 1972, 120 p.

Dans sa préface, l’auteur précise que son ouvrage n’a pas la prétention
d’étre un commentaire scientifique. En fait, cela signifie que les discussions
avec la littérature secondaire y sont limitées & un minimum. Les difficultés
exégétiques sont cependant régulidrement mises en évidence, et les différentes
hypothéses possibles mentionnées ; quelques remarques de caractére scienti-
fique sont reléguées a la fin du volume, ot elles occupent les douze derniéres
pages. — Pour Schlier, un des intéréts de notre épitre est d’étre le premier
témoin de I’évolution de la réflexion de Paul entre la catéchése tradionnelle de
I’église naissante et sa pensée théologique telle qu'on la trouve élaborée dans I
et II Cor. Gal, Phil. et Rom. Le commentaire s’attache parfois 2 mettre en
évidence comment certaines affirmations relativement traditionnelles de I
Thess. seront points de départ de la réflexion ultérieure de Paul. — Contre
Eckart et Schmithals, Schlier défend l'intégrité de notre épitre. Par ailleurs,
le lecteur sera heureux de ne pratiquement plus rencontrer dans ce commen-
taire les interprétations sacramentelles qui nous agacaient dans d’autres tra-
vaux de Schlier. Il y trouvera par contre de temps a autre des interprétations
curieusement luthériennes : & propos de l'expression To0 &pyou TA¢ mloTEWS
(I Thess. 1 : 3), Schlier écrit : «...das meint der Apostel, dass der Glaube der
Thessalonicher zur wirksamen Glaubensverkiindigung geworden ist. Thr mis-
sionarischer Glaube ist « das Werk des Glaubens »... » — Malgré ses dimensions
modestes, 'ouvrage que Schlier nous offre est un bon commentaire qui con-
tribue fort opportunément a boucher une lacune dans la littérature sur le

Nouveau Testament. FrANGOIS VOUGA

MARCELLO DEL VERME : Le formule di ringraziamento postprotocollars
nell’epistolario  paolino. Roma, Edizioni Francescane, 1971,
228 p.

Cette étude philologique et théologique des actions de grices qui suivent
I’adresse des épitres de Paul est trés consciencieuse et s’appuie sur une biblio-
graphie trés riche. Tandis que d’autres exégetes ont comparé la structure des
lettres de l'ap6tre a celles d’autres écrits hellénistiques, Marcello del Verme
compare ces actions de grices aux bénédictions qui se trouvent dans les psaumes
de la Bible, dans les hymnes de Qumran et dans les psaumes dits de Salomon
et étudie particuliérement les termes de 173 et 171 (eDhoyetog et eliyopioTerv).
I1 découvre une affinité entre ces textes et les textes pauliniens. En étudiant
ensuite le contenu des actions de grices de saint Paul, I’exégéte y retrouve
I’essentiel du message de I'ap0tre : la foi active et vivante en Dieu le Pére et en
Christ, la charité, I’espérance eschatologique. Ce petit volume fait bien augurer
de la collection « Presenza », dirigée par le P. Alberto Ghinato a qui 1’on doit

des études franciscaines de valeur. Lotk vor Aww



THEOLOGIE
CONTEMe
PORAINE

408 BIBLIOGRAPHIE

JeEAN-Luc VEsco: En Mdéditerranée avec I'apbire Paul. Paris, éd.

du Cerf, 1972, 234 p.

Ancien éléve de I’Ecole biblique de Jérusalem, ’auteur, professeur d’Ancien
Testament a la Faculté dominicaine de théologie de Paris, est aussi présenté
comme animateur de croisiéres et de voyages culturels. Aprés de courts apergus
sur la vie de Paul et sur le monde ambiant romain, son livre suit I'apbtre en
ses marches autour de la Méditerranée. Son projet est d’en faire revivre les
principales étapes géographiques, historiques et théologiques. Il décrit des
itinéraires, rappelle 'histoire des villes traversées, en donne des plans — et des
guides touristiques — et campe les auditeurs auxquels Paul s’adressait. 11
profite de chaque étape pour situer chacun des écrits que la tradition attribue a
Paul ('authenticité d’aucune épitre paulinienne n’est contestée). L’intérét de
I'ouvrage réside essentiellement dans les renseignements historiques et géogra-
phiques qu’il donne. — On regrettera qu’aprés avoir constaté des divergences
entre les données historiques des Actes et des épitres (cf p. ex. Gal. 1-2, p. 32)
I'auteur suive fidélement I'itinéraire et la chronologie de ceux-1a : il ne les quitte
que pour prolonger les périples de Paul d’'une éventuelle mission en Espagne et,
vers I'an 65, d'un dernier voyage en Orient (cf. p. 201 ss). Le livre se termine par
un choix bibliographique et une chronologie de la vie de Paul, dont la précision
surprend parfois. Enfin, nous laissons au lecteur le soin d’apprécier des affirma-
tions du genre : « Lorsque les principes essentiels du christianisme sont mis en
cause, il (Paul) puise dans l’enseignement du Seigneur, dans la tradition ou
dans les ressources de son bon sens chrétien, une ligne de conduite pratique

dont le seul absolu reste la loi de charité » (p. 215). FRANGOIS VOUGA.

GusTAvE THILS : La primauté pontificale. La doctrine de Vatican I,
les vores d'une révision. Gembloux, Duculot, 1972, 269 p. (Recher-
ches et synthéses.)

On sait comment le Concile de Vatican I a proclamé, face au gallicanisme,
que le pape possédait foufe la plénitude du pouvoir nécessaire a la direction
de I'Eglise universelle. Juridiquement, le successeur de Pierre ne peut étre
contrélé par personne. G. Thils montre cependant qu’aux yeux des Péres le
pape ne peut pas exercer sa fonction d’une maniére arbitraire, sa conscience
étant liée par la Parole de Dieu. L’auteur se demande comment la théologie
pourrait mieux souligner cette subordination de I'Evéque de Rome a la Révé-
lation. La «révision » proposée n’est pas une rétractation de Vatican I. La
difficulté du probléme se manifeste avant tout sur le plan concret car lorsqu’un
théologien expose des réserves en face de I’enseignement pontifical, il prétend lui
aussi réagir au nom de la Révélation et pourtant l'arbitre supréme du conflit
demeure le pape lui-méme. Personnellement, j'aurais aimé que Thils utilise
beaucoup plus explicitement la thése médiévale concernant le cas du « pape
hérétique ». Si, de maniére absolument notoire et évidente, le chef du collége
épiscopal enseigne une doctrine opposée a la Révélation, son décret est dépourvu
de toute valeur et si le pape persévére dans sa position, il mérite d’étre déposé.
Ainsi la vie ecclésiale est plus forte que le droit au cas ol cette hypothése se
vérifierait. Il en est de méme dans toute Eglise. Dans le protestantisme vaudois,
le pasteur n’est pas lié par une confession de foi dans sa lecture de 1’Ecriture.
Cependant un ministre a été contraint a I’abandon de son poste parce que, d’une
maniére évidente, il exercait sa fonction doctrinale «ad destructionem Eccle-
siae » pour employer une formule souvent entendue au Concile de Constance.

GEORGES BaAvAUD.



BIBLIOGRAFPHIE 409

BATTISTA MONDIN : Speranza, salvezza, infallibilita. Roma, Coines
edizioni, 1972, 218 p.

L’auteur présente des exposés critiques sur les thémes développés par la
philosophie et la théologie contemporaines (par exemple, le probléme de la
« mort de Dieu », les théses de E. Bloch et de Moltmann, les positions de Kiing
et de Rahner relatives a l’infaillibilité de I’Eglise, etc.). Il ne s’agit pas d’études
approfondies mais de résumés honnétes destinés & un public désireux de rece-
voir une orientation rapide sur les courants modernes. Dans le premier exposé,
nous avons trouvé une distinction éclairante. L’auteur découvre dans toute
ceuvre théologique deux principes. Le premier appelé « architectonique » est
donné par la Révélation : ce sera tel théme biblique qui constituera le centre de
référence de tout le systéme (chez Teilhard, le Christ, Point Oméga de toute
réalité). Le deuxiéme principe dénommé « herméneutique » est d’ordre philoso-
phique (ou éventuellement scientifique) ; chez Teilhard, I’évolution. Ainsi, on
pourra rencontrer des théologiens qui, centrant leurs réflexions sur le méme
principe « architectonique », aboutissent cependant & des synthéses contraires
parce que leurs principes « herméneutiques » sont opposés.

GEORGES BAVAUD.

JosE PEREIRA : Fallible 7 Fordham, University Quarterly, 1972,
53 p- (Reprinted from Thought, N© 186).

L’auteur résume de cette maniere les théses des « anti-infaillibilistes » moder-
nes (dont le plus connu est H. Kiing) : 'infaillibilité de I’Eglise (et spécialement
celle du Pape) n’est pas fondée (on ne peut pas la justifier par I'Ecriture ni par
la Tradition) ; elle ne peut étre vérifiée (de fait, I'Eglise et les Papes se sont
trompés) ; elle est indésirable (pour des raisons cecuméniques) ; elle n’est pas néces-
saire (il vaut mieux recourir au concept d’indéfectibilité) ; enfin elle implique
contradiction (car toute proposition peut étre en méme temps juste ou fausse).
L’auteur fait remarquer que cette polémique n’est pas nouvelle ; il ne prétend

s ; ;
d’ailleurs pas en 50 pages dominer ce lourd dossier. GrorcEs BAVAUD.

Le Saint-Esprit et Marie. I11. Perspectives cecuméniques et conclusions
doctrinales. Paris, Lethielleux, 1972, 105 p. (Bulletin de la Société
Francaise d’Etudes Mariales, 27¢ année, 1970.)

La Société Francaise d’Etudes Mariales a siégé & Fribourg en 1970. Aussi
a-t-elle demandé a un pasteur vaudois, M. Henry Chavannes, de présenter un
exposé sur le théme des rapports entre la Vierge et le Saint-Esprit. L’auteur,
sous le titre « La Vierge Marie et le don du ceeur nouveau », déclare que Marie
a obtenu en elle, le jour de I’Annonciation, la réalisation parfaite de la prophétie
de Jérémie 31 : 31, mais que I'’Ecriture ne permet pas de justifier le dogme
catholique de I'Immaculée Conception. On se demandera s’il est possible de
reconnaitre en la Vierge une telle transformation intérieure pour un instant
seulement. Le catholicisme, fidéle, je crois, a la théologie de saint Irénée (pour
ce Pére, Marie est docile & Dieu comme l’argile dans les mains du potier),
proclame l'existence d’'une grice qui implique une anticipation de celle du
Royaume. Aussi la solution proposée par M. Chavannes risque de n’obtenir les
suffrages, ni des protestants ni des catholiques. Mais le dialogue part au moins



410 BIBLIOGRAPHIE

d’une question posée en termes bibliques. Le bulletin contient d’autres études
que nous ne pouvons analyser. Signalons pourtant le dernier travail rédigé par
Evdokimov avant sa mort : « Panagion et Panagia ». Marie est « toute sainte »

parce que remplie de Celui qui est parfaitement saint.
GEORGES BaAvaub.

H.-M. MaNTEAU-BONAMY : La Vierge Marie et le Saint-Esprit.
Commentaire doctrinal et spivituel du chapitre huitiéme de la Cons-
titution dogmatique : Lumen gentium. Deuxiéme édition augmentée,
Paris, Lethielleux, 1972, 254 p.

Nous avons présenté un compte rendu de la premiére édition de cet ouvrage
dans cette revue : 1973, n° I, p.76. Dans une postface, I'auteur répond a des
questions que lui ont posées des lecteurs. Elles portent sur des problémes trés
spéculatifs en face desquels le P. Manteau-Bonamy se sent fort & 1’aise (rapports
entre 'éternité et le temps dans le mystére de 1'Incarnation, signification de la
mission d’'une personne divine, sens de la maternité «divine» de Marie).
Doctrine intéressante, mais qui dépasse les perspectives de Vatican II.

GEORGES BAVAUD.

K. et D. RANAGHAN : Le retour de I’Esprit. Le Pentecbtisme catholique
aux Etats-Unis. Paris, Le Cerf, 1972, 252 p.

Voici un ouvrage écrit avec modestie par un couple qui connait de I'intérieur
le mouvement pentecdtiste catholique des Etats-Unis puisque ces époux ont
été eux-mémes bénéficiaires de charismes semblables a ceux de 1’Eglise primitive
(en particulier le don des langues et celui, dans une moindre mesure, des guéri-
sons). Mais ces catholiques ne veulent pas former une secte a I'intérieur de leur
Eglise. Bien au contraire, ils gardent les dévotions traditionnelles (dont celle du
Rosaire), ils sont attentifs & ne pas considérer le baptéme dans I’Esprit (ordi-
nairement accordé par I'imposition des mains), comme un nouveau sacrement
mais ils voient en lui uniquement 1’actualisation de la grice du baptéme regu
dans leur enfance. Ils ont des contacts fraternels avec les Penteco6tistes d’origine
protestante, tout en faisant parfois des réserves sur la théologie de ces fréres.
Nous avons aimé la sérénité de ce témoignage dépourvu de toute exaltation
équivoque. Un exemple de sain esprit critique. — « Il y a dans le pentecotisme
un danger, comme dans tout ce qui est bon, celui de penser que, une fois que
nous y sommes entrés, nous sommes réellement « arrivés ». Ceci donne naissance
a un contentement de soi qui détruit la puissance de I’Evangile. » Nous manquons
de recul pour porter un jugement assuré sur ce mouvement, mais il interpelle

certainement les Eglises. GEORGES BAVAUD

CHRISTIAN DuqQuoc : Ambiguité des théologies de la sécularisation.
Essai critique. Gembloux, Duculot, 1972, 152 p. (Recherches et
synthéses, section de dogme III.)

Le succeés des théologies de la sécularisation engage a les évaluer. Est-il juste
que I'Eglise, aprés avoir longtemps rejeté la « modernité », la privilégie aujour-
d’hui au point de faire de notre société et de ses idéologies un critére de ’hermé-
neutique ? — Propre aux théologiens, le concept de sécularisation n’est pas
innocent, mais il correspond a une certaine lecture du monde qui est loin d’étre



BIBLIOGRAPHIE 411

la seule possible, remarque l’auteur, professeur aux facultés catholiques de
Lyon et Montréal. — Présentant successivement, avec les nuances nécessaires,
les théologiens protestants de la sécularisation, de Gogarten a Altizer, et la
théologie catholique dite des « réalités terrestres » chez Thils et Metz et dans la
constitution « Gaudium et Spes », il leur reproche d’une part une analyse hitive
et partielle de ’'homme contemporain qui se trouve déja dépassée, d’autre
part et surtout «leur connivence cachée avec l’aberration de nos systémes
socio-économiques » (p. 148). Comme I’ont déja montré J. Moltmann et M. Xhauf-
flaire, I’acceptation sans réticence d'un processus qui réduit le christianisme au
secteur privé est profondément conformiste et constitue une démission de la
fonction de critique prophétique qui est la sienne dans toute société.

Frangols GRANDCHAMP.

ANDRE DuMAs : Prospective et prophétie. Les Eglises dans la société
wndustrielle. Paris, Le Cerf, 1972, 232 p.

Dans cet ouvrage, dont le titre et le sous-titre sont également significatifs,
André Dumas, professeur d’éthique a la Faculté de théologie protestante de
Paris, se livre a I'exercice difficile et chaque jour plus périlleux qui consiste &
tendre un pont sur l'abime séparant la théologie et la société technologique
contemporaine. Il étudie plus particuliérement la signification chrétienne de la
propriété, de la pauvreté, de la richesse, de la production et de la consommation ;
il s’interroge sur le contenu du message chrétien dans un contexte historique
complexe ou coexistent des types préindustriels, industriels et postindustriels
de civilisation. — A l'exemple des Réformateurs, il n’utilise pas un sysééme
élaboré d’éthique ; mais, avec 'humble autorité du vrai théologien, avec la
liberté que donne a la fois une profonde connaissance de la révélation biblique
et une grande compétence technique dans les problémes socio-économiques, il
introduit dans ces derniers des réflexions issues de la premiére qui les éclairent
d’un jour tout a fait neuf : la théologie tient ici sa fonction essentielle de renou-
vellement de la pensée et de la raison profanes. — Et c’est une théologie sans
complexes : elle ose affronter, en assumant courageusement les inévitables
risques d’une telle entreprise, les réalités du monde contemporain sans cette
mauvaise conscience qui si souvent conduit les théologiens a s’excuser ou a se
démettre devant les performances de leurs collégues scientifiques. La théologie,
en effet, s’attarde trop souvent, dit André Dumas, « & rappeler que la Révélation
ne fournit pas de recettes littérales, que la nature n’est pas la création sortie
des mains de Dieu, et que la foi ne redoute pas les atteintes de la science. La
théologie est quelque peu demeurée 1’accusée de la science du temps de Galilée
ou de Darwin, alors que nous sommes en un tout autre temps ou1 le savoir
s'interroge sur la sagesse de ses procédures. » — Bien que cet ouvrage soit
composé de travaux dus a des circonstances diverses (Rencontres de Villemétrie,
Conférences cecuméniques, etc.), il manifeste I'unité d’une pensée forte, péné-
trante, nuancée et exigeante, qui se meut avec une remarquable aisance dans
les courants de la recherche scientifique et philosophique contemporaine. On
admirera tout particulierement le chapitre intitulé «le court terme et le long
terme de l'espérance » ot 'auteur aborde et renouvelle complétement le probléme
des rapports entre salut et développement et situe l'espérance chrétienne au
milieu des trois « variations humaines sur ’espoir » que représentent le marxisme,
Vexistentialisme et le structuralisme, — Un seul regret : avec le chapitre intitulé



412 BIBLIOGRAPHIE

Catholiques et protestants devant U'argent on entre dans le difficile débat
sur les apports respectifs du protestantisme et du catholicisme a l'avénement
du capitalisme. Or cette étude, déja ancienne, ne tient pas compte des nom-
breux travaux (de Herbert Liithy, Philippe Besnard, etc.) qui ont alimenté et
éclairé cette controverse depuis lors, ranimée a 1’occasion du récent centenaire
de la naissance de Max Weber. Avond ‘Briren,

GEORGES DELARUE : L’évangile, livre des pauvres. Paris, Lethielleux,
1972, 199 p. (Vie spirituelle et vie intérieure).

« Nos pauvretés n’en sont qu’une ; au fond de toutes nos miséres se devine
toujours la méme disgrice. » Ces lignes de I’'avant-propos résument ’ouvrage du
chanoine Delarue, qui appartient a la littérature dite d’édification plus qu’a
I’étude de la pensée biblique. De bonnes explications de textes sont quelque
peu noyées dans I’abondance d'un style fleuri et sentimental. Notons un ren-
seignement intéressant : la traduction retenue par la TOB pour la premiére
béatitude, « heureux les pauvres de coeur », remonte & Massillon.

Francis BAuDRAZ.

DiETRICH BONHOEFFER : St je #w’ai pas Uamour... Textes rassemblés
en bréviaire. Genéve, Labor et Fides, 1972, 328 p.

Une centaine de textes empruntés soit & des prédications, soit & des écrits de
Bonhoeffer, dont certains n’ont pas encore été publiés en francais, viennent de
paraitre sous ce titre. Leur variété et leur densité sont telles qu'on peut s’y
intéresser & des titres divers. La forte personnalité de Bonhoeffer leur confére
une pleine unité. — Le théologien, chez lui, ne peut étre dissocié du pasteur qui
pense aussi bien & une communauté précise, & une question soulevée par la cure
d’ame, qu’a 1’Eglise universelle. Mais le simple fide¢le qui s’interroge sur la vie
de la foi, le sens de certains textes de la Bible, 'homme qui vit en marge de
I’Eglise, peuvent aussi entrer de plain-pied dans le monde que Bonhoeffer leur
découvre et ou les termes de liberté, de justice, d’amour, de bonheur, de souf-
france, apparaissent dans un éclairage nouveau, comme s’ils venaient d’étre
décapés. — C’est ainsi que chacun, selon son 4ge, ses expériences, la fragilité ou la
fermeté de sa foi, s’attachera plus particuliérement a 1'un ou l’autre des aspects
de ce ¢bréviaire ». — Mais ce qui, je pense, ne pourra manquer de retenir
I’attention de tout lecteur, c’est la rigueur et la rectitude de Bonhoeffer dans
son interprétation de la Parole de Dieu, le poids de son adhésion a cette Parole
et, en méme temps, son absolue liberté face a tout dogmatisme, a toute tradition
religieuse. Frappante aussi est sa préoccupation constante de faire appel a
I’'homme tout entier dans ce qu’il a de plus humain, de plus charnel, pour qu'il
vive pleinement les grandes certitudes de la foi au Christ (p. 182 « J’ai compris
plus tard et je continue d’apprendre que c¢’est en vivant pleinement la vie
terrestre qu'on parvient & croire » ). Ce que 'on ne peut s’empécher de dire,
en outre, c’est qu’il se dégage de ces textes, a 'insu de leur auteur, et vraiment
a la gloire de Dieu, 'image impressionnante de la dimension & laquelle un étre
humain peut parvenir, non pas du tout par le développement de sa personnalité,
mais par I’épanouissement de celle-ci en Dieu. — « Si je n’ai pas 'amour... »
invite a prendre ou a reprendre les ceuvres dont ces textes présentent les com-
posantes majeures — la polyphonie soutenue par le cantus firmus — plus




BIBLIOGRAPHIE 413

impérativement encore, et c’est, je pense, ce que Bonhoeffer aurait souhaité
s'il avait pu penser que ces textes échapperaient & la destruction, & mieux
connaitre cette Parole de Dieu dont il dit si magnifiquement (p. 167) qu’elle
«n’est pas ailleurs que dans la vie »... et qu’elle « est accomplissement de la vie ».

GERTRUDE ROSSIER.

Otro E1SSFELDT : Kleine Schriften. Finfter Band. Herausgegeben von
Rudolf Sellheim und Fritz Maass. Tiibingen, J. C. B. Mohr, 1973,
287 p., 18 illustrations.

Contrairement a ce qui avait été primitivement prévu, tant est grande
Iactivité scientifique du professeur O. Eissfeldt, qui a fété ses 8o ans en 1967,
un tome V de ses Kleine Schriften vient de paraitre, tandis que ses éditeurs
annoncent un sixiéme volume; les quatre premiers ont paru en 1962, 1963,
1966 et 1968 (cf., derniérement, Revue de théologie et de philosophie, 1968,
p- 120). Ce dernier volume contient les études de ’ancien professeur de Halle,
publides entre 1967 et 1972, et une importante bibliographie (1910-1972) de
celui qui, depuis des décennies, est considéré comme un des chefs de file des
recherches vétérotestamentaires en Allemagne. — Parmi les travaux récents du
professeur O. Eissfeldt, signalons les titres suivants: « La religion d’Israél et
les religions du monde ambiant » ; « Les psaumes en tant que source historique » ;
plusieurs contributions sur les thiases ou communautés religieuses, spéciale-
ment a Ugarit, ou encore sur la déclaration de I Rois 19:2: ¢ Si tu es Elie,
je suis Jézabel» (qui manque dans la tradition massorétique, mais qui est
attestée dans les versions grecque et latine); l’explication de l’expression
«habiter dans la maison de Yahvé » (Ps. 23 : 6b), la présentation de El comme
«donateur » de la promesse patriarcale, une note sur Matthieu 3: 15, etc., sans
oublier deux hommages & des collégues disparus, H. H. Rowley, professeur a
Manchester, qui fit beaucoup au lendemain de la guerre pour développer 1'étude
de I’Ancien Testament sur le plan international, et W. Baumgartner, pro-
fesseur a Bile, qui collabora au Lexicon in Veteris Testamenti Libros avec L.
Koehler et fut chargé de sa revision. — Cette publication rend d’indéniables
services a tous ceux qui étudient les textes vétérotestamentaires et il faut en
remercier les responsables ainsi que la maison éditrice et les féliciter pour la

qualité de leur travail. ROBERT MARTIN-ACHARD.

Otro POGGELER : Hetdegger und die Politik. Freiburg, Miinchen,
Karl Alber, 1972, 151 p.

Le rapport entre la politique et la philosophie est un probléme qui mérite
I’attention du philosophe, A cause des implications sous-jacentes. L’étude de la
relation entre la Sophia et la Polis se révele étre en méme temps démonstration
de la tache philosophique comme telle, et si I'étude de ce rapport se porte sur
un penseur ayant pris position en 1933 pour le nazisme, l'intérét du débat est
d’autant plus accru. O. Poggeler, dont on a pu apprécier I'intelligente inter-
prétation de I'ceuvre de Martin Heidegger dans son ouvrage La pensée de Hei-
degger (Paris, 1967), rouvre ce débat non point dans l'intention de juger le
passé politique de Heidegger, mais pour amorcer une recherche en profondeur.
L’objet de ce petit livre se distingue donc des autres analyses politiques de la
philosophie heideggerienne par son intention méme. Mieux faire comprendre

PHILOSOPHIE
CONTEM-
PORAINE



414 BIBLIOGRAPHIE

comment il faut concevoir la tiche de la philosophie selon Heidegger, démontrer
les rapports possibles et implicites de cette philosophie avec la politique, tels
sont au juste les objectifs de I'auteur. Le lecteur qui tient & s’informer des
diverses opinions quant au passé politique de Heidegger peut consulter a cet
effet 1'article de Beda Allemann : ¢ Martin Heidegger und die Politik » (dans
Heidegger. Perspektiven zur Deutung seines Werks, édité sous la direction de
0. Poggeler, Cologne, 1969). Le regard que Poggeler porte sur la pensée hei-
deggerienne est donc celui du philosophe et non pas celui du politologue (i ce
propos, on peut se référer & l'ouvrage du politologue Alexander Schwan :
Politische Philosophie im Denken Heideggers (Cologne, 1965). — Dans la premiére
partie, Poggeler rappelle d’abord le contexte des tragiques erreurs de 1933 et
s’efforce ensuite d’indiquer que Heidegger a trés rapidement modifié son point
de vue aprés le fameux discours du 1z novembre. Si dorénavant il s’abstiendra
de tout jugement politique, sa pensée semble néanmoins s’y attarder plus.
Ses cours sur Holderlin pendant le semestre d’hiver 1934/35 confirment cette
hypotheése. Dans ces cours, Heidegger insiste sur la Polis comme lieu de la
vérité (p. 28). S’il y a une certaine évolution de la pensée politique de Heidegger,
celle-ci va de pair avec un renversement de l'optique ontologique, et elle
atteindra son apogée lorsque Heidegger dira du totalitarisme — percu cette
fois comme menace — qu’il représente le stade ultime de 1’Age métaphysique :
« Das Zeitalter des Totalitarismus ist fiir Heidegger das Endzeitalter der Meta-
physik » (p. 33). — Quel serait le point de départ d’une philosophie politique
s’inspirant de Heidegger (p. 43 sq.) ? Une pareille entreprise devrait débuter
par I'analyse heideggerienne de la technique intégrant cette perspective con-
créte dans l'unique question que Heidegger ait jamais posée : celle de 1'é¢ve.
Mais c’est 1a justement qu’une critique devrait intervenir. Quels sont les pré-
supposés implicites de cette question heideggerienne de1’étre ? L’auteur est ainsi
amené a se demander si Heidegger ne thématise pas trop exclusivement 1'ar?
comme lieu de la vérité (p. 63). Certes, Heidegger touche au point crucial d’une
philosophie politique par sa critique de I’dge technique, mais son regard n’est pas
aussi perspicace, la justesse de ses vues pas aussi sire dans ses descriptions de
la Polis que dans son évocation de la Poésie (p. 63, 67). Une telle constatation
a une grande portée et elle constitue, & nos yeux, le centre méme de 1'étude
de Poggeler. Si Heidegger n’a pas assez explicité les rapports de sa philosophie
avec la dimension politique, il a néanmoins commis de tragiques erreurs poli-
tiques. Existerait-il une connexion entre ces deux faits ? L’auteur y voit en
tout cas un avertissement. — Dans la seconde partie du livre, Poggeler esquisse
la profonde continuité de la pensée heideggerienne centrée autour de la question
de Uétve. A cette continuité s’ajoute toutefois une importante évolution : la
recherche d’une ontologie fondamentale est abandonnée au profit d’une fopo-
logie de I'étre. La question du sens de 1'étre se transforme en question de la
localité ou du lieu de I'étre. Définir ainsi la philosophie, c’est en méme temps la
distinguer de la Poésie et de la Politique. S’il est malaisé d’établir cette distinc-
tion, il est encore plus difficile de la maintenir (p. 104). Cependant seule cette
réflexion sur la tache propre a la philosophie pourra, a l’avis de I'auteur, faire
sortir la pensée philosophique de sa crise actuelle. RUEDI IMBACH.
J. N. FINDLEY : Psyche and Cerebrum. Milwaukee, Marquette Uni-

versity Press, 1972, 41 p. (The Aquinas Lectures, 1972).

M. Findley est professeur de métaphysique a 1'Université de Yale. Eléve
de Carnap, Heidegger et G. E. Moore, il est d’abord formé a 1’idéalisme puis il



BIBLIOGRAPHIE 415

s'intéresse au positivisme logique, pour revenir ensuite a la tradition des grands
systémes spéculatifs (Hegel — A Re-examination, Londres, 1958, The Trans-
cendance of the Cave, Londres, 1967). C'est dans l'optique de ce parcours que
se structure 'exposé présenté sous les auspices du « Wisconsin Alpha Chapter
of Phi Sigma Tau». Approche d'une «théorie de l’esprit», son théme porte
sur les relations entre les trois dimensions de notre élre dans le monde, a savoir
notre étre comme organisme physique (systéme nerveux et cortex), comme
systéme de comportements ou d’actions-réactions (« behavioural dimension »),
comme foyer d’intentionalités, producteur de significations (« phenomenolo-
gical dimension »). Prenant en compte la capacité d’universaliser et de trans-
cender ce qui est simplement donné, capacité qui fonctionne dans la dimension
de la totalité, 'auteur montre que l'interrelation des trois dimensions est un
probléme que toute solution réductrice ne peut que fausser ou conduire a des
apories. Ainsi, & considérer le cerveau comme un médium, on est amené a
I'alternative suivante : ou bien il faut en faire une entité métaphysique (« In
reducing spirit to the action of the cells we endow these cells with all the proper-
ties of the spirit», p. 24), ou bien on n’en peut donner qu’une description
structurale en termes analytiques et mécanistes, sans pouvoir jamais saisir le
passage du physiologique a l’agi, au vécu et au signifiant. L’auteur indique alors
la voie d’une solution de type hégélien : « The unorganized matter must be
credited with a steady movement toward the integration, the intentionality,

the high lever universality » (p. 32). MARIE-JEANNE BOREL.

FRrRANCO SPISANI : The meaning and structure of time. Testo bilingue.
Bologne, Azzoguidi, 1972, 161 p.

La microphysique manque actuellement d’un « meétre » qui lui permette de
résoudre le probléme du temps (définition d’un temps objectif), et celui corré-
latif de la détermination des mesures. La théorie algébrique de la mécanique
quantique est incapable de fournir une solution au probléme et le passage du
temps de la physique classique a celui de la physique quantique ne peut étre
assuré d’'une continuité. La microphysique en arrive méme a étudier des phéno-
ménes dont rien ne garantit I’existence dans un temps objectif, alors qu’on est
censé étre 1a encore dans la sphére de la physicalité. Pour I’auteur, de tels pro-
blémes ont leur origine dans une crise des fondements logiques et mathémati-
ques des théories physiques. Une logique basée sur un «principe d’identité-
différence » et une mathématique qui ne soit plus inférée de 1’observation
quotidienne des choses fourniraient une solution. L’algébre différentielle exposée
dans la troisiéme partie de 'ouvrage fournit peut-étre a la physique ces deux
outils, et le probléme, méme non résolu, permet de suggérer la signification et

la structure du temps de la microphysique. FRANCOIS-XAVIER MEYER.

PIERRE-ANDRE STUCKI. Tolérance et Doctrine. Lausanne, L’age
d’homme, 1973, 145 p. (Alethina, 7).

L’auteur part d’'une distinction entre ce qu’il appelle la «saine doctrine »
et le bavardage. La tolérance, pense-t-il, ne consiste pas a tolérer toutes choses,
intolérance y comprise, mais elle-méme ne doit pas non plus devenir intolé-
rante. Est-ce possible ? Historiquement, la tolérance rationnelle du siécle des
lumiéres a d se faire intolérante face au scandale et & la folie de la Croix, et



416 BIBLIOGRAPHIE

son opposé, la tolérance issue de ’empirisme anglais, a tourné trés vite & un
scepticisme qui relativise toutes choses et exclut la constitution d’'une ¢ saine
doctrine ». — Le pluralisme serait donc la solution cherchée, & condition qu’on
renonce a en faire un supermarché des idées recgues, et que le choix, qui en est
le principe, engage ’existence tout entiére. Alors la communication, ainsi fondée,
entraine la polémique (p. 41). — Dans ce jeu, quelle est la place du Christia-
nisme ? « Nous cherchons, dit 'auteur, les principes opératoires de la dogma-
tique chrétienne » (p. 66). M. Stucki emprunte alors & Piaget la notion d’opé-
ration, a la physique celle du « domaine de pertinence », et cherche I’ancrage
de la théologie dans le monde nivelé par la science — par les sciences humaines
en particulier. La foi, qui tient le milieu entre le désespoir, nihiliste mais
lucide, et I’aveuglement intellectuel, se trouve elle-méme dans ’historicité, qui
n’est pas un absolu, mais qui n’est pas non plus le lieu du relativisme intégral.
Dés lors, cette historicité peut développer, a défaut de langage propre, sa
réthorique : une stratégie et une tactique du parler. Celle des Jansénistes,
opposés aux Jésuites, se fonde sur la sincérité subjective, I’ouverture a 1’expé-
rience et la cohérence logique : ainsi Gonseth, s’ajoute & Pascal pour déboucher
sur Bultmann, avant que le livre ne se termine par une critique des Eglises et
de leur politique de puissance sociologique. — Avouons qu’un tel ouvrage
n’est pas facile & comprendre. Chaque paragraphe, pris pour lui, est assez clair :
les enchainements ne sont pas non plus obscurs. Mais le tout méle trop d’élé-
ments disparates, et la coulée fondamentale, qui serait aussi 1'idée de base,
vivante et dynamique, se laisse deviner davantage qu’elle ne trouve sa juste

expression. J.-CLAUDE PIGUET.



	Bibliographie

