
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1973)

Heft: 5

Artikel: Groupe romand de patristique

Autor: Rordorf, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381026

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381026
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GROUPE ROMAND DE PATRISTIQUE

Depuis l'automne 1971, un groupe d'une quinzaine de jeunes
chercheurs en patristique, pour la plupart rattachés aux 4 Facultés
de théologie en Suisse romande, Fribourg, Genève, Lausanne,
Neuchâtel (mais il y a aussi, parmi eux, un docteur en théologie de

Bâle, et 2 docteurs lucernois), s'est réuni mensueUement en
colloque, soit à Fribourg, soit à Neuchâtel, en présence des professeurs
de patristique des Universités de Fribourg et de Neuchâtel, MM. Ch.

Berther, D. van Damme, O. Perler et W. Rordorf.
Le but de ces rencontres était de faire plus ample connaissance,

de pouvoir échanger des informations scientifiques et d'exposer à
T « épreuve du feu », c'est-à-dire à l'avis des coUègues, les dernières
découvertes de la recherche personneUe. Dans cette optique, chaque
participant au colloque a présenté, à tour de rôle, tel aspect de ses
travaux en cours ; chaque fois, une discussion serrée suivait l'exposé initial.

Nous nous permettons de porter à la connaissance d'un public
plus large les résumés de ces « soirées patristiques ». Signalons d'ores
et déjà que de cette collaboration amicale est née l'idée d'envisager
un enseignement de 3e cycle en patristique, durant Tannée académique

1973-1974. Les séances auront Ueu le vendredi soir, tous les

quinze jours, à l'Université de Fribourg. L'enseignement portera sur
le thème de la Succession apostolique aux trois premiers siècles, avec
la collaboration des professeurs A. Benoît, B. Bobrinskoy, P.-M. Gy,
G. Kretschmar, E. Lanne, K. Stalder et L. Vischer. Les hcenciés en
théologie des Universités de Fribourg, Genève, Lausanne et
Neuchâtel qui s'intéresseraient à cet enseignement (il est gratuit pour
eux peuvent s'adresser au soussigné. Willy Rordorf.

W. Rordorf : Le problème de la transmission textuelle de Didachè

1, 3b-2, 1. —¦ Y a-t-il en Did. 1, 3b-2, 1 des particularités textuelles
qui distinguent ce passage d'une manière caractéristique de la tradi-



394 WILLY RORDORF

tion synoptique, et si oui, ces particularités sont-eUes à même de nous
fournir une précision quant au milieu dans lequel le texte a été transmis

L'étude porte, entre autres, sur « Jeûnez pour ceux qui vous
persécutent », en i, 3b (cf. 8, 1 ; il semble s'agir d'un jeûne pour les

juifs), et sur « tu seras parfait », en 1, 4b (cf. 6, 2 ; on est «parfait »,

si Ton accomplit les commandements du Sermon sur la Montagne à

la lettre, mais cette force morale n'est pas donnée à tout chrétien ;

dans ce cas, on doit faire ce que Ton peut faire, c'est-à-dire accomplir
le reste de l'enseignement des «Deux Voies»). Les retouches en
question ont été faites lors de la dernière rédaction de la Didachè,
probablement au début du IIe siècle.

R. Berthouzoz : Le salut suivant la théologie d'irénée de Lyon. —¦
Etude de deux textes particulièrement significatifs de YAdversus
Haereses : III, 18, 6-7 et IV, 6, 7. Le premier texte insiste sur la
quahté personnelle de l'auteur du salut, par le biais d'une titulature
christologique traditionnelle quoique développée de façon originale
dans cette œuvre d'irénée (en particulier le titre de Maître), et la
confession du Christ Anthropos et Theos amenée et justifiée théologiquement

par une réflexion sur l'œuvre du salut. Celle-ci est décrite
comme la lutte victorieuse du Christ contre le péché et la mort
(Christ Martyr), victoire obtenue par l'obéissance de celui qui rétabht
en sa personne, au bénéfice de tous les hommes (récapitulation),
l'union et la communion avec le Père. Point de départ pauhnien et
johannique de cette théologie et synthèse personnelle d'une thématique

élaborée au cours du IIe siècle. Le deuxième texte permet de
cerner de plus près la pointe antignostique de la théologie irénéenne
du salut, opposant à la multiphcité des médiations salvatrices de la
gnose, Tunique médiation du Christ, Verbe créateur et dispensateur
unique de la « connaissance » du Père, source de salut pour tous les
croyants. Dégagement enfin de Tunité et de l'universalité de l'œuvre
du salut, voulue par le Père, opérée par le Fils et communiquée dans
l'Esprit.

F. Altermath : L'antithèse du corps psychique et du corps spirituel
chez Irénée et chez Clément d'Alexandrie (Deux chapitres de l'histoire
de l'exégèse de 1 Cor. 15, 35-49). —¦ L'intérêt d'une étude d'irénée et
de Clément sur les rapports du corps psychique et du corps spirituel
réside dans le fait que les deux auteurs ont dû faire face à la gnose
et que tous deux ont réussi à défendre, par des voies et avec des
résultats différents d'ailleurs, la notion de « corps spirituel ».



groupe romand de patristique 395

Irénée rejoint l'apôtre dans sa vision de l'économie divine, faisant
succéder à une première étape « psychique », la création, un second
moment situé à un niveau d'être supérieur et désigné par l'expression
«corps pneumatique». L'évêque de Lyon se sépare cependant de Paul
lorsqu'il voit dans ce corps spirituel un corps de chair entièrement
soumis à l'Esprit. Sur ce point, Clément est plus proche de l'apôtre,
puisqu'U abandonne l'idée de la résurrection de la chair au profit de
la résurrection de la personne. Mais si pour Paul, ce corps nouveau est
donné par Dieu à chacun lors de la résurrection, il est pour Clément
le résultat d'un long processus de spirituaüsation visant à dépouuler
le chrétien de tout élément charnel pour lui permettre d'atteindre la
contemplation de la divinité.

Y. Tissot : Hénogamie et remariage chez Clément d'Alexandrie. —
Dans son étude intitulée Mariage et famille chez Clément d'Alexandrie
(Paris, 1970), J.P. Broudéhoux estime que, touchant le remariage,
Clément ne prohibe que celui des divorcés. Cependant l'examen de
Strom. Ill 74.2, 80.3, 82.3-4 et 88.4-89.1 démontre, pour qui tient
compte de la visée anti-encratite de ces textes, que Clément,
conformément à l'éthique de son temps, défend le mariage hénogame ; il
réprouve le remariage sous toutes ses formes.

R. Brändle : L'Ethique de l'Epître à Diognète et la tradition
paulinienne. —> L'Eglise du IIe siècle n'a guère reçu la théologie de
Paul. On est d'autant plus frappé de constater que l'auteur inconnu
de l'A Diognète (écrit entre 150 et 210) est un théologien profondément
influencé par la tradition paulinienne. Points principaux de contact :

Le style, tissé de réminiscences pauliniennes. Le rapport étroit entre
la sotériologie (cf. chap 9: expressions vOv, uuèp, ôiKaiocruvr), öiKotioüaeai)

et l'éthique. L'importance de la notion uucrrripiov. La description
de l'existence chrétienne à l'aide de la dialectique paulinienne
(5. 8 ; 6, 3 ; 5, 9). La conception du service des chrétiens qui se réahse
dans leur vie quotidienne (cf. Rom. 12). Les antithèses de 5, 11-16

(cf. II Cor. 6 : 9-10 ; / Cor. 4 : 10-12).

D. van Damme : Ministère sans ordination dans l'Eglise antique. —¦

Malgré la tradition quasi unanime et très ancienne (elle est déjà
attestée en 1 Clém. 44, 1-4) qui postule une ordination pour ceux qui
ont à exercer le ministère eucharistique, quelques rares textes de

l'époque patristique attestent des dérogations à ce principe. Les
témoignages principaux sont Trad. ap. 10, qui dit qu'un confesseur
n'a plus besoin d'imposition des mains pour accéder à la prêtrise, et



396 WILLY RORDORF

Tertullien, Exh. cast. 7, qui semble admettre que le laïc célèbre
l'eucharistie en cas d'absence du clergé ordonné. Ce dernier texte
paraît indiquer un usage connu à l'époque dans la grande Eghse,
puisque Tertullien ne s'était pas encore séparé de ceUe-ci à ce moment
(203/207) et qu'U se sert de ce texte comme argument pour Théno-
gamie.

O. Perler : Deux inscriptions chrétiennes à Doura-Europos. —
Il s'agit de l'interprétation de deux inscriptions trouvées dans la
plus ancienne éghse chrétienne, à Doura-Europos (milieu du IIIe
siècle). Les textes sont brefs, mais leur contenu est riche : « Par le
Christ votre Sauveur, souvenez-vous de Proclos. » « Par le Christ,
souvenez-vous de l'humble Siseos. » Elles s'adressent aux nouveaux
baptisés pour qu'ils se souviennent de leur catéchiste dans les invocations

qui suivaient le baptême. Le Christ Sauveur est au centre de la
liturgie et de la théologie baptismales. Ce sens résulte de la confrontation

de nos inscriptions avec les textes épigraphiques, hturgiques
et patristiques. Proclos est peut-être l'évêque de même nom qui
assista au synode d'Antioche de 268 qui condamna Paul de Samosate.
Les inscriptions se trouvent dans le baptistère.

E. F. Morard : Monachos. Origines du terme grec. — Le terme mona-
chos a été employé dans les miheux païens, juifs et chrétiens. Les
textes littéraires grecs classiques et hellénistiques, ainsi que la papyrologie,

ne donnent pas de signification particulière du terme. Parmi les
traducteurs grecs de la Bible, Symmaque donne à monachos le sens
de célibataire en Gen. 2 :18 et celui de sohtaire (peut-être aussi de
céhbataire) en Ps. 68 : 7, par une interprétation qui pourrait se
rapprocher de celle qui était donnée au mot jahid à Qumran. Dans l'Evangile

de Thomas, monachos et oua ouot ne semblent pas être
interchangeables. D'après les contextes, oua ouot a le sens de un, unifié,
monachos celui de séparé, élu, célibataire, comme le ihidaya syriaque
dont il peut être le décalque. Les auteurs chrétiens, d'Eusèbe à
Basile, semblent bien l'avoir ainsi compris.

E. Junod : Prescience divine et liberté humaine chez Origene. —¦
Sur la base de deux textes conservés dans la Philocalie (plus précisément

les extraits suivants : ch. 25, éd. Robinson, p. 226, 8-15, et
ch. 23, p. 194, 15-195, 11 ; 208, 22-209, 1) on constate qu'Origène
s'oppose aussi bien aux gnostiques qui éliminent la hberté humaine
par leur doctrine des « natures » qu'à « certains Grecs » (des
Académiciens qui nient la prescience divine pour ne point porter atteinte



GROUPE ROMAND DE PATRISTIQUE 397

au hbre choix de l'homme. Pour dénouer le problème, Origene
définit la prescience divine comme une connaissance purement
intellectuelle (voûç) qui échappe aux catégories spatio-temporelles et qui
s'appUque à tout, y compris les « possibles ». La prescience n'est donc
pas la cause (oWo) des événements, c'est l'événement qui est cause
de la prescience le concernant. Cette définition de la prescience
intellectuelle trahit l'influence du courant moyen-platonicien et atteste
la ferme volonté d'Origène de préserver absolument la hberté de
l'homme et la grandeur de Dieu.

E. Visinand : L'Epître à Marcellin sur l'interprétation des

psaumes est un texte peu connu, dont l'attribution à Athanase
d'Alexandrie est quasi certaine. En outre, un aperçu sur les
problèmes posés par la tradition manuscrite, la présentation de trois
fragments, a permis de préciser le sens à donner à certains concepts
anthropologiques, liés à la httérature ascétique et psychologique.
Selon l'Epître à Marcellin, si le Psautier révèle les mouvements de
Tâme et les corrige, U le fait non seulement en laissant retentir la
voix même du Christ, mais en exprimant par son style, son rythme,
sa musique, les mouvements normatifs, en quelque sorte, d'une âme
apaisée.

D. Coyle : La vie ascétique des chrétiens dans le « De moribus
ecclesiae catholicae » de saint Augustin. — Les trois chapitres (31-33)
qui fournissent la description « De la vie rehgieuse » furent rédigés à

un moment où leur auteur était lui-même chrétien depuis peu de

temps. En plus de ce qu'U avait observé personneUement, d'où
viennent ses informations Une partie provient sans doute des

Lettres 22 et 24 de saint Jérôme ; peut-être une version latine de la
Vita Antonii de saint Athanase apporta-t-elle aussi sa contribution,
mais la preuve en est moins facile à étabhr. L'authenticité de la
description est indiscutable, bien qu'Augustin ne parle que d'aspects
favorables à la vie ascétique. Et sa préférence personneUe se révèle
clairement : il fait mention de la vie anachorétique, mais c'est le céno-
bitisme qui retient surtout son attention.

Trois autres communications sont encore à mentionner : ceUe de
C. Berther, Un aspect de la doctrine de saint Basile sur l'âme humaine,
celle de G. Mendes, Les circumcellions, et ceUe de O. Wermelinger,
Rome et Pelage.


	Groupe romand de patristique

