Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1973)

Heft: 5

Artikel: Groupe romand de patristique
Autor: Rordorf, Willy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381026

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381026
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GROUPE ROMAND DE PATRISTIQUE

Depuis l'automne 1971, un groupe d’une quinzaine de jeunes
chercheurs en patristique, pour la plupart rattachés aux 4 Facultés
de théologie en Suisse romande, Fribourg, Genéve, Lausanne,
Neuchitel (mais il y a aussi, parmi eux, un docteur en théologie de
Bile, et 2 docteurs lucernois), s’est réuni mensuellement en col-
loque, soit a Fribourg, soit & Neuchdtel, en présence des professeurs
de patristique des Universités de Fribourg et de Neuchitel, MM. Ch.
Berther, D. van Damme, O. Perler et W. Rordorf.

Le but de ces rencontres était de faire plus ample connaissance,
de pouvoir échanger des informations scientifiques et d’exposer a
I’ ¢« épreuve du feu», c’est-a-dire a 1’avis des collégues, les derniéres
découvertes de la recherche personnelle. Dans cette optique, chaque
participant au colloque a présenté, a tour de rdle, tel aspect de ses tra-
vaux en cours; chaque fois, une discussion serrée suivait 1’'exposé initial.

Nous nous permettons de porter a4 la connaissance d'un public
plus large les résumés de ces « soirées patristiques ». Signalons d’ores
et déja que de cette collaboration amicale est née 1'idée d’envisager
un enseignement de 3¢ cycle en patristique, durant ’année acadé-
mique 1973-1974. Les séances auront lieu le vendredi soir, tous les
quinze jours, a I'Université de Fribourg. L’enseignement portera sur
le théme de la Succession apostolique aux trois premiers siécles, avec
la collaboration des professeurs A. Benoit, B. Bobrinskoy, P.-M. Gy,
G. Kretschmar, E. Lanne, K. Stalder et L. Vischer. Les licenciés en
théologie des Universités de Fribourg, Genéve, Lausanne et Neu-
chitel qui s’intéresseraient a cet enseignement (il est gratuit pour
eux !) peuvent s’adresser au soussigné. Willy RORDORF.

W. RORDORF : Le probléme de la transmission textuelle de Didache
I, 3b-2, 1. — Y a-t-il en Did. 1, 3b-2, 1 des particularités textuelles
qui distinguent ce passage d'une maniére caractéristique de la tradi-



304 WILLY RORDORF

tion synoptique, et si oui, ces particularités sont-elles a méme de nous
fournir une précision quant au milieu dans lequel le texte a été trans-
mis ? L’étude porte, entre autres, sur « Jelinez pour ceux qui vous
persécutent », en 1,3b (cf. 8, 1; il semble s’agir d’un jeline pour les
juifs), et sur « tu seras parfait », en 1, 4b (cf. 6, 2 ; on est « parfait »,
si 'on accomplit les commandements du Sermon sur la Montagne a
la lettre, mais cette force morale n’est pas donnée a tout chrétien ;
dans ce cas, on doit faire ce que I'on peut faire, c’est-a-dire accomplir
le reste de l’enseignement des « Deux Voies»). Les retouches en
question ont été faites lors de la derniére rédaction de la Didache,
probablement au début du II® siecle.

R. BErTHOUZOZ: Le salut suivant la théologie d’Irénée de Lyon. —
Etude de deux textes particuliérement significatifs de 1'’Adversus
Haereses : 111, 18, 6-7 et IV, 6, 7. Le premier texte insiste sur la
qualité personnelle de I'auteur du salut, par le biais d’une titulature
christologique traditionnelle quoique développée de facon originale
dans cette ceuvre d'Irénée (en particulier le titre de Maitre), et la
confession du Christ Anthropos et Theos amenée et justifiée théologi-
quement par une réflexion sur I'ceuvre du salut. Celle-ci est décrite
comme la lutte victorieuse du Christ contre le péché et la mort
(Christ Martyr), victoire obtenue par I’'obéissance de celui qui rétablit
en sa personne, au bénéfice de tous les hommes (récapitulation),
I'union et la communion avec le Pére. Point de départ paulinien et
johannique de cette théologie et synthése personnelle d'une théma-
tique €laborée au cours du II® siécle. Le deuxiéme texte permet de
cerner de plus prés la pointe antignostique de la théologie irénéenne
du salut, opposant a la multiplicité des médiations salvatrices de la
gnose, l'unique médiation du Christ, Verbe créateur et dispensateur
unique de la « connaissance » du Pére, source de salut pour tous les
croyants. Dégagement enfin de I'unité et de 'universalité de I’ceuvre
du salut, voulue par le Pére, opérée par le Fils et communiquée dans
I’Esprit.

F. ALTERMATH : L’antithese du corps psychique et du corps spirituel
chez Irénée et chez Clément d’Alexandrie (Deux chapitres de I'histoire
de Uexégese de 1 Cor. 15, 35-49). — L’intérét d’une étude d’Irénée et
de Clément sur les rapports du corps psychique et du corps spirituel
réside dans le fait que les deux auteurs ont dii faire face 4 la gnose
et que tous deux ont réussi a défendre, par des voies et avec des
résultats différents d’ailleurs, la notion de « corps spirituel ».



GROUPE ROMAND DE PATRISTIQUE 395

Irénée rejoint I'ap6tre dans sa vision de I'économie divine, faisant
succéder & une premiére étape « psychique », la création, un second
moment situé & un niveau d’étre supérieur et désigné par 1’expression
«corps pneumatique». L’évéque de Lyon se sépare cependant de Paul
lorsqu’il voit dans ce corps spirituel un corps de chair entiérement
soumis a I’Esprit. Sur ce point, Clément est plus proche de I'apdtre,
puisqu’il abandonne I'idée de la résurrection de la chair au profit de
la résurrection de la personne. Mais si pour Paul, ce corps nouveau est
donné par Dieu a chacun lors de la résurrection, il est pour Clément
le résultat d’un long processus de spiritualisation visant a dépouiller
le chrétien de tout élément charnel pour lui permettre d’atteindre la
contemplation de la divinité.

Y. TissotT : Hénogamie et vemariage chez Clément d’ Alexandrie. —
Dans son étude intitulée Mariage et famille chez Clément d’ Alexandrie
(Paris, 1970), J.P. Broudéhoux estime que, touchant le remariage,
Clément ne prohibe que celui des divorcés. Cependant I'examen de
Strom. 111 74.2, 80.3, 82.3-4 et 88.4-89.1 démontre, pour qui tient
compte de la visée anti-encratite de ces textes, que Clément, confor-
mément a I’éthique de son temps, défend le mariage hénogame ; il
réprouve le remariage sous toutes ses formes.

R. BRANDLE : L’'Ethique de I'Epitre @ Diognéte et la tradition
paulinienne. — L’Eglise du II¢ siécle n’a guére regu la théologie de
Paul. On est d’autant plus frappé de constater que I'auteur inconnu
de I’A Diognéte (écrit entre 150 et 210) est un théologien profondément
influencé par la tradition paulinienne. Points principaux de contact :
Le style, tissé de réminiscences pauliniennes. Le rapport étroit entre
la sotériologie (cf. chap 9: expressions viv, Umep, dikatosivn, dikarododat)
et I'éthique. L’importance de la notion mvormipov. La description
de l'existence chrétienne a l'aide de la dialectique paulinienne
(5, 8; 6, 3; 5, 9). La conception du service des chrétiens qui se réalise
dans leur vie quotidienne (cf. Rom. 12). Les antithéses de 5, 1I-16
(cf. IT Cor. 6:9-10; I Cor. 4: 10-12).

D. vaAN DAMME : Ministére sans ordination dans I’Eglise antique. —
Malgré la tradition quasi unanime et trés ancienne (elle est déja
attestée en 1 Clém. 44, 1-4) qui postule une ordination pour ceux qui
ont 4 exercer le ministére eucharistique, quelques rares textes de
I’époque patristique attestent des dérogations a ce principe. Les
témoignages principaux sont Trad. ap. 10, qui dit qu’'un confesseur
n’a plus besoin d’imposition des mains pour accéder a la prétrise, et



396 WILLY RORDORF

Tertullien, Exh. cast. 7, qui semble admettre que le laic célébre
Ieucharistie en cas d’absence du clergé ordonné. Ce dernier texte
parait indiquer un usage connu a 1’époque dans la grande Eglise,
puisque Tertullien ne s’était pas encore séparé de celle-ci a ce moment
(203/207) et qu’il se sert de ce texte comme argument pour I’héno-
gamie.

O. PERLER : Deux inscriptions chrétiennes @ Doura-Europos. —
Il s’agit de l'interprétation de deux inscriptions trouvées dans la
plus ancienne église chrétienne, a Doura-Europos (milieu du III®
siécle). Les textes sont brefs, mais leur contenu est riche : « Par le
Christ votre Sauveur, souvenez-vous de Proclos. » « Par le Christ,
souvenez-vous de I’humble Siseos. » Elles s’adressent aux nouveaux
baptisés pour qu’ils se souviennent de leur catéchiste dans les invoca-
tions qui suivaient le baptéme. Le Christ Sauveur est au centre de la
liturgie et de la théologie baptismales. Ce sens résulte de la confron-
tation de nos inscriptions avec les textes épigraphiques, liturgiques
et patristiques. Proclos est peut-étre I'évéque de méme nom qui
assista au synode d’Antioche de 268 qui condamna Paul de Samosate.
Les inscriptions se trouvent dans le baptistére.

E.F.MoRARD: Monachos. Origines du terme grec. — Le terme mona-
chos a été employé dans les milieux paiens, juifs et chrétiens. Les
textes littéraires grecs classiques et hellénistiques, ainsi que la papyro-
logie, ne donnent pas de signification particuliére du terme. Parmi les
traducteurs grecs de la Bible, Symmaque donne a monachos le sens
de célibataire en Gen. 2 : 18 et celui de solitaire (peut-étre aussi de
célibataire) en Ps. 68 : 7, par une interprétation qui pourrait se rap-
procher de celle qui était donnée au mot jakid & Qumran. Dans I’Evan-
gile de Thomas, monachos et oua ouot ne semblent pas étre inter-
changeables. D’aprés les contextes, oua ouot a le sens de un, unifié,
monachos celui de séparé, élu, célibataire, comme le zhidaya syriaque
dont il peut étre le décalque. Les auteurs chrétiens, d’Eusébe a
Basile, semblent bien I’avoir ainsi compris.

E. JunNoD : Prescience divine et liberté humaine chez Origéne. —
Sur la base de deux textes conservés dans la Philocalie (plus précisé-
ment les extraits suivants: ch. 25, éd. Robinson, p. 226, 8-15, et
ch. 23, p. 194, 15-195, II;208, 22-209, I) on constate qu’Origéne
s’oppose aussi bien aux gnostiques qui éliminent la liberté humaine
par leur doctrine des « natures» qu’a « certains Grecs» (des Acadé-
miciens ?) qui nient la prescience divine pour ne point porter atteinte



GROUPE ROMAND DE PATRISTIQUE 397

au libre choix de l'homme. Pour dénouer le probléme, Origéne
définit la prescience divine comme une connaissance purement intel-
lectuelle (vodg) qui échappe aux catégories spatio-temporelles et qui
s’applique a tout, y compris les « possibles ». La prescience n’est donc
pas la cause (airie) des événements, c’est I'événement qui est cause
de la prescience le concernant. Cette définition de la prescience intel-
lectuelle trahit 1'influence du courant moyen-platonicien et atteste
la ferme volonté d’Origéne de préserver absolument la liberté de

I’homme et la grandeur de Dieu.

E. VisiNaND: L’Epitre a Marcellin sur l'interprétation des
psaumes est un texte peu connu, dont l’attribution & Athanase
d’Alexandrie est quasi certaine. En outre, un apercu sur les pro-
blémes posés par la tradition manuscrite, la présentation de trois
fragments, a permis de préciser le sens a donner a certains concepts
anthropologiques, liés a la littérature ascétique et psychologique.
Selon I’Epitre & Marcellin, si le Psautier révéle les mouvements de
I'dme et les corrige, il le fait non seulement en laissant retentir la
voix méme du Christ, mais en exprimant par son style, son rythme,
sa musique, les mouvements normatifs, en quelque sorte, d'une dme
apaisée.

D. CoYLE: La vie ascélique des chrétiens dans le « De moribus
ecclesiae catholicae » de saint Augustin. — Les trois chapitres (31-33)
qui fournissent la description « De la vie religieuse » furent rédigés a
un moment olt leur auteur était lui-méme chrétien depuis peu de
temps. En plus de ce qu’il avait observé personnellement, d’olt
viennent ses informations ? Une partie provient sans doute des
Lettres 22 et 24 de saint JérOme ; peut-étre une version latine de la
Vita Antonit de saint Athanase apporta-t-elle aussi sa contribution,
mais la preuve en est moins facile a établir. L’authenticité de la
description est indiscutable, bien qu’Augustin ne parle que d’aspects
favorables A la vie ascétique. Et sa préférence personnelle se révele
clairement : il fait mention de la vie anachorétique, mais c’est le céno-
bitisme qui retient surtout son attention.

Trois autres communications sont encore & mentionner : celle de
C. BERTHER, Un aspect de la doctrine de saint Basile sur I’dme humaine,
celle de G. MENDES, Les circumcellions, et celle de O. WERMELINGER,

Rome et Pélage.



	Groupe romand de patristique

