
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1973)

Heft: 5

Artikel: La doctrine thomiste des oppositions en rapport avec la dialectique
hégélienne

Autor: Cottier, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381024

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381024
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DOCTRINE THOMISTE DES OPPOSITIONS
EN RAPPORT

AVEC LA DIALECTIQUE HEGELIENNE

I. Introduction

i. La phUosophie comparée est une disciphne difficüe. Ceci
est tout particulièrement vrai quand l'examen porte sur les apercep-
tions et les notions premières. Ainsi nous parlerons de l'être et du
néant. Les mêmes termes désignent-ils chez nos auteurs la même
réalité Cette première question en entraîne d'autres. S'U s'agit
de la même réalité, dont nous avons dit qu'elle est première, en quel
sens l'est-elle Entend-on par là l'extrême pauvreté ou la suprême
richesse Ou encore, quels aspects du contenu sont par priorité
perçus D'aucuns sont-ils négligés ou occultés A supposer que les
termes ne désignent pas la même réalité, celle-ci n'est-elle pas signifiée

par un autre terme C'est dire que, pour répondre à ces questions
ou à d'autres semblables, il convient encore de se tourner vers la
sémantique des notions qui servent à expliciter le contenu de l'être :

acte, esse, essence, etc., ou : Wirklichkeit, Idee, etc.
La question qui nous retient ici n'est cependant pas celle de l'être

envisagé selon toute son amplitude. L'être est considéré sous l'angle
de la théorie des oppositions, dans la mesure où celle-ci a une portée
d'abord métaphysique. En conséquence, nous laisserons de côté
l'aspect logique, bien qu'il soit solidaire du premier. Ce que nous
disons ainsi de la doctrine thomiste des oppositions vaut de la conception

hégélienne de la dialectique.
Quand on compare la pensée aristotélico-thomiste à celle de

Hegel sur le point précis de la dialectique, il ne faut pas s'arrêter
à ce qu'Aristote, sans doute en réaction contre Platon, dit de la
dialectique, ce qui permet de renvoyer dos à dos les deux philosophes,
en déclarant la comparaison impossible1.

1 Cf. Aristote : Métaphysique, 2, 1004 b, 8 ss. Dans le commentaire de
saint Thomas, n° 574 (éd. manuelle Mariotti, Turin, pp. 160-161). Pour une
comparaison au niveau métaphysique, cf. E. Coreth : Das dialektische Sein in
Hegels Logik, Vienne, Herder, 1952 ; B. Lakebrink : Hegels dialektische Ontologie

und die thomistische Analektik, Cologne, 1955.



LA DOCTRINE THOMISTE DES OPPOSITIONS 355

En réahté, la comparaison est requise et c'est au niveau de la
théorie des oppositions qu'elle doit être établie1.

2. Rappelons d'abord quelques points de définitions. C'est dans
les Métaphysiques d'Aristote que saint Thomas trouve les éléments de la
doctrine des oppositions. Nous nous référons donc à son Commentaire.
Le hvre A contient, comme Ton sait, les définitions d'un certain
nombre de notions fondamentales, parmi lesquelles l'un et l'être.
Dans ce contexte, il est question du même et de l'autre, du différent,
du semblable (1017 b 26 ss.), puis des opposés, des contraires, de
l'altérité spécifique (1018 a 20 ss)2. Cette simple enumeration nous
indique que les questions de l'analogie de l'être et de l'un et du
multiple sont à l'horizon de la doctrine des oppositions. Saint Thomas,
dans le Commentaire (Leçon XII, n. 913 ss.), traduit autre (eTepov)

par divers (diversum) : les choses diverses diffèrent par elles-mêmes

(seipsis), elles ne conviennent en rien (in nullo conveniunt), tandis
que le différent diffère d'autre chose (quod aliquo alio differì) : une
certaine comparaison est incluse.

Aristote distingue quatre modes d'opposition : l'opposition
contradictoire, l'opposition contraire, la privation et la possession
(habitus), et l'opposition relative (ad aliquid) (cf. n. 922)3.

Une chose est opposée à une autre ou en raison de la dépendance :

tels sont les opposés relatifs, ou en raison de l'éloignement (remotio) :

l'un des termes repousse, éloigne l'autre. Et ceci se vérifie de trois
façons. L'éloignement est total et ne laisse rien : c'est la négation.
Il laisse le seul sujet (subjectum) : nous avons la privation. Ou il
laisse le sujet et le genre : nous avons le contraire.

Quant à la connaissance que nous avons des opposés, elle procède
soit par comparaison au mouvement ou à la mutation : le terme
d'origine est opposé au terme d'aboutissement. On est ici dans le
cadre du processus de génération, par quoi Aristote désigne le devenir
et la production des êtres corporels 4 ; soit par comparaison au sujet :

les choses qui ne peuvent pas être reçues simultanément dans le
même sujet sont en opposition réciproque, soit elles-mêmes soit les

sujets qui les reçoivent 5.

1 En ce sens, Hegel renoue, par delà Aristote, avec Platon. De même un
parallèle peut être établi entre sa démarche et la démarche plotinienne. Voir
à ce sujet les Leçons sur l'Histoire de la Philosophie.

2 Je suis ici la traduction de Tricot.
3 Relevons la définition de l'opposition donnée par Jean de Saint-Thomas :

Affirmatio et negatio eiusdem de eodem.
4 Cf. Le traité De generatione et corruptione (TTepi fevkaeMC, kcù tpGopûç) et

le commentaire de saint Thomas.
5 Jean de Saint-Thomas note encore (Cursus philosophions, 182 b 45-183 a)

que l'opposition peut être réelle (c'est-à-dire dans la res) ou logique. Il ajoute :

« oppositio realis seu physica est quasi objectum oppositionis logicae, quia illud
esse et non esse, quod datur a parte rei et in ipsis objectis, significatur per
propositiones oppositas ». L'oppositio realis est objet de la métaphysique.



350 GEORGES COTTIER

Le livre I (X) des Métaphysiques reprend la question de l'Un et
partant de l'opposition de l'un et du multiple, Aristote y développe
la théorie de la contrariété ; le commentaire de saint Thomas s'y
arrête longuement (Leçons IV et ss.). Aristote parle également des

quatre oppositions dans les Catégories (chap, io, il b 17).
La doctrine des oppositions apparaît à plusieurs endroits de

l'œuvre de saint Thomas. Mais celui-ci lui a en outre consacré un
traité particuher, dans lequel cette doctrine est rattachée aux thèmes
fondamentaux de sa métaphysique. Notre commentaire et notre
réflexion partiront de cet écrit, bref et dense, en tant qu'U nous
propose une métaphysique des oppositions '.

II. MÉTAPHYSIQUE DES OPPOSITIONS

3. La première affirmation commande l'ensemble du traité. Les

quatre modes d'opposition ne sont pas juxtaposés en une simple
enumeration, mais ils sont organiquement articulés, de sorte que
l'opposition de contradiction est appelée prima (elle a valeur de

principe) et major inter alias.
Une seconde affirmation vient justifier la précédente : l'opposition

de contradiction peut se définir comme l'opposition qui de soi n'a
pas de medium. Ainsi dès le départ, le problème de la médiation
apparaît comme imphqué dans celui des oppositions.

Le medium en effet suppose une convenance entre les termes
distants (distantium convenientia) et pour autant diminue la raison
d'opposition. Autrement dit, l'opposition pure, extrême, exclut toute
convenientia. La présence du medium dans les autres types d'opposition

manifeste que ceux-ci, dans une mesure plus ou moins grande,
diminuent, restreignent, atténuent l'opposition de contradiction et,
dans la même mesure, participent plus ou moins de la ratio de
contradiction. C'est dire qu'eUes sont plus ou moins opposées ou encore
qu'il y a une hiérarchie de degrés dans l'opposition, commandée

par une participation plus ou moins grande à la contradiction 2.

La notion de participation est référée à la causalité. « Ce qui est

premier dans chaque genre est cause de tout ce qui est contenu dans

1 Dans les Opuscula Philosophica, Turin, ed. Spiazzi, Marietti, 1954, il
occupe les p. 207-217 (n. 582-626). Certains avaient mis en doute l'authenticité
de cet écrit ; celle-ci est défendue par Grabmann et d'autres. De toute façon le
contenu est en pleine consonance avec ce que saint Thomas dit dans ses autres
oeuvres. Les historiens hésitent sur la date.

2 La convenientia n'est pas univoque. Elle peut être dans le genre, dans la
matière, dans le sujet. Dans le cas des relatifs elle est dans la dépendance
mutuelle (cf. n. 582, 583).



LA DOCTRINE THOMISTE DES OPPOSITIONS 357

ce genre » ». Il ne s'agit pas de la seule causalité efficiente, mais
également et d'abord de la causalité formelle, de la causalité exemplaire

et de la causalité finale. Ce qui possède une perfection à l'état
suprême et eminent est cause de cette perfection en tant qu'elle n'est
que participée. En anticipant quelque peu, nous pouvons remarquer
que notre problème se situe dans la perspective de l'être transcendantal

2.

Si les contradictoires n'ont pas de medium, c'est qu'Us ne se
situent pas à l'intérieur d'un genre, l'autre extrême étant le non-être
absolu (simpliciter) qui est « extra omne genus ». Il n'y a pas non plus
unité du sujet, car le non-être n'a pas de sujet, non plus que la
substance, qui existe par soi et qui vérifie la parfaite notion (ratio)
d'être. On ne peut pas non plus assimiler les contradictoires aux
opposés relatifs, qui conviennent selon la dépendance de leurs concepts
(intellectus) (le père dans sa notion pose le fils). L'être ne pose pas son
opposé, le non-être. Nous avons donc deux caractéristiques antithétiques

: minime conveniunt, maxime opponuntur.

4. Essayons ici d'étabhr une première comparaison avec Hegel.
La dialectique de l'être et du néant, qui inaugure et commande

la Science de la Logique est en réalité une dialectique du devenir : c'est
celui-ci, en effet, qui confère et à l'être et au néant leur statut en tant
que moments, « apparaissant, disparaissant » ; il est le milieu du
passage réciproque de l'un dans l'autre 3. Rappelons d'abord le sens
de la dialectique.

«Nous appelons dialectique, écrit Hegel, le mouvement
rationnel supérieur, à la faveur duquel ces termes en apparence
séparés passent les uns dans les autres spontanément, en
vertu de ce qu'ils sont, l'hypothèse de leur séparation se
trouvant ainsi éliminée. C'est en vertu de la nature dialectique
qui leur est immanente, que l'être et le néant manifestent
leur unité et leur vérité dans le devenir » (p. 99).

Le passage évoque le motus, la transmutation, dont nous verrons
plus loin que, pour saint Thomas, il ne se produit pas entre contra-

1 « Primum in quolibet genere est causa omnium quae sunt in ilio genere ».

La référence est au livre 11 (a) des Métaphysiques où Aristote établit la nécessité

d'arriver à un premier principe (c. 2, 994 a 11-13). Saint Thomas fait
souvent appel à ce principe. Par exemple dans la quatrième voie conduisant à
l'existence de Dieu, cf. Summa Theologica I. 2, 3. Mais on notera la formulation
différente, qui éclaire celle que nous avons ici : « Quod autem dicitur maxime
tale in aliquo genere, est causa omnium quae sunt illius generis. » Le renvoi à la
Métaphysique porte sur un passage légèrement antérieur, 993 b 25, 30.

2 Le terme de genre ne doit pas égarer : il n'est pas pris au sens strict et ne
signifie pas que nous sommes dans l'être prédicamental. Il a été introduit par le
traducteur latin. Le grec ne parle pas de yévoç.

3 Je renvoie ici et par la suite à la traduction de S. Jankélévitch, Paris,
Aubier, 1947, t. 1, cf. p. 100.



358 GEORGES COTTIER

dictoires, mais entre contraires. Chez Hegel, le néant se transforme
(Veränderung, cf. p. 96) et l'on a remarqué que souvent contradictoire,
contraire, opposé viennent l'un pour l'autre ». N'aurions-nous pas
affaire à une opposition de contrariété Et ne serait-ce pas une teUe

opposition que désignerait, compte tenu des précisions que nous
apporterons aussitôt, la contradiction motrice et féconde qui est
comme l'âme du système

Ainsi les termes opposés : être et néant sont un dans le devenir
(Werden) ; ils en sont les moments. Qu'est-ce à dire sinon que le
devenir, que nous avons désigné comme leur milieu, loin d'être le
résultat de ces moments qui lui seraient antérieurs, en est le sujet
ou le quasi-sujet Or l'unité du sujet renvoie eUe aussi à la contrariété.

L'être et le néant, moments de leur unité qui est le devenir,
passent l'un dans l'autre en vertu de leur commune indétermination.
C'est la pure indétermination de l'être qui constitue son équivalence
avec le néant, qui est ainsi néant de détermination. Ceci, à son tour,
entraîne plusieurs conséquences.

D'abord, l'indéterminé est aussi l'immédiat. Dès qu'il y a réflexion
— qui est également indissolublement mouvement dialectique de la
chose — il y a du même coup médiation. La pensée est médiation
parce qu'elle est, de par son essence, médiatrice ou médiatisante.
Ainsi comme il n'y a d'être que pensé, l'immédiateté représente un
état abstrait, entendons non-concret, irréel, provisoire, non encore
pensé, mais nuUement originel, car l'origine est dans la pensée.

Dans la visée réahste de la considération thomiste, il ne s'agissait
pas ici de la médiation de la pensée, mais du medium, terme
intermédiaire de deux extrêmes, entre lesquels s'opère la mutation. Chez

Hegel, le mouvement est médiation, parce qu'il est mouvement de la
pensée (et indissolublement de la chose).

Le dynamisme de la dialectique entre les termes contraires a son
fondement et son expression — il est difficile ici de déterminer l'antériorité

—¦ dans le fait que par lui-même chacun des termes appeUe
son opposé. Si tout à l'heure nous avons pu nous référer à l'opposition
de contrariété, U est tout aussi légitime de parler d'opposition de
relation * : les opposés sont deux corrélatifs et la dialectique exprime
le plus souvent la genèse dynamique de cette corrélation.

1 On trouve Widerspruch, Widerstreit, Gegenteil, Gegensatz. Voir les textes
réunis et commentés par Franz Grégoire : Etudes hégéliennes, Les points
capitaux du système. Etude II, L'universelle contradiction, Louvain-Paris, ed.
Béatrice Nauwelaerts, 1958, p. 65-139.

2 Cf. Grégoire, op. cit. p. 70 ss. Cet auteur écrit : « la relation constitutive
réciproque entre deux termes est, proprement, dans la série des catégories
hégéliennes, la catégorie de contradiction ». C'est là l'acception « la plus spécifiquement

hégélienne », p. 74 et n. 1.



LA DOCTRINE THOMISTE DES OPPOSITIONS 359

Si maintenant l'être et son équivalent opposé, le néant, se
présentent d'abord dans leur indétermination de contenu, on comprend
le sens de la négation. Déterminer c'est apposer une limite nécessaire,
c'est nier. Hegel cite souvent l'adage spinozien : omnis determinatio
est negatio. Précisons que la négation est entendue par lui dans le

sens actif, elle est l'acte de nier *.

Mais tous ces aspects de la dialectique de l'être et du néant,
qui contraste avec la vision thomiste, ont, à mon avis, leur racine
dans le fait que l'être est posé au départ comme indéterminé. En
d'autres termes, il est qualifié par la potentialité. Or c'est là une
caractéristique de l'être prédicamental, en tant que celui-ci est

susceptible d'être divisé en genres et espèces, où la potentialité se
tient du côté du genre, la différence constitutive de l'espèce étant
l'élément formel. L'être est traité comme le genre suprême, qui reçoit
ses déterminations du dehors (nous préciserons dans quel sens).

A l'inverse, pour saint Thomas, l'être est dit transcendantal :

il est extra genus, il englobe, déborde et imbibe l'ensemble des réahtés
prédicamentales, car les différences eUes aussi sont de l'être. Et
l'être en tant que tel, comprenant sa propre unité et ses différences,
est analogique.

C'est sans doute parce qu'il conçoit l'être à l'instar d'un genre
suprême et que d'autre part, il n'y a rien en dehors de l'être, que
Hegel en vient à poser l'égalité de l'être et du néant, à dynamiser
l'être vers le devenir, et à réserver un rôle premier à la négation.

Il n'y a en effet rien en dehors de l'être : on n'en restera cependant
pas à cette constatation qui fonde son équivalence avec le néant,
sur la base de leur commune indétermination. On ajoutera que les
déterminations ne peuvent être qu'immanentes, qu'elles ne peuvent
que surgir de son sein, mais ceci non pas en vertu d'un apport positif,
mais de par l'action de la négation.

La conception dialectique implique ainsi une conception univoque
de l'être. Il est frappant de constater que, à travers sa théorie dialectique,

Hegel se débat contre une telle conception : ses traits
polémiques visent les Eléates, l'Inde, Spinoza, Fichte et Schelling2.

1 F. Grégoire écrit : « La détermination est la négation posée comme
affirmative », op cit., p. 106. Hegel parle de « néants définis »; de néants « si l'on
peut s'exprimer ainsi, pourvus d'un contenu ». « Mais une définition, une précision
comporte, comme nous le montrerons plus loin, une négation : ce sont des
néants négatifs, mais un néant négatif représente quelque chose d'affirmatif.
La transformation du néant, à la faveur de sa définition (qui apparaissait
auparavant comme n'existant que chez le sujet ou ailleurs) en quelque chose d'affirmatif

apparaît à la conscience, attachée aux abstractions de l'entendement,
comme le plus grand des paradoxes... » (p. 96).

2 Cf. Préface à la Phénoménologie de l'Esprit.



360 GEORGES COTTIER

La négation introduit le multiple au sein même de TEtre-Un des

Eléates ».

Par aUleurs la négativité n'atteint pas l'être du dehors ; eUe

exphque Tautomouvement de l'être qui se donne ses déterminations
jusqu'à l'actuation totale de l'Idée. Cette actuation est eidétique
car l'être est l'être-pensé. Ceci indique que la potentia de l'être
indéterminé n'est pas conçue comme une pure puissance, avec ce que cela

implique de passivité, mais que, dans la ligne d'un Suarez, on la
considère comme déjà active par elle-même. On évoquera aussi l'Un
plotinien et sa ôûvauiç. Mais n'est-ce pas surtout à l'Ungrund de

Jakob Boehme, dont un des noms est précisément le Nichts, que l'on
pensera d'abord

Tel est le sens du devenir hégélien : il est Tautodéveloppement,
dont la pulsation est la négation et la dialectique, de l'être d'abord
indéterminé vers son actuation en Idée. C'est le même être qui passe
d'un état à l'autre (il y a ainsi mutatio, motus). Autrement dit, la
dialectique qui rend compte de la corrélation réciproque des termes
rend également compte, comme pulsation de la totalité du mouvement,
de l'autogénèse de l'être qui passe par lui-même de l'indétermination

néant) à sa totale actualité, pour employer un terme aristotélicien.

Mieux, on dira que l'être est essentiellement autogénèse et c'est
pourquoi il mérite davantage le nom de devenir que celui d'être.

5. Après cette première comparaison, nous pouvons reprendre
l'analyse du traité thomiste. Nous n'entrerons pas dans le détail des

développements qui établissent comment les autres oppositions
suivent celle de contradiction selon un certain ordre. Nous retiendrons
quelques points essentiels.

La première opposition examinée est l'opposition de privation
et de «possession» (habitus).

Notons, en passant, que Hegel s'en prend à la conception selon
laqueUe « le néant serait seulement l'absence d'être, comme
l'obscurité est absence de lumière ou le froid absence de chaleur ». Il ne
voit là qu'une « réflexion très ingénieuse en apparence, mais en apparence

seulement ». La réfutation qu'il propose s'en tient « au domaine
des objets empiriques » :

«L'obscurité joue un rôle effectif et actif dans la lumière, en
déterminant sa couleur et en la rendant visible puisque, comme
nous l'avons dit plus haut, la lumière pure est aussi peu visible
que l'obscurité pure. Or la visibihté est sous la dépendance

» Voir les développements des notes 1 et ni du chapitre 1, p. 73 ss, p. 87 ss.



LA DOCTRINE THOMISTE DES OPPOSITIONS 361

de l'œil et l'obscurité, côté négatif, y contribue autant que la
lumière qu'on considère comme l'élément positif et réel ; nous
reconnaissons de même facilement l'état froid de l'eau, par la
sensation que nous en avons, et nous aurions beau refuser
au froid ce qu'on appelle une réalité objective, il ne cesserait

pas pour cela d'exister pour notre sensation. »

Hegel ajoute qu'on pourrait arguer là-contre qu'il s'agit d'un
« négatif ayant un contenu défini, et non d'un néant, d'une abstraction
aussi vide que l'être. » On distinguera donc du néant en général,
le néant de quelque chose de défini, le néant d'un contenu. De cet
ordre est la définition, la précision (cf. p. 95-96). Quant à l'être et au
néant, nous savons que ce sont des moments abstraits : c'est pourquoi
le passage de l'un à l'autre est lui-même immédiat et abstrait (cf. p.97).

Saint Thomas parle lui aussi des oppositions du noir et du blanc,
du froid et du chaud, mais ce sont, à ses yeux, des exemples de
contraires. Et si, selon Tordre de la participation, la contrariété
participe à la privation, elle en est cependant distincte.

C'est donc l'opposition de privation et de « possession » qui
est la plus proche de l'opposition de contradiction. Pour mettre ce
point en évidence, saint Thomas se rapporte à la considération de
l'être. Celui-ci se présente dans son actualité suprême comme esse.

Dans Tordre de l'acte, l'esse est antérieur ou supérieur à la forme
(entendons : la forme dans l'ordre des constitutifs de l'essence).

« Dans l'ordre des principes formels, ce qui est premier c'est
l'esse, parce que l'esse est le premier acte et parce que rien
n'est désigné être en acte si ce n'est par l'esse » (n. 586).

L'être peut être aussi envisagé dans la perspective de l'essence :

ce que la chose est. Alors, l'esse, que ce soit l'esse substantiel ou l'esse

accidentel, est consécutif à la forme (substantielle ou accidentelle).
Mais le sujet ou l'être qui possède l'esse n'est pas la forme, mais le
composé de matière et de forme, ou la substance. La forme n'est pas
quod est, mais id quo aliquid est. Autrement dit, la substance, avec ses

principes constitutifs, matière et forme, est l'être concret, qui est
actué dans l'esse, qui existe, en vertu de l'acte d'esse.

Or si la contradiction est l'opposition la plus radicale, ceUe qui
se vérifie entre l'être et le non-être, il faut la saisir là où l'acte d'être
est pleinement donné, c'est-à-dire au niveau de l'esse. L'opposition
être-non-être est une opposition esse-non-esse. Cette précision est
capitale pour la compréhension de la privation.

En effet, « la privation selon ce qui touche à l'opposition de
contradiction, c'est-à-dire au non-être (non-esse), qui est acte
de nier (negare) l'acte premier, est directement opposée à un
être (esse) et par mode de conséquence, elle est opposée à ce

que cet esse suit ; mais selon qu'elle manque (deficit) à la



3Ö2 GEORGES COTTIER

contradiction, parce qu'elle est prise comme (ut) dans un
sujet et par mode d'inhérence (inhaerentis), elle répugne
premièrement à la «possession» (habitus), car la «possession»

est première dans l'inhérence Mais il est manifeste
que ceci convient à la privation selon qu'elle s'écarte de la
parfaite raison d'opposition » (n. 587).

En d'autres termes, la privation de soi ne pose rien, eUe est
négation et non-être. Mais en tant qu'elle n'est pas négation absolue,
mais la négation de tel habitus qui, à titre d'accident, requiert un
sujet, eUe est dite négation dans un sujet, par réduction. Ou encore,
on dira qu'eUe est déterminée à un sujet ou à un genre, non en raison
d'eUe-même, mais en raison de son opposé qu'elle nie. Ce qu'eUe
comporte d'opposition, elle le tient de la contradiction, où se trouve
la négation absolue, c'est-à-dire le non-esse.

On aj outera que, si eUe est davantage requise pour qu'U y ait opposition

de privation que pour une opposition de contradiction, cette
addition diminue l'opposition. C'est qu'à sa racine l'opposition est
opposition de l'esse et du non-esse.

6. A ce point, esquissons de nouveau une comparaison avec la
pensée de Hegel.

Ainsi pour saint Thomas la privation est non-esse ex natura sua.
La restriction en vertu de laquelle elle ne s'identifie pas purement et
simplement à l'opposé contradictoire non-esse, mais ne fait qu'y
participer, vient de sa référence à un sujet déterminé, qui est le sujet
de la « possession » à laquelle elle s'oppose. Par exemple, la cécité
atteint l'œil par la vue qu'elle nie. Avec la privation comme avec la
contradiction on est donc dans l'ordre de l'esse, de l'exister, comme
ultime acte d'être et « forme des formes ». On est au-delà du plan des

essences. Aussi bien, si on en reste à ce dernier, on élimine la radicalité
de la contradiction. Les oppositions deviennent d'ordre conceptuel.

Or n'est-ce pas ce qui se produit avec Hegel, dont la philosophie
est une philosophie essentialiste, j'entends une philosophie où l'essence
exerce le primat et absorbe en elle-même ce que seraient les propriétés
de l'esse N'est-il pas caractéristique que les termes d'existence
(Dasein, Existenz, Wirklichkeit) désignent en fait la manifestation
et l'achèvement d'une réalité déjà donnée dans le Begriff et son
propre dynamisme 1

Aristote, repris par saint Thomas, affirme que « des contraires il
n'y a qu'une seule science ». En effet, les contraires se réfèrent à un
même sujet, susceptible de les recevoir tour à tour. Mais dans l'ordre
de l'actualité existentielle, ils sont incompatibles : le même mur est

1 Sur ce problème et son histoire, cf. E. Gilson : L'être et l'essence, Paris,
Vrin, 1948 ; sur Hegel, cf. le eh. VII, La déduction de l'existence, p. 204-222.



LA DOCTRINE THOMISTE DES OPPOSITIONS 363

susceptible de recevoir telle ou telle couleur, mais il ne peut pas les
recevoir simultanément. En d'autres termes, au plan du possible, un
sujet donné peut recevoir, tour à tour, les qualités contraires. Dans
l'esse réel, il n'est le sujet actuel que l'une des deux à la fois. Si donc
on fait abstraction de l'esse au profit d'une considération au niveau
de l'essence objectivée, on traitera des contraires du point de vue
de l'unité du sujet capable de les recevoir. Bien mieux, on sera, à
partir de là, tenté de les absorber dans l'opposition de relation.

A cela s'ajoute une seconde considération. Si notre inteUigence
peut saisir l'être, et son contradictoire, le néant, il convient de prêter
attention au mode selon lequel la réahté est saisie. Saint Thomas
distingue entre quid significatur, ce qui est signifié, et le modus
significandi, le mode selon lequel il est signifié. Ce qui vaut ici de la
signification vaut de la connaissance. Cette distinction est d'une
importance essentielle, notamment pour le problème de la négation.

« La privation de la chose est connue par cela même que la chose
est connue : c'est pourquoi l'un et l'autre sont connus par la
présence de la forme dans l'inteUect » (De Veritate, q. 2, a. 15,
ad 3).

Si nous formons une idée du néant, il reste que la manière dont
nous le concevons est ad instar entis. C'est à partir de l'idée de l'être,
et en apposant la négation à cette idée, que nous forgeons notre idée
de néant.

Que maintenant, dans le dynamisme d'une pensée d'inspiration
idéaliste comme celle de Hegel, on tende à abolir la distinction entre
l'ordre de la réahté et l'ordre de cette réalité en tant que pensée (et
tout l'effort de Hegel tend à faire se rejoindre ces deux ordres, conçus
comme deux moments, dans une sorte de synthèse opérée par l'Esprit
et sous son égide J), on passera de la res significata au modus quo
significatur. Du coup l'ordre de l'esse s'évanouira au profit de l'ordre
conceptuel. Si par ailleurs, le concept de néant ou non-être est formé
à partir du concept d'être, c'est-à-dire si, quant à sa formation, il en
dépend, comme le rapport de dépendance fonde l'opposition de
relation, on aboutira à poser le primat de la relation. L'être et le néant
seront conçus essentiellement comme des corrélatifs ; mais du coup
le contenu (quid significatur) aura été éclipsé par le mode selon
lequel le contenu est conçu ; bien mieux, ce mode prend la place du
contenu.

7. Mais laissons là Hegel pour l'instant et puisqu'il a été question
de la relation, disons un mot de celle-ci, bien que, selon la hiérarchie

1 Tel est le sens de l'adage : « Ce qui est rationnel est réel, ce qui est réel est
rationnel », qui se trouve dans la Préface aux Principes de la Philosophie du
Droit.



364 GEORGES COTTIER

des oppositions, elle soit précédée par la contrariété. La relation est
la moindre des oppositions, pour cette raison qu'elle est encore
vérifiée quand les extrêmes ne sont pas réellement divers : U y a des

relations où la seule diversité est celle que pose la pensée, comme,
par exemple, la relation d'identité. De plus le lien entre les extrêmes
est un lien de dépendance mutuelle, tandis qu'ailleurs les opposés,
loin de s'inclure et de se poser l'un l'autre, s'excluent d'un même
sujet (inesse).

On pourrait objecter à cela que dans l'opposition de contradiction
non plus les extrêmes ne sont pas réellement divers, puisque le non-
être n'est pas une réalité (quia non ens non est aliqua res). Mais cette
objection ne tient pas : les extrêmes de la contradiction sont toujours
en réalité non identiques (semper realiter non eadem) : l'être n'est pas
le néant. Le réel (le domaine de la res) est toujours de l'être (cf n. 594).

8. Antérieurement à la relation venait donc l'opposition de
contrariété (cf. ch. 2 n. 589-593). Elle participe de la contradiction
et de la privation. Il y a plusieurs types de contraires, qui sont analysés
ici comme déjà dans le commentaire au livre X des Métaphysiques.
Nous pouvons ne pas nous y arrêter ', pour retenir ce qui entre dans
la perspective de notre propos.

Par exemple, les contraires entre lesquels il n'y a pas de medium
conviennent cependant dans le sujet : ces contraires sont les plus
proches de la privation. Saint Thomas souligne qu'une hiérarchie
existe entre les contraires eux-mêmes. Si, en effet, chaque extrême
est réel (est aliquid realiter), celui qui est le plus imparfait s'éloigne
(deficit) davantage de l'être (ratio entis). Mais ce qui est
caractéristique, c'est que chacun des contraires requiert le même sujet.
On retrouve donc là la remotio et la convenientia.

Quant à la participation des contraires aux contradictoires et
aux opposés d'opposition privative, elle se manifeste en ceci que l'un
des extrêmes se rapporte à l'être et l'autre au non-être. Ainsi du
blanc et du noir. Celui-ci peut être dit non-blanc. Cette contrariété
peut être comparée à l'opposition de privation voyant-aveugle,
dans laquelle aveugle peut être dit non-voyant. Ces deux oppositions
sont encore particulières. A leur tour elles peuvent être comparées à

l'opposition de contradiction, qui, elle, est universelle, être-non-être.
Mais avec l'être, nous sommes « simpliciter extra genus », absolument
parlant hors des limites de l'être prédicamental. Et c'est à l'être, et à

l'opposition de contradiction qui lui correspond, que se ramène, par
resolutio, toute autre opposition. Notons ici que déjà la constatation

1 Notons également qu'ici les références à la Physique d'Aristote sont
constantes. Mais quel que soit le bien-fondé de tel ou tel exemple, la portée
métaphysique de la doctrine demeure.



LA DOCTRINE THOMISTE DES OPPOSITIONS 365

qu'un des contraires est plus parfait que l'autre renvoyait au caractère

analogique de l'être. La participation thomiste imphque l'analogie

de l'être.
C'est la présence de la resolutio, de la réduction, qui permet de

répondre à une objection concernant les propositions contradictoires :

ceUes-ci ne portent-elles pas parfois sur des contraires, puisqu'eUes
présupposent un même sujet, comme dans notre exemple du blanc
et du noir Effectivement il y a bien ici une contradiction, non pas
absolue mais participée dans les contraires. De même qu'on peut
ramener (reducere) toute réalité (res) qui est dans un genre (être
prédicamental) à l'être qui n'est pas dans le genre (l'être en tant
qu'être, l'être transcendantal), de même l'opposition de réalités qui
existent dans un genre, est réductible à l'opposition dont les termes
ne sont pas in genere.

Au point de vue sémantique, c'est ce qu'exprime, dans notre
exemple, l'équivalence entre noir et non-blanc. Il ne s'agit pas d'une
équivalence pure et simple, mais d'une traduction de la participation
de la contrariété à la privation et à la contradiction.

Or si cette participation n'est pas reconnue, on en viendra à

poser l'équivalence pure et simple : non-blanc sera là comme une
définition du noir. L'adage : omnis determinatio est negatio sera
pris à la lettre, la négation définissant le contenu du contraire dans
ce qu'U a de propre '. Mais que le même soit défini par Yautre peut
signifier deux choses. Ou bien, tout contenu comme positivité se
dissout dans le négatif, comme l'être dans le néant, selon la première
dialectique de la Science de la Logique. Ou bien, la définition par
l'autre désigne en fait l'inclusion et la dépendance caractéristiques
de la relation. Tel semble être bien, en définitive, le cas chez Hegel,
où le primat de l'opposition n'est pas le primat de l'opposition radicale
de contradiction, mais une absorption des oppositions dans la forme
la plus atténuée, qui est l'opposition relative. Mais dès lors, si tout est

englobé dans une semblable relation, il n'y a plus de place pour l'être
absolu, pour l'être pur2.

1 On notera que dans le texte, cité plus haut où il parle de la définition
(«un néant négatif représente quelque chose d'affirmatif »), Hegel passe de
l'expression : « néant d'un contenu » à cette autre: « néants, si l'on peut s'exprimer
ainsi, pourvus d'un contenu » (p. 96).

2 Saint Thomas note (n. 593) que les réalités sont d'autant plus parfaites
qu'elles participent davantage de l'être, comme la substance est plus parfaite
que l'accident, « de même les oppositions des choses sont d'autant plus parfaites,
dans l'ordre des oppositions, qu'elles participent davantage à l'opposition de ce
dont un extrême est l'être ». Ainsi c'est la radicalité de l'être qui fonde la
radicalité de l'opposition de contradiction. Hegel parle certes, lui aussi, de
l'Absolu, mais celui-ci n'est pas l'être absolu, mais un système de relations,
une Totalité.



366 GEORGES COTTIER

III. Transmutations et oppositions

9. Les chapitres IV et V établissent que les divers modes d'opposition

commandent les divers modes de transmutation. Jusqu'ici
on a fait abstraction de cet aspect essentiel, en lui-même d'abord,
et dans la comparaison instituée avec Hegel ensuite. C'est, en effet,
des diverses formes du devenir des êtres qu'il est maintenant traité.
Nous avons déjà noté que chez Hegel l'être et le non-être sont des
moments abstraits du devenir.

Il est donc question de la création au sens métaphysique précis
de productio in esse et de la transmutation comme génération, selon
le sens qu'Aristote donne à ce dernier terme et qui couvre tout le
champ des choses naturelles, et n'est pas restreint à signifier la seule
génération des vivants. On touche là une pièce essentielle de la
doctrine hylémorphique. Mais l'introduction de la dimension de
l'esse marque l'originalité thomiste et permet de dégager pleinement
les composantes métaphysiques de la notion de création. La doctrine
ici développée peut se condenser en deux affirmations, qu'U nous
faudra examiner :

— les choses sont produites par Dieu dans leur esse,

— dans le champ des causes naturelles, quelque chose devient à

partir (ex) de son opposé.

C'est dire que la distinction entre création et génération est
intrinsèquement liée à la nature des oppositions engagées dans le

processus.
L'esse simpliciter, l'esse comme tel, est l'effet propre de Dieu. La

création a pour terme de départ (ex) le non-esse simpliciter, c'est-à-
dire l'autre extrême de la contradiction ». Le non-être précède donc,
mais saint Thomas précise qu'il ne s'agit pas d'une antériorité dans
la durée, mais d'une antériorité de nature. Autrement dit, la causalité
divine créatrice atteint les extrêmes de la contradiction, qui sont,
comme nous l'avons vu, extra genus. Elle ne saurait, en effet, être
enfermée dans les limites, ni être soumise aux principes, de l'être
prédicamental. On est à un niveau plus radical qui transcende ces
principes. L'action divine ne présuppose rien (nihil) : pour cette
raison la création ne vérifie pas la définition du mouvement, puisque
le sujet est un des principes du mouvement (le mobile est sujet du
mouvement).

Il s'agit là d'une action propre à Dieu, incommunicable à la
créature. Car l'action n'excède pas les principes de l'agent. Or toute

1 Le verbe emanare employé ici (n. 595) ne doit pas tromper. La doctrine
de la création ne saurait se confondre avec une doctrine émanatiste.



LA DOCTRINE THOMISTE DES OPPOSITIONS 367

chose créée est in genere. Elle ne peut donc atteindre comme sujet
(subjectum) de son action quelque chose qui transcende l'être dans
le genre, ou être prédicamental. Précisément l'esse transcende cet
être prédicamental. Ainsi s'explique la formule remarquable dont
use saint Thomas : extrema contradictionis et creationis.

Ce qui précède nous invite à approfondir la réflexion sur l'esse

(l'exister) et à montrer comment il se situe différemment par rapport
à la création et à la génération. L'esse est la première des réalités
créées (prima rerum creatarum) : il ne s'agit évidemment pas d'une
priorité temporelle, mais d'une primauté qui désigne ce qui est
directement et principalement atteint.

En effet, la relation de création, en tant que relation (créature,
terme relatif, renvoie à créateur) a pour terme l'esse lui-même de la
chose créée et, en conséquence, cette chose par son esse. La distinction
entre la chose et son esse sera développée bientôt. Retenons pour
l'instant que l'esse n'est pas susceptible de recevoir un accident :

c'est là le propre de ce qui est (l'essence). La raison en est que l'esse

est l'actualité ultime, au-delà de laqueUe il n'y a pas de détermination
formeUe (ou d'acte) ultérieure. Citons ces lignes importantes :

« L'Esse divin est à proprement parler la raison (ratio) de l'acte
de créer, parce que par la création toutes les choses en général
(communiter) accèdent à la participation de l'esse, dans la
mesure où ceci leur est possible, mais non pas à la participation
de la nature divine : celle-ci n'est pas participée par la créature,
bien qu'ici (en Dieu) il y ait l'esse et la nature et la sagesse
et la puissance, et toute autre perfection semblable
(596) '•

La distinction entre esse et nature (qui a ici la signification
d'essence) éclaire la différence entre création et génération. Celle-ci
ne fait pas participer directement à l'esse, mais ce que communique
le générateur, c'est la nature. Un homme engendre un homme,
Socrate n'engendre pas Socrate. Ce qui est transmis c'est la nature
humaine, et non l'esse, l'exister comme tel, car chaque être n'a qu'un
esse qui est incommunicable. En effet, esse est suppositi : posséder
l'esse est le propre du suppôt, ou sujet concret. Il convient donc de

pousser plus avant notre analyse de l'être concret.

1 Le texte renvoie à la doctrine thomiste de l'identité de l'essence (ou
nature) et de l'esse en Dieu. Formellement distinctes les perfections divines
sont unes dans l'éminence de l'unité et de la simplicité de Dieu. Sur ce point
encore, il y a divergence avec Hegel, pour qui l'unité signifierait abolition des
perfections distinctes. Aussi celles-ci forment-elles une totalité organique.
Il est évident que la position thomiste suppose l'analogia entis.



368 GEORGES COTTIER

Ce qui est engendré, dans la production des choses natureUes,
c'est la res (ou chose concrète) », c'est-à-dire le composé des principes
que sont la forme et la matière, et, par conséquent, l'esse, parce
qu'exister est le propre du composé. De son côté l'action divine qui
produit la chose dans sa totalité 2 se termine à l'esse lui-même. Cet
esse est appelé ici intimius et maxime formale in re, ce qui est le plus
intérieur, le plus radicalement constitutif, le plus formel (la forme
comme acte) dans la chose. Quant aux composantes de cette chose,
l'essence avec ses principes, objet de la génération, elles sont dites
concréées 3. Saint Thomas présuppose ici sa doctrine de la subordination

des causes secondes à la cause première et de la motion dynamique
de celle-ci portant et soutenant l'action de ceUes-là. Quand U y a
production d'un être (res) et de son esse, la causahté divine créatrice
est à l'œuvre, non seulement dans Tactuation des causes secondes

quant à leur effet propre (transmission de la natura), mais encore
en tant qu'elle exerce l'activité qui lui est propre : produire ce qui
est le plus radical dans Tordre de l'acte et de la forme, et par quoi
tout ce qui est est, l'esse.

Dès lors
«dans les œuvres de la nature et de l'art la création
est seulement supposée : dans ces œuvres la matière dans son
essence n'est nullement produite (efficitur), mais ce qui est
produit c'est le composé, par la transmutation de la matière. »

(n. 598).
Ce qui est donc sous-jacent à tous ces développements, c'est

la thèse fondamentale de la métaphysique thomiste sur le caractère
composé de l'être créé, alors que Dieu qui est «Yipsum esse subsistens »,

Tesse pur, séparé, transcendant, est par lui-même infiniment simple.
A la racine du multiple, il y a la potentialité.

La présence dans une chose donnée, outre de sa nature, d'accidents,

fournit la preuve que cette nature n'est pas identique à son
esse, puisque celui-ci est acte et que recevoir des déterminations
ultérieures implique la potentialité.

10. Nous avons, dans ce qui précède, rencontré deux formules :

esse est suppositi, c'est le suppôt qui possède l'esse ; esse est compositi,
c'est le composé qui possède l'esse. La première apporte une précision
que la seconde par elle-même n'indique pas encore.

1 On rappellera que res a donné réalité.
2 Cf. la formule : totam rem producit simul cum principiis suis (598) ou :

totam rem simul constitutam ex suis principiis.
3 Le n. 598 envisage à part le cas particulier de l'âme humaine spirituelle.

« Creatio in generatione hominis miscetur. » Nous ne pouvons aborder ici ce
thème.



LA DOCTRINE THOMISTE DES OPPOSITIONS 369

En effet, dans les êtres matériels, l'individu ou res naturae, diffère
de la nature elle-même, et ceci non pas en vertu des accidents qui
lui adviennent du dehors, comme si l'individuation était quelque
chose d'extrinsèque à la chose individuée. C'est dans la matière que
se trouve la raison de l'individualité.

De même que la différence spécifique, qui se tient du côté de la
forme, constitue l'être dans son espèce, de même l'individuation a sa
cause dans la matière. Saint Thomas avance ici deux affirmations
dont la conjonction n'est paradoxale qu'en apparence : le genre se

tient du côté de la matière, la matière est la cause de l'individuation.
C'est que le genre n'est pas une res naturae, il est dégagé par notre
esprit qui abstrait un universel à partir d'une matière qui dans la
réahté est toujours particuhère et à ce titre est principe d'individua-
tion. Genre et matière disent potentiahté et c'est du côté de celle-ci

que se trouve la raison des limitations.
Nous dirons qu'alors qu'en Dieu esse, nature et suppôt sont

identiques sous tous les rapports, dans les êtres composés de matière et de

forme, ils diffèrent les uns des autres ». L'essence divine dans sa

perfection est son propre esse, elle est parfaitement subsistante :

c'est par identité et nécessairement qu'elle possède l'être, qu'eUe
est habens esse.

Ainsi avons-nous distingué : l'esse (l'exister), l'essence (ou nature)
qui est ce par quoi (quo) quelque chose est ce qu'il est, et le suppôt
qui est ce qui a l'esse (habens esse). On dira : l'essence a l'esse par le
suppôt ; le suppôt, dans chaque nature, est ce qui a l'esse dans cette
nature.

Or telle est la substance première, dont le propre est d'être par
soi (per se) et qui ne peut être dite des autres choses (substances
secondes). Le propre du suppôt ou sujet est d'être par soi dans le

genre substance, tandis que les accidents, les parties ou les notions
universelles dégagées par l'intelligence 2 dépendent de la substance
première. On aboutit ainsi à l'affirmation suivante :

« Dans les choses matérielles l'esse ne suit pas l'essence si ce
n'est quand les principes de cette essence, la matière et la
forme, constituent un sujet (suppositum) existant par soi,
ce qu'est la substance première, qui ne peut pas être dépendante

d'autre chose, mais qui subsiste par soi dans l'être
achevé (in esse perfecto) » (n. 605).

Ainsi se précise le rapport de la création et de l'esse :

1 Saint Thomas envisage encore le cas des créatures spirituelles (cf. n. 604);
nous pouvons laisser ce thème, qui par ailleurs met en évidence la différence
entre Dieu et la créature comme telle.

2 Universalia quae intellectus facit (n. 605).

24



370 GEORGES COTTIER

« De cette réahté seule on dira qu'eUe est créée, qu'eUe a l'esse ;

et cette réahté est le sujet, ou substance première, dont le

propre est d'exister (esse) par soi. » (n. 607).
De tous les autres principes et éléments, on dira qu'Us sont

concréés ».

Répondant enfin à une objection sémantique possible, saint
Thomas relève que la copule est ne signifie pas toujours habens esse.
Son emploi ne veut pas dire qu'un esse suit l'essence, et ceci précisément

«parce que dans toute chose créée l'esse diffère de la chose
elle-même » (n. 607).

Le détour par l'analyse de la composition de l'être créé était
nécessaire pour mettre en évidence la notion de création en relation
avec la doctrine des oppositions. La création ne peut être comprise
qu'au niveau de l'opposition de contradiction, qui est le niveau
le plus radical, celui de l'être, dans sa formaUté propre et ultime,
qui est celle de l'esse.

11. Le chapitre V étabht comment un contraire devient à partir
de son contraire. En effet, l'opposition de contrariété déhmite le

champ du devenir ou du mouvement.
Car opérer une transmutation entre les extrêmes contradictoires

ou dans le sens de la privation à l'habitus excède les forces de la
nature. Saint Thomas reprend ici la doctrine aristotélicienne : la
contrariété se vérifie entre les qualités propres aux corps naturels.
Quand ces qualités sont altérées, le corps se corrompt. Ainsi l'altération
des qualités précède la corruption du composé. Après la corruption
du sujet qui est un être en acte, demeure la matière première, non
pas certes séparée, mais sous la forme nouvellement induite. C'est
ce qu'exprime l'adage : corruptio unius generatio alterius. Il n'est
pas nécessaire que nous nous arrêtions au détail d'une analyse qui
porte sur la transmutation entre les éléments, puis entre les « corps
mixtes ». Aux affirmations avancées on pourrait opposer une objection:
la génération se termine à la substance ; or celle-ci n'a pas de contraire.
La réponse permet d'introduire des précisions. Il ne s'agit pas ici de
l'esse in communi, pris généralement, selon toute son amplitude, mais
toujours de l'esse de tel ou tel composé qui appartient à une espèce
déterminée. De même le point de départ n'est pas le non-être absolu,
mais ce non-être déterminé (non esse hoc). Mais être quelque chose
comme non-être en acte, c'est être en puissance 2. Le point de départ
de la génération est ainsi l'être en puissance, et non pas le néant pur
et simple (cf. n. 618). Or à l'être en puissance est nécessairement joint
l'être en acte, car l'être en pure puissance ne peut pas exister comme

1 Et ideo concreata dicuntur potius quam creata (ibid.).
2 Esse tamen aliquid ut non esse actu, est esse in potentia.



LA DOCTRINE THOMISTE DES OPPOSITIONS 37I

tel et à l'état séparé, puisque exister se tient par définition du côté
de l'acte. Un tel être en puissance est donc soumis à l'action de l'agent
naturel, à cause de cet être en acte qui lui est joint (adiunctum).

« En effet, l'agent naturel requiert toujours un sujet (subjectum)
en acte sur lequel porte son action. Et c'est pourquoi la fin
de son action est la spoliation du premier acte et l'induction
du nouvel acte » (ibid).

On demeure donc à l'intérieur de l'être prédicamental, le genre se
divisant par l'acte et la puissance. Ainsi répondra-t-on à l'objection
soulevée : la négation d'un acte déterminé est réductible au genre
auquel elle s'applique. C'est pourquoi le non-être en question se

rapporte donc au genre substance, et n'est pas « simpliciter extra

genus ». On pourra bien parler de contradiction, « per resolutionem »,

par réduction (cf. n. 619) ».

Les deux extrêmes de la génération, être ceci (esse hoc) et n'être
pas ceci, qui est l'être en puissance, se rapportent absolument parlant
(simpliciter) à ce même extrême de la contradiction qui est l'esse, car
l'être en puissance d'une certaine manière appartient à l'esse, bien
que, comparé à l'être en acte, il soit pour ainsi dire (quasi) un non-
être, selon le mot d'Aristote que ce qui est en puissance n'est pas
(cf. n. 621).

Ainsi dans la génération le non esse désigne l'esse in potentia,
et non le néant. Il y a toujours un sujet commun, un substrat, qui
est la matière. Mais l'opposition peut être réduite à l'opposition de
contradiction, « parce que l'opposition de contradiction est incluse
dans toute autre opposition, comme ce qui est premier est inclus
dans ce qui est postérieur » (n. 622).

Il n'y a pas de transmutation entre les opposés relatifs ; cependant
des relations peuvent être consécutives à une transmutation.

En résumé, nous dirons donc que l'être créé, qui est l'être prédicamental

ou in genere a, comme cause seconde, son effet propre, non
pas directement au niveau de l'esse, mais à celui de la substance,

par quoi il faut entendre la nature et le suppôt. Son action n'est
donc pas création au sens métaphysique, mais transformation

1 Citons encore ce texte : « Mais dans la génération proprement dite l'autre
extrême n'est pas quelque chose qui en soi soit en acte, comme cela appert de la
matière première, bien qu'un acte lui soit joint. Et c'est pourquoi la négation
ne peut pas se prendre des deux côtés, mais de l'un seulement. Donc dans la
génération proprement dite il y a résolution des extrêmes contraires en
contradictoires, parce qu'un terme, c'est-à-dire ceci ou cela qui est acquis par la
génération, est opposé en raison de sa qualité, à l'acte qui est joint à l'être
en puissance lui-même, à cause de sa qualité, comme le feu est dit être contraire
à l'eau à cause de la nature du froid et du chaud Ainsi n'être pas en acte
ceci ou être en puissance ceci, à qui cependant est joint être en acte quelque
chose d'autre (aliud), est opposé à être en acte ceci » (620).



372 GEORGES COTTIER

(génération). Elle présuppose toujours la matière, être en puissance,
qu'elle actue en induisant une nouvelle forme. Ou encore : la création
se situe au niveau de l'esse simpliciter, qui est celui de l'opposition
de contradiction, la génération au niveau de l'être déterminé, esse

hoc vel illud, qui est celui de l'opposition de contrariété.

12. Esquissons une fois encore une comparaison avec Hegel.
Notons d'abord que le concept de création, tel que nous l'avons

rencontré et tel qu'U a été conservé, non sans modifications, il est
vrai, par les métaphysiques classiques, n'est pas aux yeux de Hegel
un concept spéculatif, c'est-à-dire explicitement philosophique.
Il appartient par sa forme au domaine des « représentations »

religieuses, qui demandent à être interprétées et traduites spécula-
tivement.

On a là une conception émanatiste, dans la ligne de Jakob Boehme,
qui ne laisse pas place pour la création ex nihilo sui et subjecti ».

La création, spéculativement interprétée, se présente comme un
moment d'un mouvement interne à Dieu —¦ car l'activité divine
est mouvement —• le mouvement de YEntaüsserung, de la kénose, par
lequel Dieu se perd dans son Autre, pour se réconcilier ensuite avec
soi. Et c'est dans le même mouvement que sont expliqués, comme
trois étapes de la perte dans l'altérité, la procession trinitaire du
Fus, la création et le mal2.

Le processus est aussi décrit en termes de manifestation, de
révélation, mais il s'agit d'une auto-révélation.

Théologiquement, tout se passe comme si le traité de Dieu était
absorbé par la christologie : l'être divin s'explique par l'incarnation,
la Menschwerdung mais, comme l'a fait remarquer Enrico de Negri,
l'accent ici est mis sur la Werdung. Le devenir obtient la primauté
et la précellence par rapport à l'être. Il a valeur transcendentale 3.

Chez saint Thomas, à l'inverse, la création n'est pas un mouvement

: elle pose absolument l'être, à partir du néant, qui, en tant que
néant, ne saurait lui préexister. Le devenir est circonscrit dans le
domaine de l'être prédicamental et présuppose le substrat matériel :

il est génération, transmutation d'un composé à un autre par la
spohation d'une première forme et l'induction d'une nouveUe forme.

On pourrait relever un certain parallèle entre la figure du Dasein
consécutive au Werden et le fait que la génération aboutit à l'esse hoc,
et non à l'esse simpliciter. Mais la différence est profonde : Tesse hoc

1 On relèvera que Hegel fait part de sa sympathie pour les gnoses des
premiers siècles du christianisme, comme celle de Valentinien.

2 Cf. à ce propos notre étude : Quelques thèmes de la philosophie hégélienne
de la religion, in Nova et Vetera, Genève, 1966/4, p. 258-272.

3 Le devenir n'est pas limité à la troisième figure de la Logique où il est
nommément désigné. Comme processus et Entwicklung il est l'âme de la totalité.



LA DOCTRINE THOMISTE DES OPPOSITIONS 373

n'a pas la radicalité de l'esse, qui est acte. Le Dasein est plus concret
que le Sein, indéterminé et, à ce titre, potentiel.

Corruptio unius, generatio alterius. Là où il y a induction d'une
nouvelle forme, il y a spoliation de l'ancienne. Ainsi procède la nature
et, ajoutait saint Thomas, l'art, c'est-à-dire la technique. Tel serait
sans doute le lieu d'une réflexion thomiste sur la « négativité » comme
moment nécessaire de la « génération ». On pourrait établir le parallèle
avec cette figure concrète de la négativité dans le travail qu'est la
justement fameuse dialectique du maître et de l'esclave. Il reste
qu'on est ici au niveau de l'opposition de contrariété, et non pas à
celui de la contradiction pure entre l'esse et le non-esse. C'est la
radicalité de l'esse, qui fait qu'il ne peut devenir.

Dans la conception hégélienne, le néant comme corrélatif de l'être
a un certain contenu. Par là, il se rapproche davantage de l'esse in
potentia que du non-ens, qui est non-esse. Ceci s'explique d'une certaine
manière par l'orientation idéaliste du système. Le sujet pensant qui
porte, comme ses objectivations, les figures dialectiquement opposées,
fait en quelque sorte fonction de substrat et de cause matérielle :

« des contraires il n'y a qu'une seule science ».

C'est la même perspective qui expliquerait, chez Hegel, la volonté
de dynamiser la relation réciproque. Pour saint Thomas, des relations
peuvent être fondées sur la transmutation, qui leur est antérieure,
et qui se produit entre contraires. Ici le passage a lieu directement
entre les opposés relatifs. Saint Thomas précisait que certaines
relations ne sont pas données dans la réalité, mais sont consécutives
à l'intervention de notre esprit. Or comme les concepts spéculatifs
de Hegel sont dans l'absolu, cette distinction entre deux types de
relation tombe. Mais simultanément le processus du devenir lui-
même est comme injecté dans le monde des concepts.

Ainsi il semble que, si Hegel fait de la contradiction le moteur
de la dialectique, ce n'est peut-être pas, comme on le dit, pour avoir
valorisé la contradiction à l'extrême. C'est bien plutôt, parce que,
par une sorte de resolutio à rebours, il l'a ramenée à ces oppositions
atténuées que sont la contrariété et la relation.

Certes ce que je viens de dire vaut avant tout des concepts-clefs
du système, de leur signification, de leur portée et de leur logique.
Mais derrière le système, affleure parfois l'écho puissant d'expériences
du philosophe : nul doute que Hegel n'ait subi la fascination de la
contradiction et de son «inquiétude» (Unruhe). Mais précisément
est-ce qu'ici les concepts ont réussi à capter ce qui était perçu dans
l'expérience

Georges Cottier.



374 GEORGES COTTIER

DISCUSSION

Charles Gagnebin : Sans vouloir évoquer la question de l'enracinement
historique des doctrines, celle d'Aristote, celle de saint Thomas et celle de
Hegel dont le P. Cottier a parlé avec une connaissance qui en impose, et un
indéniable sens métaphysique, j'aimerais demander un éclaircissement sur la
doctrine thomiste qui est celui-ci : l'être extra genus est créé par Dieu et toutes
les autres déterminations sont concréées. Quel est le statut exact de l'être
comme tel L'homme le connaît par abstraction qu'il pousse jusqu'à son
troisième degré, sans quoi l'être comme tel n'est pas connu. Quelle est la relation
entre l'être extra genus et ce troisième degré d'abstraction

Réponse : La doctrine des degrés d'abstraction explique comment notre
intelligence dégage les concepts à partir de la connaissance sensible qui porte sur
les êtres matériels saisis dans leur singularité. Le concept comme tel abstrait
toujours de la matière individuelle, mais pas forcément de toute matière (le
concept d'animal inclut celui de corps). Le second degré est celui de l'être
mathématique. Le troisième degré porte sur l'être et les transcendantaux qui
dans leur universalité n'incluent aucune référence à la matière. De tels concepts
sont analogiques, c'est-à-dire qu'ils sont à la fois un et multiples : le concept
d'être s'applique analogiquement à l'être matériel et à l'être incréé, Dieu. Le
genre est dégagé par notre esprit à partir des substances matérielles, composées
de matière et de forme. Mais l'être prédicamental n'est pas en dehors de l'être
transcendantal ; il est enveloppé par celui-ci. Les autres déterminations
déterminent tel être particulier, mais ce qui est le plus radical et le plus profond
pour un être, c'est l'acte d'être, l'esse.

M. Fernand Brunner : La conférence du P. Cottier est un bel exemple
d'étude comparative. En examinant sous un certain rapport, la pensée de
Thomas d'Aquin et celle de Hegel, le conférencier choisissait de comparer des
dissemblables et se trouvait par là devant une tâche particulièrement délicate.
A-t-il rendu entière justice à Hegel en expliquant sa doctrine par la méconnaissance

de la distinction thomiste entre la contradiction et la contrariété Il y a
peut-être une différence irréductible entre le thomisme et l'hégélianisme, qui
empêche de transposer dans l'un la problématique de l'autre. Tout en rapprochant

les doctrines, la philosophie comparée doit aussi, sans doute, ménager
la part d'incomparabilité qui demeure entre elles. Si l'on voulait comparer
les semblables, c'est de Platon qu'on pourrait rapprocher Hegel, ce qui aurait
l'avantage de rendre certaines des thèses de celui-ci plus familières. La notion
hégélienne de la contradiction est plus proche en effet de l'altérité platonicienne
que de la contradiction aristotélicienne. Si toute idée est même que soi, être,
elle est aussi autre que ce qu'elle n'est pas, non-être. Ainsi Platon pose déjà
la relativité et la négativité universelles et, dans cette perspective, l'être et le
non-être s'appellent. On pourrait soutenir de même que la notion hégélienne
de devenir est parente de celle du devenir platonicien. Si l'on distingue en effet
deux ontologies irréductibles, l'une pour laquelle être, c'est exister, trancher
sur le néant absolu, et l'autre pour laquelle, c'est être identique à soi ou être
ce que l'on est, l'existence de la chose empirique, dans le second cas, est être
et néant au sein du devenir. Enfin, les recherches récentes de Pierre Hadot
ont montré qu'il existe en Occident, à partir du néoplatonisme de Porphyre,



LA DOCTRINE THOMISTE DES OPPOSITIONS 375

la conception dynamique suivante de l'idée : d'abord en soi, l'idée se déploie
hors de soi, pour faire retour à soi. On retrouve ces trois moments dans les
triades de Proclus. Cette automotricité de l'idée appartient à un univers
intellectuel incompatible avec celui d'Aristote et de Thomas d'Aquin. Ce qui ne signifie
point, évidemment, que toute différence s'efface entre le platonisme et
l'hégélianisme ni que la comparaison des dissemblables, et en particulier celle que le
P. Cottier vient de mener d'une façon minutieuse et magistrale, ne soit
extrêmement intéressante et féconde.

Réponse : Je pense que M. Brunner a raison de dire que si nous voulions
comparer les semblables, c'est de Platon qu'il faudrait rapprocher Hegel (On se

rapportera à ce que les Leçons sur l'Histoire de la Philosophie disent de Platon).
Les points qu'il signale sont éclairants, ainsi que les remarques sur le
néoplatonisme.

Quant au premier point soulevé, je conviens qu'il eût été intéressant de
faire un travail pour ainsi dire symétrique au mien, dans lequel on partirait
d'un point de vue hégélien pour discuter la position thomiste. De plus, il est
exact qu'il faut, en philosophie comparée, fortement marquer les « différences
irréductibles ». Mais n'est-il pas légitime de s'interroger ensuite sur le sens de
cette irréductibilité Est-elle ultime On doit bien en arriver à la question de
l'être et alors il est légitime et nécessaire de se demander laquelle des deux
ontologies que vous mentionnez est la plus radicale J'ajouterai que l'historien
de la philosophie, surtout quand il juge des grands systèmes, doit se garder
de l'illusion que son point de vue est supérieur à celui d'où procèdent ces

systèmes et qu'il est installé dans une sorte de neutralité. L'histoire de la
philosophie est intérieure à la philosophie. Elle ne saurait décrire du dehors,
comme si son activité était extérieure au philosopher. Ou encore : d'abord les

problèmes philosophiques, ensuite les philosophies.

Mlle Aebi : Il est très urgent d'analyser les textes hégéliens avec une
précision dont nous a donné un si bel exemple le R. P. Cottier. Le système
hégélien ne peut être pris au sérieux — ou même au tragique — que si l'on
n'a pas pénétré les textes fondamentaux de ce système. Hegel déclare avoir
démontré la nature du savoir spéculatif dans sa « Science de la Logique »

(Wissenschaft der Logik) ». Ce qui fait une des difficultés de ce texte, c'est que
tous les concepts fondamentaux sont ambigus. Souvent, on ne peut saisir la
signification exacte d'un de ces termes qu'en connaissant les systèmes desquels
est issu le système hégélien. Ainsi, souvent, « la liberté » veut dire « le sujet » 2,

parce que Fichte, dans sa « Doctrine de la Science » (Wissenschaftslehre) avait
prétendu que le Moi « se pose » en un acte libre, sans présupposer quoi que ce
soit de « donné », donc, sans présupposer l'existence de quoi que ce soit. Au
contraire, c'est le Moi qui produit toute chose. — Si la philosophie de Hegel
est donc appelée « philosophie de la liberté », cela signifie qu'elle est une
philosophie du Moi, comme le système de Fichte et celui de Kant en ce qui concerne
la « métaphysique de la nature ». — Sont ambigus entre autres : concept, idée,
liberté, science, vérité, faux, substance, l'abstrait, négation, négatif,
contradiction, contradictoire, ainsi que le célèbre « aufheben » a) enlever, b) conser-

1 Hegel, Jubiläumsausgabe, éd. Glockner, 7, 20 ; cf. 4, 50 sv.
2 11, 44 ; 12, 425 ; 4, 721 ; 11, 568 ; 6, 23.



376 GEORGES COTTIER

ver). Hegel loue la langue allemande pour sa richesse en mots ambigus ». Ces

mots ont « une signification spéculative en eux-mêmes ».

Hegel, en effet, ne distingue pas le contradictoire et le contraire, la négation
(ce qui est enlevé) et l'opposé positif. Il n'y a de « medium » dans la contradiction,
selon Hegel, que parce qu'il confond la contradiction et l'opposition positive.
Ainsi, si le concept d'être est « enlevé » ou « nié », le résultat n'est pas zéro
(« Nichts ») 2, mais devenir, donc un être qui change ; un être d'un caractère
déterminé. Le concept d'être « s'enrichit », il devient « plus concret ». Le devenir,
en s'enlevant à son tour, ne laisse pas zéro, mais l'existence (das Dasein). Dieu,
en s'enlevant, devient « son autre », c'est-à-dire qu'il engendre son fils 3. D'autre
part, en s'enlevant, il produit le monde. Ici, on voit avec toute la clarté possible
que le contradictoire est remplacé par un opposé positif. Le monde (ou le fils
de Dieu) est engendré par une négation

Trendelenburg 4, Sigwart 5, Rickert 6 ont parfaitement bien vu cette confusion.

Il n'y a pas, ici «négligence » de Hegel, mais bel et bien confusion de deux
concepts : le nié (l'enlevé) et l'opposé positif.

Le passage, d'autre part, de la « thèse » à « l'antithèse » repose sur une
confusion de relations. Hegel compare le concept d'être — qu'il emprunte à la
métaphysique scolastique — concept très général, à un concept spécial (« das
Bestimmte ») 7 et il trouve qu'il n'est pas un concept spécial (il est das «

Unbestimmte »). Il en infère que ce concept n'est pas lui-même : il est sa propre
négation (Nichts). Ce qui vaut donc pour le concept d'être par rapport à un
concept opposé (Nicht-Bestimmtes) est prétendu par rapport au concept d'être
lui-même (Nicht es selbst). Il y a donc confusion de relations ou de rapport.

Hegel peut donc comparer un concept quelconque à un concept différent
de lui et constater que le premier concept n'est pas ce concept différent. Il en
infère que ce concept n'est pas lui-même. Il se nie ou s'enlève ; il est sa propre
négation. Cela prouve que le concept (il n'y en a qu'un, selon Hegel) « se meut » ;

qu'il est en mouvement. Et en effet le concept d'être se transforme «

dialectiquement » tour à tour en tous les concepts fondamentaux de la métaphysique
et de la logique traditionnelles, pour devenir enfin quelque chose de concret,
la nature et le déroulement de l'histoire. Il finit par « se réaliser » dans le Moi
de l'homme, car le « concept », mot ambigu, signifie en réalité ce qui a des

concepts, c'est-à-dire le Moi 8. Et comme, par son développement (son devenir),
donc, par son « venir à soi-même », il a engendré la Nature et l'Histoire, Hegel
l'appelle l'Esprit absolu ou Dieu. Ce n'est pas un Dieu créateur, mais « Deus
sive Natura » de Spinoza, ou « Deus sive Historia » (aussi « Deus sive res publica»).
La dialectique de Hegel est donc, en même temps, théologie. Hegel prétend
déduire dialectiquement toutes les affirmations de la Bible, par exemple la
création ou l'engendrement du fils de Dieu par le père. Du reste, il sait comment
Dieu s'est formé : il s'est formé dialectiquement, à partir du concept abstrait
d'être, et il se réalise dans le Moi de l'homme concret, spécialement du
philosophe.

1 4, I20 ; 22.
2 4, 88 ; 119.
3 16, 249 ; 228.
4 Log. Untersuchungen, i. Bd. 1870, III, p. 43 sv. 49 ; 56.
5 Logik, I, 1904, p. 172.
6 System der Philos. I, 1921 ; p. 57.
1 4. »7-
8 4, 65 : Der Begriff ist « das Subjekt selbst ».



LA DOCTRINE THOMISTE DES OPPOSITIONS 377

« L'humain » (das Menschliche) est « le Dieu immédiat, présent » (unmittelbarer,

präsenter Gott) ». « Dieu n'est Dieu qu'en tant qu'il se connaît soi-même ;

sa connaissance de soi-même » (sein Sichwissen) « est sa conscience de soi-même
en l'homme » (sein Selbstbewusstsein im Menschen) 2. « Nous avons ici la
religion de la manifestation de Dieu, en tant que Dieu se connaît soi-même en
l'esprit fini » (indem Gott sich im endlichen Geiste weiss) 3. Il y a donc identité
de la nature divine et de la nature humaine 4. La religion est « la conscience
de soi de Dieu » 5. Et le Concept qui « se meut », objet de la philosophie
hégélienne, est « le procès divin » 5 (der Prozess Gottes).

Ce programme du système complet de Hegel est préformé dans la «Wissen-
schaftslehre » de Fichte, et la dialectique aussi y est préformée 6. D'après
Fichte, le Moi absolu, en « se posant », produit l'objet quant à sa forme et quant
à sa matière. Ainsi le philosophe, en ayant démontré le devenir du Moi, aura
démontré en même temps la genèse de l'objet complet. De même, Hegel, en
ayant démontré le « venir à soi » du sujet de l'homme (qui réalise l'esprit absolu),
aura démontré la genèse de la nature et le déroulement de l'histoire.

La source du système de Fichte est la « déduction transcendantale des

catégories » dans la Critique de la Raison pure de Kant, texte célèbre par son
obscurité. Kant croyait y avoir démontré que le Moi « prescrit ses lois à la
nature » 7; qu'il est donc l'auteur des lois de la nature. Cette déduction repose
sur la confusion de deux sortes différentes de « synthèse » : la synthèse fortuite
du Moi, réalisée par « l'imagination reproductrice » —- la mémoire — avec la
synthèse « d'après des concepts » de la construction mathématique, quand elle
est réalisée « dans mes pensées » (« in Gedanken »), grâce à l'imagination productrice,

la fantaisie constructrice. Par suite de cette confusion, Kant prétend que
le Moi réalise une « synthèse d'après des concepts » dans le multiple de l'expérience

(et non pas dans le multiple de ma fantaisie 1), et donc, crée les lois de la
nature (Idéalisme formel ou transcendantal).

Fichte confesse 8 qu'il n'a pas compris l'argumentation kantienne, mais
qu'il reprend sa conclusion par des raisons affectives (« aus Interesse », « mit
Affekt »). Seulement il décide de prouver que le Moi, en « se posant », ne crée

pas seulement les lois de la nature, mais l'objet total. Et ainsi, il fixe le programme
du système hégélien.

Et comme, par sa dialectique, Hegel peut « déduire » ce qu'il veut à partir
de ce qu'il veut, il est parfaitement capable de réaliser le programme fichtéen,
tout en réalisant, du reste, un programme théologique. Mais sa dialectique
consiste en deux confusions qui se réunissent à chaque « triple pas » du système :

une confusion de relations qui opère le passage de la « thèse » à « l'antithèse »,

et une confusion de concepts qui mène de « l'antithèse » à la « synthèse ».

Réponse : Les deux remarques de Mlle Aebi ont le mérite de nous inviter à

une lecture serrée — et critique — des textes. Ce qui est dit des confusions

1 16, 307.
2 10. 454-
3 16, 192.
4 16, 300 ; 210 ; 208.
5 16, 191.
6 Fichte : Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre, 1794, éd. Medicus,

F. Meiner, I, 275 sv. « Thesis », « Antithesis », « Synthesis » p. 309, 307.
7 Critique de la Raison pure, B 159 ; A 126, 127.
8 Fichte III, 54 ; 17.



378 GEORGES COTTIER

commises par Hegel me paraît juste. J'ai de mon côté signalé la reductio de
la contradiction à la contrariété. Mais il me semble que de telles critiques
doivent s'accompagner d'un effort pour saisir l'intention qui anime la pensée
de Hegel. Que le Dieu de Hegel soit proche de celui de Spinoza, c'est exact. Il
faut ajouter cependant à cela la volonté du philosophe de reprendre dans son
système certains grands thèmes de la christologie. Exact aussi me paraît ce qui
est dit du programme de Hegel repris de Fichte : voir à ce sujet l'écrit sur la
Différence des systèmes de Fichte et de Schelling.

M. Antoine de Saussure : Je ne crois pas que l'on puisse considérer les
êtres émanés de Dieu comme affectés en relation de, relativement au) du
Néant. — Le terme « Néant » et la notion de Néant ; autour de cela gravitent
les grandes équivoques (les osmoses de sens non équivoques) : le Rien, le Nichts
de J. Boehme, rappelé à propos de Hegel ; et, pour Hegel, le Néant opposé à
l'Etre (en passage au Devenir) etc.. et les subtilités de l'affirmation de l'Etre
par le Néant négateur, etc.. — Il convient de distinguer le « Néant de quelque
chose » et le « Néant-Néant ». — Le néant de quelque chose n'est pas néant : il
faut l'appeler absence. C'est ce que le zéro signifie. Il n'y a pas zéro, mais zéro

pommes. — Et ceci parce que la notion de Néant est captieuse ; c'est une notion
fausse. Il peut y avoir erreur mais non pas non-être, qui, pour moi, est le non-
exister (suivant Hegel en cela : Dieu c'est le Vivant). ¦— Il ne peut y avoir
Néant dès lors qu'il « y a » Etre : en effet, en logique et donc dans le conceptuel
déductif rationnel, ce Néant serait « limité par l'Etre », c'est-à-dire concerné

par l'Etre, et donc existant et non plus Néant. — La notion de Néant est une
création du conceptuel abstrait, comme le Fictif. — On rejoindra Spinoza :

« Il n'est pas douteux que, loin de considérer ce néant comme la négation de

tout être ils ne se le soient forgés comme quelque chose de réel » (in « Pensées

métaphysiques », Chap. X.). Et Kant, quand il pose que nous pouvons avoir une
notion de l'Etre, mais point au-delà ; ce qui met en doute (et même écarte) toute
investigation dans l'Affirmativité et la Négativité dans l'Etre. — Le Néant ne
peut donc même pas être nommé, ne signifiant rien. (J'ai relevé, en passant,
combien fortement Hegel avait ressenti la vertu limitative du concept.) —- Ces

brèves évocations concernent l'Abstrait lui-même, le conceptuel et sa « situation

» dans l'esprit : y entrer ici (je me suis exprimé ailleurs sur cela) déborderait
considérablement le point limite sur lequel porte mon objection. — Le R.P.
Cottier m'a répondu que « l'on peut bien nommer quelque chose qui n'existe
pas », si je l'ai bien compris. — Or c'est cela même que je ne crois pas possible
(et quoi que ce soit que l'on veuille signifier par : « quelque chose »).

Réponse : Bien sûr que le néant n'est pas. Mais nous avons besoin de ce
concept, forgé ad instar entis, pour analyser l'être que nous connaissons d'abord, et
qui est l'être contingent, lequel n'a pas en lui-même sa raison d'être et pourrait
sans contradiction être supprimé.

M. René Schaerer : La suppression du moyen terme est apparue de façon
impressionnante quand Parmenide tenta de réduire l'Etre à l'identité et quand
Heraclite prétendit le réduire à la contradiction. Jusqu'alors une relation de
contrariété régnait entre les choses d'ici-bas et en justifiait le devenir. Dire A A
(Parmenide), A non A (Heraclite), c'est réduire le devenir à une stabilité
contre laquelle Platon réagira par sa théorie du Non -Etre qui est sous un certain
rapport. Ainsi se trouve restituée à la pensée l'exigence d'un mouvement
progressif et d'une orientation par étapes vers le Bien. Les paliers de cette



LA DOCTRINE THOMISTE DES OPPOSITIONS 379

ascension sont les hypothèses. A l'immédiateté mystique des pensées parméni-
dienne et héraclitéenne fait place un itinéraire fondé, d'une part sur le jeu des
contraires inhérent à la dianoia mathématique, d'autre part sur un appel exercé

par l'exigence suprême du Bien : l'Etre devient dialectiquement pour nous.
Cette réhabilitation du moyen terme sera admise par la grande tradition

philosophique, Parmenide et Heraclite continuant à jouer un rôle eminent de
penseurs-limites ayant poussé jusqu'à l'absolu l'exigence de l'identité et de la
contradiction. « Je ne peins pas l'être, je peins le passage » écrira Montaigne,
devançant Hegel.

Cette idée de passage, érigée en exigence historique, prendra chez Hegel
une valeur absolue. Fait significatif, Hegel réagit contre le mysticisme romantique

de Schelling, qui prétend atteindre l'absolu « par un coup de pistolet »

comme Platon avait réagi contre Parmenide en substituant à l'ascension fulgurante

du char ailé (fr. i, Diels) une démarche progressive et pédagogique fondée
sur la succession graduelle des hypothèses. Ce qui était exigence de dianoia
mathématique chez Platon devient chez Hegel recours nécessaire à l'entendement,

au Verstand, contre l'intuitionnisme pur. Il arrive même ce fait assez
curieux que les idées de transition, de passage et de moyen terme s'arrogent
une valeur absolue et résorbent en elles les arrêts, les étapes. En ce sens l'hégélianisme

est à l'opposé de l'héraclitéisme : celui-ci annulait le moyen terme au
profit de la contradiction immédiate ; chez Hegel, tout est médium, tous les

points fixes tendent à se liquéfier dans la fluidité du passage. Mais, comme ce

passage retient en lui la totalité de son contenu, en assumant tout le négatif, en
« tenant fortement ce qui est mort », l'hégélianisme aboutit finalement à une
sorte d'héraclitéisme sublime, au « cercle des cercles » où l'aller et le retour, la
montée et la descente se résorbent l'une dans l'autre comme le haut et le bas,
l'amont et l'aval chez Heraclite. On aboutit à une inégalité égalisante, à la
« mouvante égalité de soi-même avec soi-même ».

Vous demandez en conclusion (question 6) pourquoi la négation a un sens
actif chez Hegel. Parce qu'elle est le moteur du mouvement au sens où, si l'on
veut et mutatis mutandis, l'opposition de la dianoia chez Platon est le moteur
de la dialectique. « Il faut assumer, écrit Hegel, le sérieux, la douleur, la
patience et le travail du négatif », mettre en œuvre « la puissance prodigieuse
du négatif », savoir « supporter ce qui est mort ». En ce sens l'hégélianisme est
un pantragisme théologique, qui implique Dieu dans le processus de négation.
Et pourtant, ce même hégélianisme est peut-être le système le plus optimiste
de l'histoire. « La philosophie doit nous amener à reconnaître que le monde
réel est tel qu'il doit être. » L'histoire universelle, c'est l'exécution continuelle
et sans faille du plan de Dieu. On est proche de l'amor fati nietzschéen. Le seul
négatif absolu, donc radicalement non actif, c'est l'arrêt, le « cadavre », « le Diable

» (Phénom. Préface I et III).
La médiation est donc plus ici qu'un facteur de continuité ; elle est la

substance du réel. Elle annule la distance plus sûrement que le renvoi de contraire
à contraire chez Heraclite ou l'identité des indiscernables chez Leibniz. Rien
ne saurait exercer de « freinage » sur elle, aucun objet, aucune étape. L'auto-
mouvement de la conscience se réalise en autosavoir.

Réponse : Je veux d'abord remercier M. Schaerer pour ses remarques
pertinentes et suggestives. Dans ce qu'il nous dit du « moyen terme », nous retrouvons
l'écho des méditations de « L'Homme antique ». Le parallèle entre Hegel et
Heraclite est très éclairant, de même que celui entre Hegel et Platon, bien



380 GEORGES COTTIER

qu'ici je sois incliné à davantage souligner les différences. Platon distingue
entre notre démarche progressive, notre itinéraire vers le Bien, tandis que chez

Hegel la Vernunft (plutôt que le Verstand) se confond avec le mouvement
même de la chose (der Gang der Sache). N'est-ce pas d'ailleurs ce que suggère
la remarque selon laquelle ici l'idée de passage tend à prendre une valeur absolue.

Il était important de souligner le pantragisme de Hegel. Dans la perspective que
j'ai adoptée, cet aspect est peu mis en évidence. Mais j'hésiterais à parler d'optimisme

pour l'amor fati, la soumission à la « nécessité » de l'histoire. Je ferais
des remarques semblables à propos de Nietzsche que vous évoquez. Quant au
rapprochement avec saint Thomas et le Révélé, je ne pense pas devoir le retenir,
car la doctrine des oppositions, inspirée d'Aristote, ne fait pas intervenir la
révélation.

J'ai également reçu une longue étude de J.-C. Piguet. Je n'y réponds pas,
car j'espère que nous pourrons lire ce texte imprimé bientôt.

M. Daniel Christoff : N'est-ce pas par la Nécessité que chez Hegel Etre et
Penser sont un et le même N'est-ce pas la Nécessité — vide, pauvreté —
qui fait toute la contradiction et la négativité dès la première position de l'être,
aussitôt non-être puisque indéterminé et vide — (qui est aussi (je) pense —
rien), puis la successive multiplicité toujours dans l'unité de l'être, jusqu'à la
plénitude de l'être auprès de soi Dès lors, Hegel pense voir avec plus de

conséquence que Schelling toute la création comme la Vie de Dieu et la traiter comme
devenir, temporel, et l'esprit objectif comme histoire. Hegel confond-il la
création, le devenir, avec l'engendrement éternel du Verbe et avec la procession
des hypostases Mais la nécessité qui lie la création est négativité, de telle
manière que, du point de vue de l'éternité, la création — et notamment l'histoire

— est comme l'inverse de la relation qui unit les hypostases. Ainsi se maintient,

par un même mouvement, mais inversé, la séparation entre l'éternel et
le temporel.

Réponse : Il est certain que la Nécessité (mais est-ce dans le sens de vide,
de pauvre est un concept central chez Hegel : il n'y a pas de savoir spéculatif
là où il n'y a pas saisie de la nécessité. Je dirais même que, puisque ce savoir
est savoir de la chose même, on pourrait le définir comme conscience de la nécessité.

Et je note que c'est également la définition que Hegel donne de la liberté.
L'engendrement du Verbe et la création sont deux moments, deux hypostases
successives dans le mouvement d'aliénation de l'Absolu vers l'Autre. L'altérité
est elle-même un moment au sein de l'unité qui est « réconciliation ». Dès lors
qu'il s'agit de l'Autre, il faut dire, à mon avis, que la négativité est déjà impliquée

dans la procession du Verbe.

Y. Chesni : Dans le processus dialectique, l'analyse et la synthèse, réelles ou à
la fois réelles et fondées dans le réel (mentales, par exemple), s'articulent entre elles
et avec la dialectique conflictuelle. L'analogie réelle et la classification, c'est-
à-dire une réaction consciente ou inconsciente à une analogie réelle, connotent
la composition de l'identité et de la différence ; elles constituent un cas particulier

de la dialectique analytique et synthétique. En un sens, la synthèse pourrait
parfois se passer d'analyse. La dialectique platonicienne des sens et de l'intelligence,

réservée aux animaux supérieurs et à l'homme, recoupe de différentes
façons les dialectiques conflictuelle, analytique et synthétique. Quant à la
« complémentarité » de N. Bohr et de F. Gonseth, il s'agirait d'une sorte de



LA DOCTRINE THOMISTE DES OPPOSITIONS 381

synthèse provisoire dans l'esprit d'aspects du réel diversement modifié par
certains de nos procédés d'analyse.

Lorsque deux atomes d'hydrogène et un atome d'oxygène se combinent
en échangeant deux électrons, ils procèdent à un acte conjoint, simultané,
d'analyse et de synthèse : en effet, la synthèse déclare la convenance mutuelle
des structures de valence chimique. Lorsque l'hydrogène brûle dans l'air,
l'oxygène est séparé de l'azote et, en un sens, l'analyse est plus marquée, plus
visible. L'hydrogène n'est pas seul à pouvoir être oxydé, ni l'hydrogène réduit :

les processus analytico-synthétiques déclarent alors l'analogie, ils sont classi-
ficateurs. Le chimiste à son tour analyse, synthétise, classe, par des opérations
réelles dans le tube à essais, à la fois réelles et fondées dans le réel dans sa pensée.
Lors des combinaisons successives, des propriétés nouvelles surgissent
brusquement ; celles des constituants précédemment isolés sont en partie masquées.
Des processus identiques ou analogues s'aperçoivent à des niveaux d'organisation

de plus en plus élevés, au point que le Père Teilhard a pu s'écrier : « c'est

en l'amour que se transforme, en s'hominisant, cette inter-sympathie obscure des

premiers atomes ou des premiers vivants. » Mais ce n'est là qu'un aspect de la
question.

D'une certaine façon, la vie procède à travers l'analyse, la synthèse, le
combat et la mort. Que la variation génétique ait lieu ou non exclusivement
au hasard, la lutte darwinienne pour la vie est un fait aussi peu contestable

que l'entraide, et son action sélective a sans doute été fondamentale. La nécessité

biologique de l'adaptation réciproque, d'une plus grande adaptation
réciproque, déroule ses conséquences, éclairant comme d'une nuance causale la loi
de complexité-conscience des Jackson et des Teilhard de Chardin. La réflexo-
logie pavlovienne, l'éthologie, la physiologie comparée du comportement nous
font apercevoir, avec les réactions innées ou apprises à des signes, une modalité
relationnelle analogique, analytique et classificatrice. La neurologie de l'enfant,
l'epistemologie génétique, la psychanalyse contribuent à leur tour à nous montrer

des conflits, des analyses, des abstractions, des synthèses, des analogies,
des classifications, conscients ou inconscients, réels ou à la fois réels et fondés
dans le réel, leurs interactions, leur rôle dans l'augmentation ou la manifestation
progressive de l'aptitude à comprendre l'ensemble, à situer les parties les unes

par rapport aux autres et vis-à-vis de l'ensemble et à se comporter en
conséquence, en un mot dans le progrès de la conscience vers la liberté d'universalité.

Pour Hegel et quelques philosophes voisins, la dialectique conflictuelle
coïncide parfois de la façon la plus évidente avec la dialectique analytique et
synthétique. Parfois aussi les rapports entre ces deux modalités dialectiques
sont moins clairs, ou plus diversifiés. Le processus triadique « thèse-antithèse-
synthèse », tant soit peu théorique aux yeux de Lénine, la « négation de la
négation », condamnée en 1938 par Staline comme malsonnante, réactionnaire
et sentant la contre-révolution, puis réhabilitée en tant que modalité « en
spirale » du progrès, ne sont exclusifs, au contraire, ni d'analyse, ni de conservation,
ni d'unification réelles ou à la fois réelles et fondées dans le réel. Aufheben
signifie aussi bien préserver et élever que nier ou abolir. La « négation créatrice »

est faite de destruction, de conservation et d'émergence. Les biens terrestres et
les biens maritimes sont d'abord déclarés exclusifs les uns des autres, la partie
ou l'aspect étant pris par erreur pour le tout, puis l'omission est reconnue. La
cueillette des fleurs empêche celle des fruits, la propriété privée des moyens de

production produit le socialisme, mais ce ne sont là que des moments successifs.



382 GEORGES COTTIER

d'une certaine façon contrastés, opposés, non dénués de conservation, peut-être
nécessaires, de processus par ailleurs unitaires. Plus profondément encore, on
entend dans le silence dialoguer la suffisance et l'infinitude, l'attachement à des
riens et le désir de tout, l'incomplétude et comme un pressentiment d'un devenir
sans limites, une tendance, une attraction ou une présence... On voit ou on
croit voir l'Alpha et l'Oméga, Dieu créer l'homme à son image et l'homme,
d'une certaine façon séparé, tendre non sans combats à s'unir à Dieu. Ou
encore le monde divinisé, échappant pour un temps ou à jamais au second
principe de la thermodynamique, en croissance, en organisation momentanées
ou perpétuelles, commencer et continuer à prendre conscience de soi dans
les animaux, dans les hommes, dans le peuple, dans les groupes subsidiaires,
dans l'état, dans le parti, dans Hegel, par un mouvement d'information
réciproque, pour ne pas dire de création réciproque, à la fois harmonieux et heurté,
du sommet à la base et de la base au sommet...

Autant que l'existence et que la nature du conflit, que son caractère
antagoniste ou non antagoniste (distinction récemment approfondie par Mao
Tsé-Toung), il peut être difficile d'affirmer son intériorité ou son extériorité,
son intériorisation ou son extériorisation, ou l'une et l'autre à la fois. En effet,
parler d'une différence ou d'une modification, d'une contradiction, d'une contrariété,

d'une opposition, d'une positivité ou d'une négativité, d'une présence
ou d'une absence, d'une apparition ou d'une disparition, d'une destruction,
d'une conservation, d'une composition, d'une substitution, d'une sublimation,
d'une émergence, c'est d'abord affirmer une certaine distinction des facteurs,
des aspects ou des moments, la réalité d'un niveau de développement, l'originalité

réelle d'une individualité en relations, l'unité réelle d'un processus en
rapport avec d'autres processus dans la totalité, si ce n'est avec Dieu ou en Dieu.
Le problème de « l'unité et de la lutte des contrastes », c'est d'abord celui du
réalisme de l'analyse et de la synthèse mentales, de celles-là mêmes qui
distinguent dans la « res universa » des unités, des parties d'unités et des conflits
réels.

Dans son exemple botanique, Hegel se place successivement au point de
vue de la distinction des moments et à celui de la vision du processus dans son
ensemble, de la vision du changement. On peut se demander si la synthèse,
ici, fait autre chose (ce serait déjà beaucoup) que déclarer le caractère erroné
d'une certaine réification des données de l'analyse. « Die Knospe verschwindet
in dem Hervorbrechen der Blüte, und man könnte sagen, dass jene von dieser
widerlegt wird... » : « Le bouton disparaît dans l'éclosion de la fleur, et on pourrait
dire que le bouton est réfuté par la fleur... » On peut faire une remarque analogue
au sujet de la synthèse d'aspects concomitants, aspects d'abord non reconnus
comme tels, c'est-à-dire d'abord non rapportés à l'unité d'un individu ou d'une
classe. Mais il y a d'autres façons d'approcher l'antique problème de l'unité et de
la multiplicité, de la permanence et du changement. Je viens d'en indiquer
quelques-unes. On trouvera d'autres détails dans mon prochain ouvrage :

« Réalisme dialectique. Introduction à une philosophie de la croissance ».


	La doctrine thomiste des oppositions en rapport avec la dialectique hégélienne

