
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1973)

Heft: 4

Bibliographie: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

J, B. Metz : Pour une théologie du monde. Traduit de l'aUemand par Théologie
Hervé Savon. Paris, Le Cerf, 1971, 184 p. (Cogitatio fidei, 57). contempo¬

raine
Le livre de Metz n'a pas besoin d'une recommandation spéciale vu que

l'édition originale (Zur Theologie der Welt, 1968) a déjà stimulé la réflexion
théologique et politique de beaucoup de milieux. L'ouvrage regroupe plusieurs
études et articles de l'auteur (professeur de théologie catholique à Münster,
disciple de K. Rahner), déjà publiés ailleurs. Ce regroupement permet une
certaine cohérence qui fait apparaître le but de Metz : fournir une réflexion
théologique fondamentale sur les problèmes que pose aujourd'hui le monde
« sécularisé, hominisé, historisé, mondain ». Les propos de Metz concernent
le rôle de l'incarnation pour la conception même de l'histoire et du monde,
ainsi que celui de l'eschatologie pour la conception de l'Evangile et de l'Eglise
dans ce monde, tout cela en vue d'une nouvelle définition de la foi face à l'avenir.
— Dans la mesure où nous sommes encore guidés par une compréhension
antique et médiévale du monde, « la mondanisation moderne du monde nous
rend religieusement perplexes» (p. 42). Au moment où nous comprenons que
l'incarnation met en pleine lumière la mondanéité du monde et son adoption
par Dieu en Jésus-Christ — raison historique de la sécularisation moderne —,
le monde devient radicalement un monde non-divin. Dieu domine l'histoire
en lui donnant son ultime fondement historique (p. 28) ; le salut se situe au
niveau de l'histoire, ce qui révèle le caractère eschatologique du monde (p. 30).
Mais Dieu serait-il l'Histoire Par conséquent, l'existence chrétienne ne se
réduit pas au « comme si » fortement souligné par l'existentialisme ; l'homme
croyant — et lui seul en est effectivement capable — « adopte le monde » à

son tour et trouve dans sa mondanéité même l'expression visible de l'amour
de Dieu en Jésus-Christ. Christianiser le monde, c'est le mondaniser (p. 58).
Etant donné le caractère totalement historique du monde, la foi doit s'affirmer
comme espérance, car, selon le message biblique, la définition du monde contient
la promesse ; il n'est pas salut et perdition à la fois, mais l'un ou l'autre (p. 62/63) •

De la sorte, l'eschatologie apparaît comme trait décisif de tous les énoncés
théologiques (p. 105) ; d'où la thèse de Metz, partagée par beaucoup d'autres:
« Le rapport entre la foi et le monde se laisse définir théologiquement à l'aide
du concept d'une eschatologie critico-créatrice ; une telle théologie doit être
en même temps une «théologie politique» (p. 106). Cette thèse, développée
dans cet ouvrage sous plusieurs de ses aspects, implique la « déprivatisation »

de la théologie et par là la critique des réalités sociales. Car le scandale comme
la promesse du salut sont publics (p. 132). — Un exposé aussi engagé et stimulant

que celui de Metz permet de mieux articuler certaines questions qui
subsistent. 1. Pourquoi croire et croire encore Ce n'est peut-être pas très évident
dans un monde mondain qui est le résultat d'une incarnation divine. Est-ce que
« la libre critique à l'égard de la société » constitue finalement la raison d'être
de la foi dont Metz parle constamment 2. Est-ce uniquement une théologie
eschatologique qui peut être une théologie politique en tant que théologie
critique La force qui s'inspire de l'avenir n'est-elle pas réelle dans la mesure
seulement où elle repose sur la promesse déjà accomplie

Klauspeter Blaser.



340 BIBLIOGRAPHIE

Spricht Gott in der Geschichte Mit Beiträgen von F. H. Tenbruck,
G. Klein, E. Jüngel, A. Sand. Freiburg - Basel - Wien, Herder,
1972, 198 p.

Cet ouvrage s'oppose d'une manière générale à la tendance de J. B. Metz
et d'autres, mais il ne répond pas directement aux questions critiques que
nous posons par ailleurs dans le compte-rendu de l'ouvrage de Metz. Que ce
soient le sociologue (Tenbruck), l'exègète catholique (Sand) ou encore les
héritiers de la tradition bultmannienne (Klein, Jüngel), les auteurs sont
unanimes à refuser la théologie dite « heilsgeschichtlich » et la réflexion socio-
politique au niveau des questions strictement théologiques. On connaît la thèse
de Klein selon laquelle la résistance de la Bible à toute idée d'une histoire du
salut est historiquement verifiable. L'argument repose évidemment sur la
conviction que l'histoire est exclusivement pécheresse. Klein ne nie pas que le
salut se manifeste à l'intérieur de l'histoire, mais il cherche à éviter toute
conception de Dieu parlant par l'histoire. Tenbruck, dans son article d'ailleurs
fort intéressant, estime devoir découvrir tout d'abord les conditions permettant
à l'homme une expérience religieuse. Comme Gehlen, Tenbruck définit l'homme
à partir de son agir. Le lieu et la fonction de la transcendance se situent là où
les comportements habituels de l'homme ne parviennent plus à surmonter
l'insécurité à laquelle son agir l'expose. Par contre, E. Jüngel demande une
concentration sur le centre et l'essence de la foi — « la foi pure » — sans trop
s'inquiéter de la condition humaine qui détermine la foi. « La foi chrétienne,
aujourd'hui comme en tout temps, tient entièrement à l'exigence de croire »

(dass geglaubt wird, p. 154). Mais il faut comprendre ce que l'on croit, sans
quoi la foi tournerait en superstition ; et il faut également qu'à partir de la
compréhension on regagne la foi, sans quoi celle-ci céderait la place à la déraison.
Dans la situation actuelle de l'Eglise et de la théologie ces extrêmes se touchent.
— Si l'exposé de Jüngel ne convaincra pas de leurs torts les partisans de ce qu'il
qualifie lui-même la « théologie moraliste », il contient cependant une formule
qui pourrait rendre service dans les débats actuels : « Gottes Sein ist im Kommen »

(p. 174 ; variante du titre Gottes Sein ist im Werden, livre de Jüngel sur K. Barth).
Cette formule retient l'eschatologie comme catégorie fondamentale de la
réflexion théologique sans pour autant négliger son enracinement dans la
christologie et dans l'anthropologie. On regrette un peu qu'un auteur aussi lucide
et brillant puisse parler de la « foi pure » en évitant une discussion réelle avec
la théologie historico-politique. Il devrait être possible de prendre en considération

ses arguments d'une façon plus positive. Klauspeter Blaser

Paul Tillich : Le fondement religieux de la morale. Préface de Roger
Mehl. Introduction et traduction de Fernand Chapey. Paris, Le
Centurion, 1971, 236 p.
Paul Tillich explique lui-même son projet, il veut contribuer au dépassement

du conflit périmé qui oppose une éthique déterminée par la raison à une éthique
déterminée par la foi. La grande leçon de cet ouvrage, c'est la démonstration
que la requête éthique jaillit du cœur même de la vie dont l'auteur montre le
contenu par l'analyse des données des expériences humaines. Il fait la démonstration

que la religion se nourrit de l'existence éthique et que la morale reste
ouverte à l'appel de l'Etre nouveau proposé par le Christ. Le souci fondamental



BIBLIOGRAPHIE 347

de Tillich est de permettre à l'homme de devenir une personne à l'intérieur
d'une communauté ; une personne qui doit pouvoir réaliser les potentialités
qui sont en elle. Or pour en arriver à cette réalisation, une règle de conduite
est nécessaire à la vie de l'homme, elle se caractérise par l'amour qui en devient
ainsi le principe ultime, englobant la lutte pour la justice sociale. — Le livre
est divisé en quatre parties : x. la morale et son dépassement ; 2. Personne
éthique et valeur ; 3. christianisme et marxisme ; 4. une nouvelle image de
l'homme. Cet ouvrage regroupe des conférences données par Tillich entre 1941
et 1959 et peuvent toutes être retrouvées dans le troisième volume des Gesammelte

Werke de Paul Tillich publiées par 1'Evangelisches Verlagswerk à Stuttgart.

Mais il faut remercier Fernand Chapey de rendre accessible aux lecteurs
de langue française la pensée de Tillich en ce qui concerne l'éthique.

Marcel Fallet.

Eberhard Jüngel : Il battesimo nel pensiero di Karl Barth. Torino,
Claudiana, 1971, 165 p.

La libreria Claudiana publie dans un petit volume très accessible l'étude du
professeur Jüngel sur le baptême dans la pensée de Karl Barth. (Karl Barths
Lehre von der Taufe- ein Hinweis auf ihr Probleme. Zürich, E.V.Z., 1968.)
On sait que sur ce point, dans l'espace d'une vingtaine d'années, la pensée du
grand théologien a fortement évolué. La traduction du texte de Jüngel, due à

Eugenio Rivoir, me semble excellente. Elle est précédée d'une substantielle
étude de Franco Giampiccoli qui expose avec une clarté remarquable les thèses
nouvelles de Barth sur le baptême. Cet exposé permet de comparer les nouvelles
thèses aux anciennes et de comprendre les critiques que Jüngel adresse à Barth.
Si du point de vue de la terminologie et de la logique ces critiques sont
pertinentes, Jüngel n'en accepte pas moins l'essentiel des conclusions de Barth. Le
baptême n'est pas un sacrement mais une réponse de l'homme à l'invite
miséricordieuse et libératrice de Dieu. Le pédobaptisme ne s'accorde pas avec la
théologie du Nouveau Testament. Les réserves faites par Barth à la théologie
des Réformateurs sur le baptême des enfants sont confirmées par l'ouvrage de
Gastaldi sur l'anabaptisme : les Réformateurs admirent a priori le baptême
des enfants et cherchèrent à le justifier ensuite. Lydia von Auw

Francesco Geremia, O.S.M. : / primi due capitoli della « Lumen
gentium ». Genesi ed elaborazione del testo conciliare. Roma, Maria-
num, 1971, 168 p.

Les deux premiers chapitres de « Lumen gentium » abordent des thèmes
importants d'ecclésiologie. Vatican II a libéré la théologie catholique de
certaines craintes lorsqu'elle étudiait des sujets délicats. Ainsi, par exemple, on
lisait souvent avec crispation i" Petri, 2 : 9, inquiets de mettre en péril le sacerdoce

ministériel. Vatican II a dominé les réserves inspirées par la polémique
antiprotestante. De même, l'exhortation de Paul à Timothée concernant la
garde du dépôt (I Tim. 6 : 20), le Concile ne l'adresse pas seulement à la hiérarchie

mais encore à tout le Peuple de Dieu, puisque les Pères ont suivi la remarque
de cet évêque : « Le sujet de la tradition ne s'identifie pas simplement avec le



348 BIBLIOGRAPHIE

magistère. En effet, toute l'Eglise n'est pas seulement passive mais encore
active dans la transmission du dépôt de la foi» (p. 110). On pourrait signaler
un progrès analogue dans la question de la situation des non-catholiques par
rapport au Corps mystique. Pie XII encore considérait les « frères séparés »

comme « ordonnés » au Corps du Christ. Vatican II proclame une incorporation
« imparfaite ». Mais ce jugement inspiré par l'attention exclusive aux « moyens
de salut » devrait être complété par une vue plus profonde. En effet, une
communauté protestante vivant d'une manière plus évangélique qu'une paroisse
catholique est davantage « Peuple de Dieu » que cette dernière, qui néglige les
dons reçus. L'ouvrage de F. Geremia évoque bien cette évolution de la théologie

catholique. Georges Bavaud.

René Laurentin : Réorientation de l'Eglise après le troisième Synode.
Paris, Le Seuil, 1972, 384 p.
Ce nouveau livre de René Laurentin est une analyse méthodique et lucide

du dernier Synode romain d'octobre 1971, analyse faite en fonction des objectifs
et de la vocation de cette assemblée d'évêques, « instituée pour donner acte
à la collégialité » (p. 250). — Du côté des objectifs, les débats, consacrés au
Sacerdoce ministériel et à La Justice dans le Monde, ont abouti à des textes dont
l'auteur souligne l'immaturité. Dans le premier texte, l'affirmation des principes
doctrinaux l'a emporté sur l'étude préparatoire concernant la crise du clergé
et sur les questions pastorales : économie de l'information ; doctrine, d'abord ;

problèmes pratiques ensuite. « Ainsi se trouvait encouragée la dissociation du
doctrinal et du pastoral, ainsi que le postulat selon lequel la doctrine serait un
ordre de principes indépendant des réalités vécues. » (p. 15). De plus la question
du célibat et de l'ordination d'hommes mariés polarisa toute la discussion.
On vit alors une majorité de Pères se rallier aux thèses du cardinal Höffner
soucieux avant tout de confirmer la foi et les institutions moins sur l'Evangile
que sur une idéologie et des principes abstraits. « Ainsi le Synode, écrit René
Laurentin, s'est-il attaché à confirmer le principe du célibat comme loi et cadre
sans prendre en considération la chasteté qui est l'essentiel. » (p. 302). Il n'en
demeure pas moins vrai que la voie d'approche en ce qui concerne la justice dans
le monde était bien différente. Etant donné l'urgence du problème, la justice dans
le monde étant, selon le rapporteur du second projet, « la seule voie pour instaurer
la paix» (p. 151), «l'approche concrète des réalités humaines prit le pas sur
l'abstraction » (p. 150). La contribution d'experts laïcs de la valeur de Barbara
Ward avait facilité cette nouvelle orientation. Et l'abbé Laurentin de penser
que si l'on eût commencé par là, « on eût évité, ipso facto, bien des crispations
et des étroitesses qui avaient compromis la marche et la crédibilité du Synode »

(p. 150). Enfin, en ce qui concerne le rapport du cardinal Felici sur le projet
d'une Constitution de l'Eglise, « c'est peut-être là que le Synode a le mieux
répondu à sa fonction consultative » (p. 189). — Si l'on aborde maintenant la
question de la vocation de cette assemblée d'évêques, René Laurentin estime

que la collégialité s'est en quelque sorte pétrifiée et qu'il n'y a pas eu de débat
véritable au dernier Synode. La majorité de l'assemblée, soucieuse d'identifier
ses désirs à ceux du Souverain Pontife, a pris des décisions qui la libéraient de
toute responsabilité. Il en est résulté un renversement de la tendance réformiste
qui s'était manifestée depuis le Concile. L'élection du conseil synodal, avec un
nouveau leader en la personne du cardinal Höffner, « révéla de manière éclatante
la victoire de ceux qui avaient voulu confirmer l'Eglise et non la réformer »



BIBLIOGRAPHIE 349

(p. 205). —Au terme de son analyse, l'auteur se demande «où va l'Eglise».
L'évidence du raidissement constaté au Synode d'octobre 71 s'inscrit dans un
contexte général dont la tendance n'est plus à l'accélération, mais au freinage,
à la conservation du patrimoine humain que l'on gaspille. Ce moment d'arrêt
nous oblige à un effort d'humilité permettant seul une « résurgence évangélique

» et « une reconversion de la doctrine à la vie ». « La distorsion, aujourd'hui
criante, entre fidélité et sincérité » (p. 309) ne peut être dépassée, conclut René
Laurentin, que dans un retour aux sources de la Révélation, à la Personne
du Christ, agapè de Dieu. Dominiçjue Rev.

Gottlob Frege : Ecrits logiques et philosophiques. Introduction et Philosophie
traduction de Claude Imbert. Paris, Le Seuil, 1971, 236 p. contempo-
(L'Ordre philosophique.) raine
Ce recueil contient les écrits suivants, parus entre 1879 et 1925 : Que la

science justifie le recours à une idéographie. Sur le but de l'idéographie. Fonction
et concept. Sens et dénotation. Concept et objet. Compte rendu de la Philosophie
der Arithmetik I de Husserl. Qu'est-ce qu'une fonction Recherches logiques :
la pensée, la négation, la composition des pensées. — Frege rompt avec tout
psychologisme. Ce qui l'intéresse, ce n'est pas « l'acte subjectif de penser »,

mais bien « le contenu objectif » qui se trouve être « la propriété commune de
plusieurs sujets » (p. 108). Il prend ainsi parti pour l'autonomie d'une sphère de
la pensée, irréductible à toute production ou représentation d'un sujet. Il y a
des lois de l'être vrai (p. 170). On les rencontre partout (p. 69). Récusant toute
thèse d'un sujet logique, créateur de sens (p. 38), l'auteur précise : « la subsomp-
tion d'un objet sous un concept est la reconnaissance d'une relation préexistante

» (p. 145). — La pensée de Frege naît d'un double refus 1) l'objet des

mathématiques n'est pas de l'ordre des choses physiques, mais 2) il ne saurait
se réduire à quelque production ou existence subjectives. Un double refus et
une affirmation, celle d'un monde logique. Dès lors, faire œuvre de logicien,
ce sera, pour Frege, entrer dans un type de langage. Différent des langues
naturelles. Mais langue néanmoins, avec toute la multiplicité des rapports que
cela suppose, rapports selon lesquels les pensées sont liées les unes aux autres
(p. 67). — Les recherches linguistiques modernes doivent beaucoup à Frege,
cette double notation en particulier : a) les lois mises en oeuvre par le logicien
constituent dès l'abord un monde spécifique, 6) il n'y a de pensée qu'à l'inté
rieur de cette sphère, de ses règles et de ses servitudes. Ou, si l'on préfère, il
n'y a pas de pensée en deçà ni au-delà du langage : on pense toujours déjà
« dans les mots » (p. 64). L'épitaphe, d'ailleurs, l'indiquait : Aber ist das Denken
nicht ein Sprechen Pierre Gisel.

Jeanne Delhomme : L'impossible interrogation. Paris, Desclée, 1971,
219 p. (L'Athéisme interroge).
Il y a des philosophes qui écrivent mal, et il y en a qui écrivent trop bien.

Cette dernière faute est impardonnable, car les jongleries de la lettre n'obscurcissent

pas la pensée, elles la tuent. A lire certains ouvrages publiés aujourd'hui
en langue française, on se prend d'aversion pour les propositions subordonnées
et l'on souhaiterait une cure momentanée de petit-nègre. J'ai du respect pour
Madame Delhomme et je suis peiné de dire que la seule interrogation que j'aie



350 bibliographie

trouvée dans son livre est celle que son style m'a infligée au cours de ces deux
cents pages. Certes j'ai perçu des idées suggestives à travers cette broussaille,
et la force du dessein général m'est apparue par instants. Il s'agit d'une analyse
critique discernant des niveaux d'expression, précisant la validité des concepts,
fixant des points de repère et s'achevant sur cette affirmation : « Dieu n'est
donc pas un concept problématique, il n'est pas un concept du tout ». Mais la
végétation s'est vite refermée sur moi et je n'ai pu atteindre en son manoir la
belle au bois dormant. Puisse le prince charmant tenter l'aventure et la réussir.
Je ne puis ici que dire ma déception et pousser un cri d'alarme.

Rene Schaerer.

A. Caturelli : La filosofia en la Argentina actual. Buenos Aires,
Editorial sudamericana, 1971, 373 p. (II Congreso nacional de
filosofia).
Temas de filosofia contemporanea. Buenos Aires, Editorial
sudamericana, 1971, 279 p. (II Congreso nacional de filosofia).
Ces deux ouvrages précèdent la publication intégrale des actes du IIe congrès

national de philosophie qui a été récemment organisé en Argentine. Ils
indiquent clairement, me semble-t-il, les limites entre lesquelles une réflexion
originale peut actuellement se développer dans la partie sud — la plus
européenne — de ce qu'on a pris l'habitude d'appeler l'Amérique latine. — D'une
part, le secrétaire général du IIe congrès, le D1 Alberto Caturelli, nous offre une
analyse détaillée de tout ce qui a été écrit par des philosophes en Argentine
depuis sa découverte par les Espagnols. Il désire nous montrer ainsi comment
« cette nouvelle Europe qui s'étend du Tropique jusqu'au centre du Pôle sud,
cherche, parfois désespérément, sa propre expression philosophique, s'appuyant
sur la capacité d'introversion et d'intériorisation de ses habitants (page 19) ».

Cette intention est-elle remplie dans le recueil où d'éminents (parfois très jeunes)
philosophes argentins font le point sur les thèses dominantes de la philosophie
contemporaine Si l'on considère la qualité de ces 18 contributions, la réponse
serait sans doute affirmative. Par contre, si l'on retient comme critère principal
le caractère « national » qui domine dans ce IIe congrès, notre réponse est beaucoup

plus incertaine. D'autre part, ces contributions nous semblent avoir été
écrites comme si leurs auteurs étaient toujours à Paris, à Fribourg en Brisgau... ou
à Rome. Seul Enrique T. Dussel a le courage de rompre cet européocentrisme
afin de réfléchir aux implications métaphysiques des thèses du pédagogue Paulo
Freire et de ses disciples. PlERRE FuRTER.

Centro Rural Universitario de Treinamento e Açâo Comunitària de
Pernambuco (CRUTAC-Pe) : Presença da Universidade no interior.

Recife, Universidade Federal de Pernambuco, 1971, 141 p.
et ül.

Le gouvernement du Brésil estime que les étudiants doivent se rendre utiles
pendant leurs études aux communautés déshéritées de l'intérieur du pays.
Ils effectuent donc des séminaires « extra muros » d'un mois dont ce livre donne
quelques exemples. L'idée est ingénieuse, mais ce texte ne nous dit rien sur les
résultats effectifs et encore moins sur l'évaluation de cette expérience.

Pierre Furter.



BIBLIOGRAPHIE 351

Philosophische Theologie im Schatten des Nihilismus : Mit Beiträgen
von W. Weischedel, G. Noller, H. G. Geyer, W. Müller-Lauter,
W. Pannenberg, R. W. Jenson, hrsg. von J. Salaquarda. Berlin,
W. de Gruyter, 1971, 205 p.

W. Pannenberg : Gottesgedanke und menschliche Freiheit. Göttingen,
Vandenhoeck und Ruprecht, 1972, 128 p. (Sammlung Vandenhoeck).

En 1962, le philosophe allemand Wilhelm Weischedel, dans un article
devenu important, s'interrogea sur la possibilité d'un renouveau de la théologie
philosophique à l'époque du nihilisme. C'est le thème des deux livres présentés
ici. Weischedel définit la tâche philosophique de la manière suivante : interroger
si radicalement tout ce qui est, que tout devienne problématique (fraglich).
Cette procédure suppose cependant l'expérience préalable de la Fraglichkeit
de l'existence. Le philosophe sera inévitablement confronté avec le néant qui,
étant la destruction de la philosophie, signifie en même temps la perte de Dieu.
Dans l'ombre du nihilisme, la philosophie et la théologie philosophique semblent
devenir absurdes. Les conséquences de cette situation pourraient être ou le
suicide (Camus), ou la fuite dans une foi (théologie de la révélation), conséquences
que Weischedel rejette en insistant sur la radicalité de l'interrogation philosophique.

Elle implique toutefois un Grundentschluss, une « décision première »

où la liberté entre en jeu : on se décide à continuer le travail philosophique,
sans quoi on aurait abandonné le principe même de ce travail. La reprise
éventuelle du thème de Dieu dans de telles conditions se justifie précisément par la
Fraglichkeit universelle : « Dieu » en serait l'origine (le Herkommen der
radikalen Fraglichkeit, p. 46). — Les thèses de Weischedel, qui marquent le début
d'une nouvelle phase dans la pensée philosophico-théologique récente, ont
provoqué de vives réactions auxquelles il a essayé de répondre (1967). Toute
cette discussion, menée en son temps dans la revue « Evangelische Theologie »,

a été recueillie dans ce livre et complétée d'une introduction par J. Salaquarda.
La lecture de ces textes sera utile pour mieux comprendre la vision de Weischedel
récemment développée dans son ouvrage « Der Gott der Philosophen » (1971).
Elle est indispensable pour une initiation au débat actuel concernant la question
de Dieu, débat dont témoigne aussi le second petit livre recensé ici. — Son
auteur, Wolfhart Pannenberg, est connu des lecteurs de la Revue par une
contribution parue ici en 1968 (« Christliche Theologie und philosophische Kritik »),

reproduite avec d'autres articles dans ce recueil. Pannenberg a d'abord mis en
question la théologie dominante par une approche nouvelle du problème de
l'histoire par rapport à la révélation ; mais dès le début la recherche d'une
nouvelle conception a été accompagnée de la quête d'une « théologie
philosophique » (chez Pannenberg, ne s'agit-il pas plutôt d'une philosophie théologique

Il cherche à concevoir un « Gottesgedanke » qui serait scientifiquement
défendable et élucidé. Pannenberg partage ce souci avec Weischedel, même si
ses arguments sont assez différents. Face à la critique athée (de quel athéisme
s'agit-il précisément et face à la concentration anthropologique en philosophie
et en théologie depuis Kant, l'auteur ne s'en tient pas à « la révélation » ou à
« l'irrationalité d'affirmations purement kérygmatiques ». Contrairement à une
théologie de simples postulats, il plaide la cause de la théologie classique dans
la mesure où celle-ci pensait devoir se justifier devant la réflexion philosophique.
Partant de l'héritage de Hegel qui, selon l'auteur, « a démontré la foi chrétienne
et le Dieu du christianisme comme condition permanente de la liberté moderne »,



352 BIBLIOGRAPHIE

Pannenberg ne peut et ne veut pas non plus renoncer à l'importance décisive
de la subjectivité moderne pour la notion de Dieu. C'est pourquoi il lui cherche
un fondement anthropologique (Offenheit, Fraglichkeit, Angewiesenheit). Ainsi
la question philosophique relative à Dieu se résume-t-elle finalement à la question

du sens et des conditions de la liberté humaine — d'où le bien-fondé du
langage théologique sur la réalité de Dieu. Si, en effet, la théorie philosophique
réussit à montrer que la liberté ne peut exister et être pensée qu'à partir de
« Dieu » qui en est le fondement, l'athéisme devient anachroniqne_en même
temps que la vue portant exclusivement sur l'humanité de Jésus (théologie
de la mort de Dieu, Herbert Braun, etc.) Mais : « Aller Begriff bleibt hier blosser
Vorgriff » (p. m). Dieu n'est révélé qu'à la fin, comme totalité du monde et de
son sens. On rejoint ici la thèse connue de Pannenberg, thèse qui permet par
ailleurs la mise en question de toute affirmation définitive. — Si nous admirons
l'extraordinaire clarté de l'auteur et si nous apprécions une grande partie
de ses critiques perspicaces à l'égard de la théologie contemporaine, nous restons
cependant réservés en ce qui concerne l'entreprise d'une telle théologie
philosophique et sa possibilité même. Sans parler de certains présupposés, deux
questions en tout cas mériteraient d'être revues : la nécessité, la place et la
fonction de la sotériologie d'une part, et la transformation du monde (sa
perfectibilité, p. 76) d'autre part. Mais les vues de Pannenberg constituent
incontestablement un défi. Une alternative comme celle de Weischedel pourra-t-elle
y répondre Klauspeter Blaser.

J.-J. Daetwyler : Sciences et Arts. Neuchâtel, La Baconnière, 1972,
219 p. (Langages).

Quelles sont les structures communes de ces deux « modes de connaissance »,

selon les termes de l'auteur Le lecteur se jette à corps perdu dans la lecture.
Mais l'art, créant le particulier à partir de l'universel, reste subjectif, alors que
la science, procédant de la démarche inverse, est objective. Structures circulaire
et linéaire, symétrie et dissymétrie, énergie, réhabilitation du corps et du
symbolisme, que d'approches intéressantes en soi L'entreprise est-elle trop vaste,
les exemples trop abondants — Je ne sais, je déplore seulement que M. Daetwyler

ne se soit pas davantage interrogé sur l'art comme moyen de connaissance
objective... Anne Gilliéron.

Imprimerie La Concorde, Lausanne (Suisse)


	Bibliographie

