
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1973)

Heft: 4

Artikel: À Eduard Schweizer, à l'occasion de son soixantième anniversaire : le
salut dans les écrits de Luc : essai

Autor: Bovon, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381021

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381021
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


A Eduard Schweizer, à l'occasion de son soixantième anniversaire

LE SALUT DANS LES ÉCRITS DE LUC
ESSAI *

A notre avis, les études contemporaines consacrées à l'oeuvre de
Luc conduisent les exégètes dans une série d'impasses1. Préciser le
nombre et la nature de ces apories sera notre premier but. Indiquer
quelques issues possibles, à titre d'hypothèse, sera le second.

Luc insiste sur la notion de salut plus que les autres évangélistes 2.

Il rattache explicitement ce salut à la venue et à la personne de Jésus
de Nazareth (Actes 4 : 12). Mais il ne nous dit pas clairement si c'est
la vie, la mort ou la résurrection de Jésus-Christ qui nous sauve. En
particuher, le sens de la mort du Christ est mal défini (l'idée d'expiation

recule). Comment dépasser dès lors notre première aporie, cette
omniprésence du salut en Jésus-Christ et cette quasi-absence du
sacrifice expiatoire

* Exposé présenté à l'Institut œcuménique de Bossey, le 23 novembre
1972, dans le cadre du XXIe semestre du Centre universitaire d'études
œcuméniques.

1 Voici quelques titres récents d'études lucaniennes marquantes : H.
Conzelmann : Die Mitte der Zeit. Studien zur Theologie des Lukas, Tübingen, 1954
(5e éd., 1964) ; E. Haenchen : Die Apostelgeschichte, neu übersetzt und erklärt,
Göttingen, 1956 (6e éd., 1968) ; TJ. Wilckens : Die Missionsreden der
Apostelgeschichte. Form- und traditionsgeschichtliche Untersuchungen, Neukirchen, 1961
(2e éd., 1963) ; J. C O'Neill : The Theology of Acts in its Historical Setting,
London, 1961 (2e éd., 1970) ; H. Flender : Heil und Geschichte in der Theologie
des Lukas, München, 1965 (2e éd., 1968) ; Studies in Luke-Acts. Essays presented
in Honor of Paul Schubert, ed. L. E. Keck and J. L. Martyn, New York, 1966 ;

J. Dupont: Etudes sur les Actes des apôtres, Paris, 1967; LH. Marshall:
Luke : Historian and Theologian, Exeter, 1970 ; J. Kodell : « La théologie de
Luc et la recherche récente», Bulletin de Théologie biblique 1, 1971, p. 119-149;
L'Evangile de Luc. Problèmes littéraires et théologiques. Mémorial Lucien Cerfaux,
éd. F. Neirynck, Gembloux, 1973. Le lecteur trouvera une bibliographie plus
ample dans l'état de la question sur les études consacrées à la théologie des
Actes des apôtres que nous préparons depuis quelques années.

2 Sur la sotériologie lucanienne, cf. H. Conzelmann, op. cit. (cf. n. 1) ;

J. Dupont : « Le salut des Gentils et la signification théologique du livre des
Actes», New Testament Studies 6, 1959-1960, p. 132-155, repris in: op. cit.
(cf. n. 1), p. 393-419 ; H. Flender, op. cit. (cf. n. 1) ; I. H. Marshall, op. cit.
(cf. n. 1), p. 77-215 ; M. Rese : Alttestamentliche Motive in der Christologie des
Lukas, Gütersloh, 1969 ; L(uise) Schottrof : « Das Gleichnis vom verlorenen
Sohn », Zeitschrift für Theologie und Kirche 68, 1971, p. 27-52.



LE SALUT DANS LES ECRITS DE LUC 297

Deuxième aporie : Comme nous venons de le signaler, Luc
rattache le salut à la personne de Jésus de Nazareth. Il ne se lasse pas
de nous dire que Jésus est le Sauveur et que Dieu nous sauve par
l'intermédiaire de son fils ». Mais comment, selon Luc, ce salut
s'opère-t-il concrètement Comment l'évangéliste comprend-il cette
sentence de Jésus : « En effet, le Fus de l'homme est venu chercher et
sauver ce qui était perdu » (Luc 19 :10) Qu'en est-il - pour le dire
brièvement - de l'appropriation subjective du salut par les croyants

Il y a une troisième aporie qui tient aux liens qui se tissent entre
l'histoire et l'eschatologie ou, si Ton veut, entre l'histoire et la
révélation, ou encore entre le récit historique (l'œuvre de l'Evangéliste,
c'est-à-dire Luc-Actes) et la parole du salut (le kérygme). Comment un
théologien qui prône à ce point, nous le verrons, le salut par l'écoute
d'une parole peut-il en même temps écrire deux livres de caractère
historique, qui, de l'aveu de leur auteur (Luc 1:4), doivent offrir aux
lecteurs une garantie de la valeur du kérygme Quelle est la relation
entre les \o-foi par lesquels les lecteurs ont été catéchisés (kérygme
dont Jésus-Christ est le centre) et la otriTriorç ou narration (Luc i : i)
qui embrasse sans doute toute l'histoire du salut, du moins ce qui est
raconté de Luc 1 : 1 à Actes 28 : 31 2

Il y a une dernière aporie : Luc paraît supposer que le message du
salut ne varie pas. Il a certes été prêché par des êtres différents, par
Jésus avant Vendredi-Saint, par les apôtres depuis Pâques ; mais,
pour Luc, malgré la variété des prédicateurs, il s'agit d'un seul et
même évangile (la Formgeschichte a montré la marque kérygmatique
des récits consacrés à Jésus). Comment expliquer dès lors qu'en fait,
du moins formellement, le contenu du message ait changé Dans
l'Evangile de Luc, en effet, les discours de Jésus traitent du royaume
de Dieu, sans distinction des mondes temporel et spirituel, ou des

espaces terrestre et céleste. Ils invitent les disciples à changer non
tant de foi que de vie. Dans les Actes des apôtres, en revanche, Jésus
devient le contenu du message ; ou, plus exactement, la résurrection
du Christ qui a pénétré dorénavant les espaces célestes constitue le cœur
de l'évangile. Les croyants y sont appelés à changer non tant de vie
que d'espérance. Est-ce à dire que l'horizon socio-politique du Jésus de

l'Evangile ait cédé la place, dans les Actes, à un espace céleste du

1 Cf. Luc 2 : 30-32 ; 5 : 32 ; 19 : 10 ; Actes 4 : 12 ; 15 : 11. De nombreux
manuscrits insèrent la phrase suivante entre Luc 9 : 55 et 9 : 56 : « Et il leur
dit : Vous ne savez de quel esprit vous êtes. Le Fils de l'homme n'est pas venu
pour perdre les vies (vjjuxdc) des hommes mais pour les sauver. »

2 Cf. la riche bibliographie consacrée au prologue de l'Evangile signalée
par H. Schürmann : Das Lukasevangelium. Erster Teil. Kommentar zu Kap. 1: 1-
9:50, Freiburg-Basel-Wien, 1969, p. 1, n. a. Nous en retenons: G. Klein:
« Lukas î : 1-4 als theologisches Programm », in Zeit und Geschichte. Festschrift
für R. Bultmann, hrsg. v. E. Dinkler, Tübingen, 1964, p. 193-216.



298 FRANÇOIS BOVON

Christ Ressuscité Faut-il donner raison à H. Flender et à D. Solle 1

à propos de la préoccupation sociale de l'Evangile et suivre H. Conzelmann

2 au sujet de la perspective spirituelle des Actes des apôtres
Nous retrouvons ici, sous une forme plus nuancée, le vieux problème
du contenu de l'Evangile : royaume de Dieu ou personne de Jésus-
Christ

Nous nous proposons d'analyser dans l'ordre chacune de ces
apories et de tenter brièvement de les lever.

1. Le sens de la mort de Jésus-Christ

Luc utilise le verbe owZeiv plus de trente fois dans son œuvre,
öumipfa dix fois, awTripiov trois fois, öujtiip trois fois pour Jésus (Luc
2 : 11 est la seule attestation de ce terme appliqué à Jésus dans les

Evangiles synoptiques) 3. Deux exemples montrent la faveur de Luc
pour le vocabulaire et le thème du salut :

Dans le récit consacré au ministère de Jean-Baptiste, Luc reprend
le texte de Marc 1 en l'adaptant. Marc citait Mal. 3 et Es. 40 (messager

avant-coureur et voix dans le désert). Luc cite lui aussi Es. 40,
mais il prolonge intentionnellement la citation pour parvenir au
verset 5 d'Es. 40 que Marc ne mentionnait pas. Or, le contenu de ce
verset 5 d'Es. 40 est le suivant : « Et toute chair verra le salut de
Dieu.» Arrivé à ce point du texte d'Esaïe, Luc, comme plusieurs
auteurs l'ont noté 4, s'arrête : il a mentionné le salut imminent lié
à la personne de Jésus-Christ (Luc 3 : 4-6).

1 Cf. H. Flender : Die Botschaft Jesu von der Herrschaft Gottes, München,
1968 ; D(orothee) Solle : « Pour ou contre une théologie politique », Bulletin
du Centre protestant d'Etudes (Genève) 24, 1972, fascicule n° 2, p. 5-14.

2 Cf. l'ouvrage signalé à la n. 1 ainsi qu'un commentaire des Actes : H.
Conzelmann : Die Apostelgeschichte erklärt, Tübingen, 1963. L'auteur ne fait pas
siennes les thèses théologiques de Luc qu'il tente de détecter.

3 awZeiv : Luc 6 : 9 ; 7 : 50 ; 8 : 12, 36, 48, 50 ; 9 : 24, 24, 55-56 (cf. supra
p. 297, n. 1) ; 13 : 23 ; 17 : 19 ; 18 : 26, 42 ; 19 : 10 ; 23 : 35, 35, 37, 39 ;

Actes 2:21, 40, 47; 4 : 9, 12 ; 11 : 14; 14 : 9; 15 : 1, n ; 16 : 30, 31 ; 27 : 20, 31.
òiaadjZEtv : Luc 7 : 3 ; Actes 23 : 24 ; 27 : 43, 44 ; 28 : 1, 4.
ÈKOujZeiv : Actes 27 : 39 (variante ; èSuJrjai de èEuuGew, pousser dehors, est

sans doute une leçon préférable à èKffiîioai).
aiD-rripia : Luc 1 : 69, 71, 77 ; 19 : 9 ; Actes 4: 12 ; 7 : 25 ; 13 : 26, 47 ; 16 : 17 ;

27 : 34-
(JuuTripiov : Luc 2 : 30 ; 3 : 6 ; Actes 28 : 28.
CJiDTrip : Luc 1 : 47 (pour Dieu) ; Luc 2 : 11 ; Actes 5: 31 ; 13 : 23 (pour Jésus).
4 Cf. T. Holtz : Untersuchungen über die alttestamentlichen Zitaten bei Lukas,

Berlin, 1968, p. 37-39 (Holtz s'intéresse peu aux répercussions théologiques de
cette adjonction) ; M. Rese, op. cit. (cf. n. 2), p. 170 et 177 ; ainsi que la
Traduction œcuménique de la Bible, Edition intégrale, Nouveau Testament, Paris,
1972, p. 201 (Luc 3, 6 n. k). En revanche, H. Schürmann, op. cit. (cf. supra,
p. 297, n. 2), p. 161, estime que la citation d'Es. 40 a été amplifiée avant
l'intervention rédactionnelle de Luc.



LE SALUT DANS LES ECRITS DE LUC 299

On peut découvrir un phénomène semblable dans le récit de la
Pentecôte (Actes 2). Pierre cite Joël 3 pour expliquer la diffusion
d'Esprit saint sur les disciples réunis. Il poursuit pourtant la citation
de Joël au-delà de ce qui est nécessaire : la mention de phénomènes
apocalyptiques (soleil transformé en ténèbres et lune en sang) ne
convient pas à la situation. Il accepte cette incohérence pour parvenir
au verset 5a de Joël 3 : «Et quiconque invoquera le nom du Seigneur
sera sauvé. » Il s'arrête alors à cette phrase qui lui tient à cœur en
excluant le verset 5b de Joël 3 dont la résonance est trop particuiariste ».

Il ne serait pas difficile de montrer que l'Evangile de l'enfance
(Luc 1-2) est saturé d'expressions sotériologiques : rappelons-nous le

Magnificat qui place Dieu à l'origine du salut 2, le Benedictus qui
précise que Dieu offre le salut par l'intermédiaire du Messie
davidique 3, le cantique de Siméon qui s'achève par ces mots : «Mes yeux
ont vu ton salut, celui que tu as préparé à la face de tous les peuples,
lumière de révélation pour les nations et gloire de ton peuple Israël »

(Luc 2 : 30-32). Ce salut s'accomplit par Jésus-Christ qui est
explicitement appelé le Sauveur par les anges de Noël : « Aujourd'hui dans
la ville de David, un Sauveur vous est né qui est le Christ, le Seigneur »

(Luc 2 : 11). Pour décrire le début du ministère de Jésus, Luc compose
une scène qui confirme ce lien étroit entre le salut et Jésus : dans la
synagogue de Nazareth, Jésus prétend accomplir l'oracle de salut
d'Es. 61 : « L'Esprit du Seigneur est sur moi ; il m'a oint pour apporter

la bonne nouvelle aux pauvres, pour proclamer aux captifs la
délivrance, aux aveugles la vue... » (Luc 4 : 18) 4.

Comment expliquer dès lors que la notion de salut n'intervienne
pas dans le contexte de la crucifixion Pourquoi Luc insiste-t-il si peu
sur la mort rédemptrice du Christ Pourquoi confère-t-il une valeur
salvifique à la seule vie de Jésus, plus particulièrement à la
prédication et à la résurrection du Nazaréen S'agit-il, comme on l'a dit,
du triomphe d'une théologie de la gloire

De fait, on ne lit que deux allusions à la valeur expiatoire de la
croix dans les cinquante-deux chapitres de l'œuvre de Luc : l'une dans
le récit de l'institution de la Cène : Luc 22 : 20 (encore s'agit-il du
texte long dont l'authenticité n'est pas incontestée) 5 ; l'autre dans

1 Cf. M. Rese, op. cit. (cf. n. 2), p. 45-66 ; et J. Dupont, art. cit. (cf. n. 2),

p. 144-146, repris in : op. cit. (cf. n. 1), p. 407-409.
2 Luc 1 : 46-55.
3 Luc 1 : 68-79.
4 Cf. J. Dupont, art. cit. (cf. n. 2), p. 141-144, repris in : op. cit. (cf. n. 1),

p. 404-407 ; et E. Grässer, A. Strobel, R. C. Tannehill et W. Eltester :

Jesus in Nazareth, Berlin-New York, 1972.
5 Cf. les travaux de H. Schürmann sur les textes eucharistiques lucaniens :

H. Schürmann : Der Paschamahlbericht Lk. 22 : (7-14) 15-18, Münster, 1953 ;

Der Einsetzungsbericht Lk. 22: 19-20, Münster, 1955; Jesus Abschiedsreden
Lk. 22 : 21-38, Münster, 1957 et Le récit de la dernière Cène (Luc 22 : 7-38), Le
Puy-Lyon, 1966.



300 FRANÇOIS BOVON

une formulation d'aUure traditionnelle insérée dans le discours de
Paul à Milet : l'apôtre invite les anciens d'Ephèse à paître l'Eglise que
Dieu a acquise par son propre sang (ou, autre traduction, par le sang
de son propre fils) (Actes 20 : 28) ».

Beaucoup d'exégètes ont noté ce recul de la notion d'expiation par
la mort du Christ dans la pensée de Luc 2. Ce recul est d'autant plus
frappant que les discours christologiques du début du livre des Actes,
centrés sur la mort et la résurrection de Jésus, comprennent toujours
cette mort comme le triomphe du péché des hommes et jamais comme
le sacrifice prévu par Dieu.

Malgré certains exégètes, nous estimons que Luc ne nie pas la
valeur expiatoire de la mort de Jésus. Une analyse serrée du récit
lucanien de la Passion permet de conclure que la mort de Jésus est la
mort du juste mis au rang des injustes, pour que les injustes - c'est-à-
dire nous - puissent rejoindre le cortège des justes. Une citation
d'Es. 53 (Es. 53 joue un rôle certain dans Luc), en Luc 22 : 37 y tient
une place importante 3. Jésus y déclare : «Je vous dis que ce qui a été
écrit doit s'accomplir en moi : « Et U a été compté parmi les iniques
(âvopoi) ».» Cette citation donne un sens à tout le drame de la Passion
qui en paraît sinon privé. Sur la croix, le Fils de l'homme poursuit
donc son œuvre de salut : il cherche et sauve ce qui est perdu (cf.
Luc 5 : 31 et 19 : 10).

Pourquoi Luc néglige-t-il néanmoins de dire explicitement ce

qu'il croit profondément Pourquoi parle-t-il si peu de la mort salvifique

de Jésus s'U y croit si fort Une réponse, qui reste certes
hypothétique, se présente à l'esprit : Luc refuse de transformer le message
de la croix en un Evangile de la grâce bon marché, en une rédemption
mécanique qui épargnerait à l'homme la décision de la conversion et
de la foi. Il veut que l'homme paie le prix, qu'il sache ce qu'il en
coûte d'être sauvé. Pour cette raison, il laisse volontairement dans
l'ombre la portée rédemptrice de la croix. La parabole de l'enfant
prodigue confirme peut-être cette interprétation : on y voit le fils cadet
prendre seul et à son propre compte (sans appui christologique) la
décision de retourner vers son père.

Cette participation de l'homme à son salut n'équivaut pourtant
pas à un salut par les œuvres. La structure des écrits de Luc (où

1 Cf. J. Dupont : Le discours de Milet, testament pastoral de saint Paul
(Actes 20: 18-36), Paris, 1962, p. 182-197.

* Par exemple, U. Wilckens, op. cit. (cf. n. 1), p. 216 ; et J. D. Kaestli :

L'eschatologie dans l'œuvre de Luc, Genève, 1969, qui signale des références à
Ph. Vielhauer, H. Conzelmann, E. Käsemann et E. Haenchen.

3 Nous rejoignons ici l'opinion de M. Rese, op. cit. (cf. n. 2), p. 154-164.
Cet auteur ne parvient pas toutefois à expliquer l'importance de cette citation
face aux réticences de Luc à signaler la valeur salvifique de la croix.



LE SALUT DANS LES ÉCRITS DE LUC 30I

l'Evangile précède les Actes) exclut l'idée d'un mérite humain. Dieu
prend l'initiative et offre le salut. Le chapitre i de l'Evangüe de Luc
reprend comme un refrain le thème de la miséricorde de Dieu qui a
pitié de son peuple ». Le ministère de Jésus se place sous le signe de
cette initiative du Sauveur : ainsi, avant la parabole du fils prodigue,
qui n'est pas cherché par son père, lisons-nous les deux paraboles de
la brebis et de la drachme perdues qui sont cherchées avec amour ».

Si Luc intègre la notion de salut dans sa pensée théologique, c'est
donc moins pour en due la gratuité que pour en signifier le caractère
dialogai.

2. Que signifie être sauvé

Mais qu'est-ce que ce salut offert par Dieu, réalisé par Jésus-
Christ et saisi par l'homme Dans l'Evangile, on voit certes Jésus
guérir ici ou là quelques malheureux 3 : mais en quoi sont-ils sauvés
Et comment pouvons-nous dire que les autres, ceux qui sont au seul
bénéfice des paroles de Jésus 4, sont sauvés eux aussi La même
question se pose à la lecture du livre des Actes 5. On pourrait sans
doute dire : ils sont sauvés de la damnation éternelle, ils peuvent
échapper à la colère de Dieu. Mais ces thèmes, qui préoccupent
l'apôtre Paul, n'ont pas l'air de tourmenter Luc. On pourrait aussi

supposer : ils sont sauvés de la domination du péché et de l'emprise
du diable. Mais les thèmes de l'esclavage sous l'empire du péché, de
la loi et de Satan jouent un rôle secondaire chez Luc6.

1 Cf. les mentions de l'IXeoç de Dieu dans Luc 1 : 50, 54, 58, 72, 78. Dans
l'introduction à son premier recueil d'articles (Gott und Mensch, Gesammelte
Aufsätze, Tübingen, 1965, p. 1 ss), E. Haenchen discute le problème de la
gratuité du salut et celui de la rétribution chez Luc.

2 Luc 15 : 3-7 et 8-10.
3 Les guérisons à Capernaum et dans les environs (Luc 4 : 31-41 ; 5 : 12-

26 ; 6 : 6-11) ; la guérison du serviteur du centenier de Capernaüm (Luc 7:1-10);
la résurrection d'un jeune homme à Naïn (Luc 7 : 11-17) ; la guérison du
possédé au pays des Gergéséniens (Luc 8 : 26-39) ; la guérison d'une femme et la
résurrection de la fille de Jaïrus (Luc 8 : 40-56) ; la guérison d'un enfant
possédé (Luc 9 : 37-43) ; la guérison d'un hydropique (Luc 14 : 1-6) ; la guérison
des dix lépreux (Luc 17 : 11-19) ; la guérison d'un aveugle à Jéricho (Luc 18 :

35-43)-
4 Mentions ou présentations de prédication : Luc 4 : 16-30, 31-32, 42-44 ;

20 : 1 ; 21 : 37-38.
5 Description typique de prédication : Actes 2 : 14-41 ; récit caractéristique

de guérison : Actes 3 : 1-10.
6 Pour la loi, cf. Actes 13 : 38-39 dans un sermon explicitement attribué à

Paul ; et Actes 15:10 dans le discours de Pierre à la conférence de Jérusalem.
Quant à Satan ou au diable, à la suite de son échec face à Jésus lors des tentations

(Luc 4 : 1-13), il disparaît de la scène pour resurgir épisodiquement : il
entre dans Judas (Luc 22 : 3), passe au crible les disciples durant la passion de
Jésus (Luc 22 : 31), remplit le cœur d'Ananias (Actes 5:3) et tient entre ses
mains le magicien Elymas (Actes 13 : 10). Quelques affirmations générales ont
trait à la victoire de Jésus ou de la prédication apostolique sur Satan, dominateur

des hommes : cf. Luc 10 : 18 ; Actes 10 : 38 ; 26 : 18.



302 FRANÇOIS BOVON

Notons-le d'emblée, ce serait une échappatoire de prétendre que le
salut est une grandeur future et que le ministère de Jésus comme celui
des apôtres consiste uniquement à promettre le salut. L'usage
philologique prouve que, pour Luc, le salut est présent ». L'évangéliste
est certes conscient de l'aspect encore partiel de la rédemption. Le
salut doit encore parvenir à sa plénitude : « Lorsque ces choses
commenceront à se réaliser, alors redressez-vous et levez vos têtes, car
votre rédemption (àiroXuTpuiaiç) est proche.» (Luc 21:28). Même
partiel, le salut est néanmoins présent. La question subsiste : qu'est-
ce que ce salut

Luc nous dit en fait peu de chose sur le salut présent. Il préfère
en signaler les conditions : du côté de Dieu, l'envoi de Jésus-Christ
(schéma de l'histoire du salut) ; du côté de l'homme, la conversion (le
schéma de la ueTdvoia qui inclut la prédication de Jésus, puis ceUe des

apôtres; l'écoute de la parole ; la foi face à Jésus et à ses signes ;

le retour sur soi-même devant l'envoyé de Dieu qui cherche les

hommes, en particulier devant la croix ; le mouvement vers Dieu enfin
face à l'acte rédempteur final, la résurrection de Jésus).

Luc nous exphque aussi comment se vit le salut, quelles en sont les

implications religieuses, sociales, famüiales et économiques. Luc préfère

donc nous due comment le salut se vit plutôt que ce qu'il est.
On remarque ici encore que la pensée lucanienne ne s'arrête ni à ce

que le salut peut avoir d'égoïstement individualiste, ni à la manière
dont il peut être passivement consommé.

Sur le salut comme communion avec Dieu, comme présence de
Dieu en nous, comme hbération de tous les esclavages, comme
participation au corps du Christ, Luc reste discret, voire silencieux. Tout
a l'air de se résumer à une présence de l'Esprit saint en l'homme et à

une participation à la vie de la communauté locale 2. C'est peu de

mots, mais, pour Luc, c'est beaucoup de joie. C'est un grand gain :

le salut en effet inclut la gratitude (Luc 17 :11-19), la joie (Actes

1 Cf. Luc 19 : 9 : arîpepov <ju)Tr|p{a tiû oî'kiu toûtiu èyéveTO. Le verbe aCUZew est
utilisé à l'infinitif présent (Actes 27 : 20), à l'indicatif parfait (Luc 7 : 50 ; 8 : 48 ;

17 : 19 ; 18 : 42), au subjonctif, à l'impératif et à l'infinitif aoristes (Luc 8 : 12 ;

19 : 10 ; Actes 2 : 40 ; 15 : 11, par exemple). Dans ces trois derniers emplois, il
a un sens présent ou passé selon le contexte. Le verbe apparaît aussi au futur,
mais il ne vise pas alors la fin des temps, mais l'instant imminent de la
rencontre avec Jésus ou de la conversion (Luc 8 : 50 ; Actes 2 : 21 ; 11 : 14 ; 16 : 31).
Le participe présent oi öwZouevoi (Luc 13 : 23 ; Actes 2 : 47) pourrait avoir un
sens futur dans la mesure où cette forme peut exprimer une action inachevée
qui se développe. Si tel était le cas — ce qui nous paraît invraisemblable —
Luc ne situerait pas l'achèvement de l'action dans un avenir aussi éloigné que
la parousie.

2 On sait le rôle de l'effusion de l'Esprit saint dans la sotériologie lucanienne
(cf. Actes 2 : 38 par exemple). L'appartenance à l'Eglise locale est conçue
comme une mise au nombre des sauvés (cf. Actes 2 : 47).



LE SALUT DANS LES ECRITS DE LUC 3O3

13 : 52), la paix (Actes 10 : 36) ; il se vit dans la prière (Luc 11: 5-8)
et l'hospitahté (Actes 10 : 48 ; 16 : 15).

On pourrait mentionner ici trois éléments supplémentaires : la
connotation grecque du titre Sauveur (encore qu'elle soit contestée par
certains), la portée physique de certains emplois du verbe sauver (par
exemple Luc 1 : 69 ss.) et les nombreux usages du même verbe et de

ses composés dans le récit où Paul et ses compagnons échappent au
naufrage (cf. Actes 27: 20, 31, 34, 39 (cf. supra p. 298, n. 3), 43, 44;
28:1-4). Ces trois facteurs nous permettent-ils de conclure que Luc envisage

le salut de manière assez matérielle comme le fait d'échapper à un
danger, à un accident, à une maladie, à une infirmité ou à la mort
grâce à l'intervention d'un Sauveur bienveillant La façon dont le
thème théologique du salut au nom de Jésus-Christ est greffé en
Actes 4 sur le récit de la guérison du mendiant de la Belle Porte
oriente, nous semble-t-U, notre attention dans une autre direction.
Aux yeux de Luc, le salut ne se ramène pas à une guérison ou à un
rétabUssement physiques. Même s'il exprime de telles rescousses par
le verbe sauver, Luc entend témoigner dans son œuvre d'un salut aux
dimensions d'une tout autre ampleur. Les cas de salut physique ont
une fonction symbolique : ils Ulustrent le salut éternel que Luc est

contraint, faute de mieux, de raconter sur le mode historique et par
voie analogique.

3. La relation entre le salut et l'histoire

Pour Luc, le salut ne s'identifie pas à l'histoire (la formule « Heil
als Geschichte » » ne correspond pas parfaitement à la pensée de Luc).
Vue par les yeux d'un témoin neutre et objectif, l'histoire ne se

transforme pas en révélation de Dieu ou de l'Esprit-Saint. Cela dit,
il faut reconnaître que, pour Luc, comme pour certaines traditions
bibUques, si le salut n'est pas l'histoire, il a une histoire. Qu'est-ce
que cela signifie

Jésus-Christ n'est pas la fin de l'histoire, le non prononcé sur le
développement historique. Il est au contraire l'aboutissement d'une
histoire et le commencement d'une autre. Il est la Mitte der Zeit ».

Mais qu'est-ce qui se passe dans ce miheu de l'histoire Nous pouvons
le noter tout de suite, il se passe une histoire. Le milieu de l'histoire
n'est pas un point, il a une durée. Mais cette histoire qui dure est
différente des autres ; eUe est spécifique, irréductible à toute expU-

1 Tel est le titre d'un ouvrage de O. Cullmann : Heil als Geschichte.
Heilsgeschichtliche Existenz im Neuen Testament, Tübingen, 1965 (traduction
française, sous un titre qui correspond mieux à la théologie de Luc : Le salut dans
l'histoire. L'existence chrétienne selon le Nouveau Testament, Neuchâtel, 1966).

2 Tel est le titre de la monographie de H. Conzelmann signalée à la n. 1.



304 FRANÇOIS BOVON

cation autre que théologique : cette différence, c'est précisément ce
qui échappe à l'histoire ; il s'agit, dans une certaine mesure, de l'eschatologie,

de la révélation, ou, mieux, en termes lucaniens, de Dieu qui
intervient. Pour les hommes du XXe siècle, cette conception paraît
difficilement acceptable. Pour l'homme antique, il n'y a rien là
d'anormal : à son avis, l'histoire a toujours un fil conducteur, un sens ;

elle est toujours liée à une méta-histoire, comme la nature est
indissociable de la méta-physique ». La seule question qui se pose alors
est celle de la nature de ce sens de l'histoire et non pas ceUe de la
réaUté de ce sens. Certaines œuvres d'historiens antiques insistent sur
le développement d'un destin ou d'une nécessité ; d'autres, sur les
velléités ou les caprices des dieux ; d'autres enfin, sur la volonté des
hommes. Suivant la tradition historiographique de l'Ancien Testament,

Luc prétend que le Dieu vivant intervient dans la vie des

hommes.

Que fait ce Dieu dans l'histoire Il faut oser le dire : il n'en
infléchit pas le cours au point que les hommes deviennent des marionnettes

2. Il ne prend pas non plus les traits d'un destin ou d'une
nécessité 3. Il interpelle par la parole et par le geste, par des discours
énigmatiques (paraboles), par des messages surprenants (kérygme) et
par des signes. Ce n'est pas encore le salut ; c'en est la condition, du
point de vue de Dieu. Pour que le salut se réalise, il faut que l'homme
fasse retour sur lui-même : qu'il remonte par la pensée et la
conscience, sa propre histoire, pour orienter dorénavant sa vie autrement

et changer ainsi le chemin de l'histoire par sa propre existence
éthique.

Chacun à sa façon, Dieu et l'homme font l'histoire, ou une histoire,
celle du peuple de Dieu.

Rôle de Dieu et fonction de l'homme : de la convergence de ces
deux forces résulte un état que Ton peut appeler le salut, un salut
dans l'histoire. Cela se réalise, avons-nous vu, lorsque le schéma de la
conversion individuelle rejoint celui de l'histoire du salut.

Il ne s'ensuit pas que Luc soit pietiste. Car tout n'est pas dit,
tout n'est pas joué quand Dieu et l'homme se sont rencontrés dans
une convergence interpersonnelle et spirituelle. Le salut, iUustré par
la commensalité et la communion eucharistique, a des imphcations

1 Cf. M. Dibelius : « Die Reden der Apostelgeschichte und die antike
Geschichtsschreibung», Sitzungsberichte der Heidelberger Akademie der
Wissenschaften, Philos.-Hist. Kl., 1949/1, Heidelberg, 1949, repris in: Aufsätze zur
Apostelgeschichte, 4. Aufl., Göttingen, 1961, p. 120-162.

2 Contre E. Haenchen, op. cit. (cf. n. 1), p. 307-308.
3 Contre S. Schulz : « Gottes Vorsehung bei Lukas », Zeitschrift für die

neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der älteren Kirche 54, 1963,
p. 104-116.



LE SALUT DANS LES ÉCRITS DE LUC 305

sociales. Les sommaires des Actes le prouvent (cf. Actes 2 : 42-47 par
exemple) ».

La vie des croyants et la parole de Dieu forment donc les deux
niveaux d'une même histoire. Ces deux niveaux ne coïncident pas
encore. A la fin des temps, le kérygme rejoindra alors l'histoire pour
se fondre dans l'éternité.

Mais jusque-là, U est normal que la Parole et l'histoire ne se
confondent pas. L'une ne va certes pas sans l'autre, mais l'une et l'autre
ne font pas encore un. Dès lors, il est normal, il est nécessaire que la
diégèse (&vrjTno-iç) que compose Luc (Luc 1:1) se distingue du
kérygme. Cette narration historique n'est pas un péché, contrairement
à ce que pensait Franz Overbeck2. Car il ne s'agit pas de rendre
historique ce qui ne saurait l'être. Il s'agit de décrire le lieu où le
salut trouve son insertion. Loin d'éliminer la proclamation elle-même,
Luc distingue simplement la diégèse qu'il écrit des paroles (\6~roi) que
les chrétiens ont entendues et qui les ont conduits à la conversion et
à l'Eglise : par cette distinction, légitime à son époque, Luc se

distingue de Marc, par exemple 3.

4. Le contenu de la parole

Nous parvenons ainsi à la dernière aporie : le contenu de la parole,
dans l'Evangile, serait le royaume de Dieu et, dans les Actes, la
personne de Jésus-Christ. En fait, il ne faut pas forcer la différence,
car, pour Luc, le royaume est indissociable de la personne de Jésus.
En Luc 17 : 21 Jésus dit que le royaume est au miheu de vous (èvToç

ùpûiv) : il est là, parce que Jésus est là. Or Jésus n'est pas, aux yeux de

Luc, le Messie au sens où le judaïsme l'attendait. Le royaume de ce
Messie n'est pas le royaume politique de Juda maintenant rétabli dans
sa grandeur. La mort de Jésus est là pour décevoir les espérances

1 Cf. Ph. H. Menoud : La vie de l'Eglise naissante, Neuchâtel, 1952
(réimpression en livre de poche en 1969) ; P. Benoit : « Remarques sur les sommaires
de Actes 2 : 42 à 5 », in : Aux Sources de la tradition chrétienne. Mélanges
M. Goguel, Neuchâtel, 1950, p. 1-10 ; H. Zimmermann : « Die Sammelberichte
der Apostelgeschichte », Biblische Zeitschrift 5, 1961, p. 71-82 ; T. W. Manson :

Ethics and the Gospel, London, i960 (réimpression 1962), p. 69-86 ; J. Dupont :

« La communauté de biens aux premiers jours de l'Eglise (Actes 2 : 42, 44-45 ;

4 : 32, 34-35) ». in : op. cit. (cf. n. 1), p. 503-519.
2 « Es ist das eine Taktlosigkeit von welthistorischen Dimensionen, der

grösste Exzess der falschen Stellung, die sich zum Gegenstand gibt. Lukas
behandelt historiographisch, was keine Geschichte und auch so nicht
überliefert war. » F. Overbeck : Christentum und Kultur. Gedanken und Anmerkungen

zur modernen Theologie. Aus dem Nachlass hrsg. v. C. A. Bernouilli,
Basel-Stuttgart, 1919 (reprint 1963), p. 78 s., cité par Ph. Vielhauer : « Zum
'Paulinismus' der Apostelgeschichte », Evangelische Theologie 10, 1950-1951,
p. 14, repris in : Aufsätze zum Neuen Testament, München, 1965, p. 25.

3 Cf. W. Marxsen : Der Evangelist Markus. Studien zur Redaktionsgeschichte
des Evangeliums, 2. Aufl., Göttingen, 1959, p. 77 ss.



306 FRANÇOIS BOVON

messianiques nationalistes. On se rappeUe la déception des disciples
d'Emmaüs : « Nous espérions qu'il serait celui qui allait déhvrer
Israël» (Luc 24:21). Il s'agit bien du royaume de Dieu, mais son
messie n'est pas un roi de gloire terrestre : « Alors, il leur ouvrit
TinteUigence pour comprendre les Ecritures, et il leur dit : C'est comme
il a été écrit : le Christ souffrira et ressuscitera des morts le troisième
jour et on prêchera en son nom la conversion et le pardon des péchés
à toutes les nations à commencer par Jérusalem » (Luc 24 : 45-47). Le
royaume de Dieu, dans l'Evangile, a certes des composantes sociales,
mais il ne peut se ramener à une expérience politique.

Inversement, le message christologique des Actes ne se limite pas
à la proclamation d'une réalité spirituelle détachée des contingences
historiques. Jésus-Christ, sa résurrection et son nom sont au centre
du kérygme des Actes, mais on ne saurait insister unilatéralement sur
la nature spirituelle de cette Seigneurie, au mépris de ce qui est
concret, historique et matériel.

Certes, la notion de royaume se sclérose (comme elle le fait dans
toute la littérature chrétienne de la fin du Ier siècle) ». Ce déclin
correspond peut-être à un souci apologétique : dissocier le
christianisme des mouvements révolutionnaires zélotes qui avaient été aux
origines de la première guerre juive (66-70 après J.-C.) et montrer que
le christianisme était inoffensif politiquement2. Ainsi s'exphque le
soin que prend Luc de faire coexister l'Eglise et la culture gréco-romaine

3, le salut et l'existence bourgeoise des chrétiens de la deuxième
et troisième génération (Luc succombe même à un certain snobisme
quand il s'intéresse à la conversion des dames de la bonne société).
Mais Luc ne va pas jusqu'à confondre la paix de Dieu, si importante
dans le discours missionnaire de Luc 10, avec la pax romana. Si Luc
n'a pas les inquiétudes apocalyptiques de Jean, l'auteur du dernier
hvre de la Bible, il ne défend pas non plus la théorie d'Eusèbe qui
ouvrira au IVe siècle l'ère constantinienne. La foi chrétienne s'inscrit
dans l'histoire, mais non pas à la façon d'une superstructure idéologique

destinée à des gens qui maintiennent un genre de vie païen. Ceux
qui adhèrent au Christ, ceux que Luc appelle indifféremment les

croyants ou les sauvés, forment à l'intérieur de la société d'alors un

1 Cf. R. Bultmann : Theologie des Neuen Testaments, 3. Aufl., Tübingen,
1958, p. 79 ss.

2 Cf. à ce sujet les thèses contestées (cf. le compte rendu de E. Trocmé
dans la Revue d'Histoire et de Philosophie religieuses 50, 1970, p. 326-327) que
développe l'ouvrage posthume du professeur Ch. Masson : L'Evangile de Marc
et l'Eglise de Rome, Neuchâtel, 1968, particulièrement le chapitre 2 intitulé
« Un évangile dépolitisé » (il s'agit de l'évangile de Marc).

3 J. Dupont: « Aequitas Romana», Recherches de Science religieuse 49,
1961, p. 354-385, repris in : op. cit. (cf. n. 1), p. 527-552, a bien montré l'attrait
de Luc pour le droit romain. Cette admiration n'était cependant pas sans bornes.
Luc n'identifiait pas l'ordre romain au dessein de Dieu.



LE SALUT DANS LES ÉCRITS DE LUC 307

groupe social à part : non pas loin du monde, ni confondu avec le
monde. Ils constituent plutôt un groupe social qui prétend offrir une
solution de rechange au mode de vie d'alors : un contre-modèle qui
n'est pas inoffensif. En résolvant entre eux et pour eux les
problèmes économiques et sociaux qui les concernent, les croyants ont un
rayonnement dans la société d'alors. Ils partagent leurs biens et,
malgré les distinctions sociales, acceptent de franchir certains seuils et
de s'asseoir à la même table. Ils offrent aux autres ce nouveau régime,
cette vie dans le salut ».

Voua, brièvement présentées, quelques solutions aux apories que
nous avons évoquées au début. Luc ne les a pas formulées logiquement

: U ne rédige pas un écrit théologique, mais une histoire. Il
espère néanmoins que cette histoire confirmera les croyants dans leur
salut et conduira les autres hommes à la rencontre du Sauveur.

Ces solutions que nous offrons à titre d'hypothèse ont un dénominateur

commun : la tension vivante et dynamique entre le don de
Dieu et la responsabuité humaine, entre le geste d'amour de Dieu et
la manière dont l'homme y répond hbrement. Peu enclin à disserter
académiquement sur la nature du salut, Luc s'interroge sur la manière
dont Dieu le fait surgir et dont les EgUses en vivent.

François Bovon.

1 Cf. l'article de J. Dupont signalé à la p. 305, note 1.


	À Eduard Schweizer, à l'occasion de son soixantième anniversaire : le salut dans les écrits de Luc : essai

