Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1973)

Heft: 4

Artikel: A Eduard Schweizer, & I'occasion de son soixantiéme anniversaire :
salut dans les écrits de Luc : essai

Autor: Bovon, Francgois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381021

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381021
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

A Eduard Schweizer, 4 I'occasion de son soixantiéme anniversaire

LE SALUT DANS LES ECRITS DE LUC
ESSAT *

A notre avis, les études contemporaines consacrées a 1’ceuvre de
Luc conduisent les exégétes dans une série d’impasses?. Préciser le
nombre et la nature de ces apories sera notre premier but. Indiquer
quelques issues possibles, a titre d’hypothése, sera le second.

Luc insiste sur la notion de salut plus que les autres évangélistes 2.
Il rattache explicitement ce salut a la venue et a la personne de Jésus
de Nazareth (Actes 4 : 12). Mais il ne nous dit pas clairement si c’est
la vie, la mort ou la résurrection de Jésus-Christ qui nous sauve. En
particulier, le sens de la mort du Christ est mal défini (I'idée d’expia-
tion recule). Comment dépasser deés lors notre premiére aporie, cette
omniprésence du salut en Jésus-Christ et cette quasi-absence du
sacrifice expiatoire ?

* Exposé présenté a 1'Institut cecuménique de Bossey, le 23 novembre
1972, dans le cadre du XXTe semestre du Centre universitaire d’études cecu-
méniques.

1 Voici quelques titres récents d’études lucaniennes marquantes : H. Con-
ZELMANN : Die Mitte der Zeit. Studien zur Theologie des Lukas, Tiibingen, 1954
(5¢ éd., 1964) ; E. HAENCHEN : Die Apositelgeschichte, neu iibersetzt und evkldvt,
Gottingen, 1956 (68 éd., 1968) ; U. WILCKENS : Die Missionsreden der Apostel-
geschichte. Form- und tvaditionsgeschichtliche Untersuchungen, Neukirchen, 1961
(22 éd., 1963) ; J.C. O'NEILL : The Theology of Acts in its Historical Setting,
London, 1961 (2¢ éd., 1970) ; H. FLENDER : Heil und Geschichte in dev Theologie
des Lukas, Miinchen, 1965 (2¢ éd., 1968) ; Studies in Luke-Acts. Essays presented
in Honor of Paul Schubert, ed. L. E. Keck and J. L. Martyn, New York, 1966 ;
J. DuroNT: Etudes sur les Actes des apbives, Paris, 1967; 1. H. MARSHALL :
Luke : Historian and Theologian, Exeter, 1970 ; J. KopELL : « La théologie de
Luc et la recherche récente», Bulletin de Théologie bibligue 1, 1971, pP. 119-149;
L’Evangile de Luc. Problémes littévaires et théologiques. Mémorial Lucien Cerfaux,
éd. F. Neirynck, Gembloux, 1973. Le lecteur trouvera une bibliographie plus
ample dans 1'état de la question sur les études consacrées a la théologie des
Actes des apotres que nous préparons depuis quelques années.

2 Sur la sotériologie lucanienne, cf. H. CONZELMANN, op. cit. (cf. n. 1);
J. DuponT : « Le salut des Gentils et la signification théologique du livre des
Actes», New Testament Studies 6, 1959-1960, p. 132-I55, Tepris in: op. cit.
(cf. n. 1), p. 393-419 ; H. FLENDER, o0p. cit. (cf. n. 1) ; I. H. MARSHALL, op. cit.
(cf. n. 1), p. 77-215 ; M. RESE : Alttestamentliche Motive in der Christologie des
Lukas, Giitersloh, 1969 ; L(UisE) ScHOTTROF : « Das Gleichnis vom verlorenen
Sohn », Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 68, 1971, p. 27-52.



LE SALUT DANS LES ECRITS DE LUC 297

Deuxi¢me aporie : Comme nous venons de le signaler, Luc rat-
tache le salut a la personne de Jésus de Nazareth. Il ne se lasse pas
de nous dire que Jésus est le Sauveur et que Dieu nous sauve par
l'intermédiaire de son fils t. Mais comment, selon Luc, ce salut
s’opere-t-il concrétement ? Comment I'évangéliste comprend-il cette
sentence de Jésus : « En effet, le Fils de I'homme est venu chercher et
sauver ce qui était perdu» (Luc 19:10)? Qu’en est-il - pour le dire
briévement - de 1’appropriation subjective du salut par les croyants ?

I1 y a une troisiéme aporie qui tient aux liens qui se tissent entre
I'histoire et ’eschatologie ou, si 'on veut, entre I'histoire et la révé-
lation, ou encore entre le récit historique (I’ceuvre de I’Evangéliste,
c’est-a-dire Luc-Actes) et la parole du salut (le kérygme). Comment un
théologien qui préne a ce point, nous le verrons, le salut par I’écoute
d’une parole peut-il en méme temps écrire deux livres de caractére
historique, qui, de I'aveu de leur auteur (Luc 1 : 4), doivent offrir aux
lecteurs une garantie de la valeur du kérygme ? Quelle est la relation
entre les Aéyor par lesquels les lecteurs ont été catéchisés (kérygme
dont Jésus-Christ est le centre) et la dwynaic ou narration (Luc I : 1)
qui embrasse sans doute toute 'histoire du salut, du moins ce qui est
raconté de Luc 1:1 4 Actes 28:312?

I1 y a une derniére aporie : Luc parait supposer que le message du
salut ne varie pas. Il a certes été préché par des étres différents, par
Jésus avant Vendredi-Saint, par les apdtres depuis Pdques ; mais,
pour Luc, malgré la variété des prédicateurs, il s’agit d'un seul et
méme évangile (la Formgeschichte a montré la marque kérygmatique
des récits consacrés a Jésus). Comment expliquer dés lors qu’en fait,
du moins formellement, le contenu du message ait changé ? Dans
I’Evangile de Luc, en effet, les discours de Jésus traitent du royaume
de Dieu, sans distinction des mondes temporel et spirituel, ou des
espaces terrestre et céleste. Ils invitent les disciples a changer non
tant de foi que de vie. Dans les Actes des apdtres, en revanche, Jésus
devient le contenu du message ; ou, plus exactement, la résurrection
du Christ qui a pénétré dorénavant les espaces célestes constitue le cceur
de 1'évangile. Les croyants y sont appelés a changer non tant de vie
que d’espérance. Est-ce a dire que 1'horizon socio-politique du Jésus de
I’Evangile ait cédé la place, dans les Actes, & un espace céleste du

1 Cf. Luc 2:30-32; 5:32; 19:10; Actes 4:12; 15:11. De nombreux
manuscrits insérent la phrase suivante entre Luc 9 : 55 et 9: 56: « Et il leur
dit : Vous ne savez de quel esprit vous étes. Le Fils de I’homme n’est pas venu
pour perdre les vies (yuxdg) des hommes mais pour les sauver. »

2 Cf. la riche bibliographie consacrée au prologue de I’Evangile signalée
par H. SCHURMANN : Das Lukasevangelium. Evster Teil. Kommentar zu Kap. 1. I-
9. 50, Freiburg-Basel-Wien, 1969, p. 1, n. a. Nous en retenons: G. KLEIN:
« Lukas 1 : 1-4 als theologisches Programm », in Zeit und Geschichie. Festschrift
fiiv R. Bultmann, hrsg. v. E. Dinkler, Tiibingen, 1964, p. 193-216.



208 FRANCOIS BOVON

Christ Ressuscité ? Faut-il donner raison a H. Flender et 4 D. S¢lle *
a propos de la préoccupation sociale de I’Evangile et suivre H. Conzel-
mann ? au sujet de la perspective spirituelle des Actes des apodtres ?
Nous retrouvons ici, sous une forme plus nuancée, le vieux probléme
du contenu de I'’Evangile : royaume de Dieu ou personne de Jésus-
Christ ?

Nous nous proposons d’analyser dans l'ordre chacune de ces
apories et de tenter brievement de les lever.

I. Le sens de la mort de Jésus-Christ

Luc utilise le verbe oiZew plus de trente fois dans son ceuvre,
owmpia dix fois, owtAprov trois fois, swmip trois fois pour Jésus (Luc
2 : 11 est la seule attestation de ce terme appliqué & Jésus dans les
Evangiles synoptiques) 3. Deux exemples montrent la faveur de Luc
pour le vocabulaire et le théme du salut :

Dans le récit consacré au ministére de Jean-Baptiste, Luc reprend
le texte de Marc 1 en l’'adaptant. Marc citait Mal. 3 et Es. 40 (mes-
sager avant-coureur et voix dans le désert). Luc cite lui aussi Es. 40,
mais il prolonge intentionnellement la citation pour parvenir au
verset 5 d’Es. 40 que Marc ne mentionnait pas. Or, le contenu de ce
verset 5 d’Es. 40 est le suivant : « Et toute chair verra le salut de
Dieu.» Arrivé a ce point du texte d’Esaie, Luc, comme plusieurs
auteurs l'ont noté 4, s’arréte : il a mentionné le salut imminent lié
a la personne de Jésus-Christ (Luc 3 : 4-6).

1 Cf. H. FLENDER : Die Botschaft Jesu von der Hevrschaft Gottes, Miinchen,
1968 ; D(OROTHEE) SOLLE : ¢ Pour ou contre une théologie politique », Bulletin
du Centre protestant d’'Etudes (Genéve) 24, 1972, fascicule n° 2, p. 5-14.

z Cf. I'ouvrage signalé a la n. 1 ainsi qu'un commentaire des Actes : H. CoN-
ZELMANN : Die Apostelgeschichte evkldrt, Tiibingen, 1963. L’auteur ne fait pas
siennes les théses théologiques de Luc qu’il tente de détecter.

3 gletv: Luc6:9; 7:50;8:12, 36, 48, 50; 9: 24, 24, 55-56 (cf. supra
p- 207, 0. )13 28;: Yriag; 186 435 19% 100 23:3% 3% 3% 395
Actes 2:21, 40, 47; 4:90, 12; I1:1I4; 14:9; I5:1, I1; 16:30, 31 ; 27 : 20, 3I.

dwaoZewv : Luc 7:3; Actes 23:24; 27:43, 44; 28:1, 4.

éxoZewv : Actes 27 :39 (variante ; ¢Eom de ¢Ew@éw, pousser dehors, est
sans doute une legon préférable A éxoWwoat).

owtnplia: Luc 1: 69, 71, 77;19:9; Actes 4:12;7:25; 13:26,47;16:17;
275 34

owtiplov : Luc 2:30; 3:6; Actes 28 : 28.

owThp: Luc 1: 47 (pour Dieu) ; Luc 2: 11; Actes 5: 31 ; 13 : 23 (pour Jésus).

4 Cf. T. HoLtz : Unlersuchungen viber die alttestamentlichen Zitaten bei Lukas,
Berlin, 1968, p. 37-39 (Holtz s’intéresse peu aux répercussions théologiques de
cette adjonction) ; M. RESE, op. cit. (cf. n. 2), p. 170 et 177 ; ainsi que la Tra-
duction cecuménique de la Bible, Edition intégvale, Nouveau Testament, Paris,
1972, p. 201 (Luc 3, 6 n. k). En revanche, H. SCHURMANN, op. cit. (cf. supra,
p- 297, n. 2), p. 161, estime que la citation d’Es. 40 a été amplifiée avant
I'intervention rédactionnelle de Luc.



LE SALUT DANS LES ECRITS DE LUC 299

On peut découvrir un phénomeéne semblable dans le récit de la
Pentecote (Actes 2). Pierre cite Joél 3 pour expliquer la diffusion
d’Esprit saint sur les disciples réunis. Il poursuit pourtant la citation
de Joél au-dela de ce qui est nécessaire: la mention de phénoménes
apocalyptiques (soleil transformé en ténébres et lune en sang) ne
convient pas a la situation. Il accepte cette incohérence pour parvenir
au verset 5a de Joél 3: « Et quiconque invoquera le nom du Seigneur
sera sauvé.» Il s’arréte alors a cette phrase qui lui tient a cceur en
excluant le verset 5b de Joél 3 dont la résonance est trop particularister.

Il ne serait pas difficile de montrer que I’Evangile de 1’enfance
(Luc 1-2) est saturé d’expressions sotériologiques : rappelons-nous le
Magnificat qui place Dieu a l'origine du salut 2, le Benedictus qui
précise que Dieu offre le salut par l'intermédiaire du Messie davi-
dique 3, le cantique de Siméon qui s’achéve par ces mots : « Mes yeux
ont vu ton salut, celui que tu as préparé a la face de tous les peuples,
lumiére de révélation pour les nations et gloire de ton peuple Israél »
(Luc 2 : 30-32). Ce salut s’accomplit par Jésus-Christ qui est expli-
citement appelé le Sauveur par les anges de Noél : « Aujourd’hui dans
la ville de David, un Sauveur vous est né qui est le Christ, le Seigneur »
(Luc 2 : 11). Pour décrire le début du ministére de Jésus, Luc compose
une scéne qui confirme ce lien étroit entre le salut et Jésus: dans la
synagogue de Nazareth, Jésus prétend accomplir 1'oracle de salut
d’Es. 61 : « L’Esprit du Seigneur est sur moi ; il m’a oint pour appor-
ter la bonne nouvelle aux pauvres, pour proclamer aux captifs la
délivrance, aux aveugles la vue...» (Luc 4 : 18) 4.

Comment expliquer dés lors que la notion de salut n’intervienne
pas dans le contexte de la crucifixion ? Pourquoi Luc insiste-t-il si peu
sur la mort rédemptrice du Christ ? Pourquoi confére-t-il une valeur
salvifique a la seule vie de Jésus, plus particulierement a la prédi-
cation et & la résurrection du Nazaréen ? S’agit-il, comme on 1'a dit,
du triomphe d’une théologie de la gloire ?

De fait, on ne lit que deux allusions a la valeur expiatoire de la
croix dans les cinquante-deux chapitres de I’ceuvre de Luc : I'une dans
le récit de l'institution de la Céne: Luc 22 : 20 (encore s’agit-il du
texte long dont ’authenticité n’est pas incontestée) 5 ; 1'autre dans

1 Cf. M. RESE, op. cit. (cf. n. 2), p. 45-66 ; et J. DupoNT, art. cit. (cf. n. 2),
P- 144-146, repris in : op. cit. (cf. n. 1), p. 407-409.

z Luc 1 : 46-55.

3 Luc 1 : 68-79.

4 Cf. J. DuponT, art. cit. (cf. n. 2), p. 141-144, Tepris in : op. eit. (cf. n. 1),
P- 404-407 ; et E. GRASSER, A. STROBEL, R. C. TANNEHILL et W. ELTESTER :
Jesus in Nazareth, Berlin-New York, 1972.

5 Cf. les travaux de H. Schiirmann sur les textes eucharistiques lucaniens :
H. ScHURMANN : Der Paschamahlbericht Lk. 22 : (7-14) 15-18, Minster, 1953;
Der Einsetzungsbericht Lk. 22 : 19-zo, Miinster, 1955 ; Jesus Abschiedsveden
Lk. 22 21-38, Miinster, 1957 et Le vécit de la derniére Céne (Luc 22 : 7-38), Le
Puy-Lyon, 1966.



300 FRANCOIS BOVON

une formulation d’allure traditionnelle insérée dans le discours de
Paul a Milet : 'ap6tre invite les anciens d’Ephése a paitre I'Eglise que
Dieu a acquise par son propre sang (ou, autre traduction, par le sang
de son propre fils) (Actes 20 : 28) .

Beaucoup d’exégétes ont noté ce recul de la notion d’expiation par
la mort du Christ dans la pensée de Luc 2. Ce recul est d’autant plus
frappant que les discours christologiques du début du livre des Actes,
centrés sur la mort et la résurrection de Jésus, comprennent toujours
cette mort comme le triomphe du péché des hommes et jamais comme
le sacrifice prévu par Dieu.

Malgré certains exégétes, nous estimons que Luc ne nie pas la
valeur expiatoire de la mort de Jésus. Une analyse serrée du récit
lucanien de la Passion permet de conclure que la mort de Jésus est la
mort du juste mis au rang des injustes, pour que les injustes - c’est-a-
dire nous - puissent rejoindre le cortéege des justes. Une citation
d’Es. 53 (Es. 53 joue un role certain dans Luc), en Luc 22 : 37 y tient
une place importante 3. Jésus y déclare: « Je vous dis que ce qui a été
écrit doit s’accomplir en moi : « Et il a été compté parmi les iniques
(Gvouor) ».» Cette citation donne un sens a tout le drame de la Passion
qui en parait sinon privé. Sur la croix, le Fils de I'homme poursuit
donc son ceuvre de salut : il cherche et sauve ce qui est perdu (cf.
Luc 5: 31 et 19: 10).

Pourquoi Luc néglige-t-il néanmoins de dire explicitement ce
qu'’il croit profondément ? Pourquoi parle-t-il si peu de la mort salvi-
fique de Jésus s’il y croit si fort ? Une réponse, qui reste certes hypo-
thétique, se présente a I'esprit : Luc refuse de transformer le message
de la croix en un Evangile de la grace bon marché, en une rédemption
mécanique qui épargnerait a ’homme la décision de la conversion et
de la foi. Il veut que I’homme paie le prix, qu’il sache ce qu’il en
cofite d’étre sauvé. Pour cette raison, il laisse volontairement dans
I'ombre la portée rédemptrice de la croix. La parabole de l’enfant
prodigue confirme peut-étre cette interprétation : on y voit le fils cadet
prendre seul et a son propre compte (sans appui christologique) la
décision de retourner vers son pere.

Cette participation de I'homme a son salut n’équivaut pourtant
pas a un salut par les ceuvres. La structure des écrits de Luc (ou

1 Cf. J. Duront : Le discours de Milet, testament pastoval de saint Paul
(Actes zo : 18-36), Paris, 1962, p. 182-197.

2 Par exemple, U. WILCKENS, op. cit. (cf. n. 1), p. 216 ; et J. D. KaEsTLI :
L’eschatologie dans I'ceuvre de Luc, Genéve, 1969, qui signale des références a
Ph. Vielhauer, H. Conzelmann, E. Kisemann et E. Haenchen.

3 Nous rejoignons ici 'opinion de M. REsE, op. cit. (cf. n. 2), p. 154-164.
Cet auteur ne parvient pas toutefois a expliquer I'importance de cette citation
face aux réticences de Luc a signaler la valeur salvifique de la croix.



LE SALUT DANS LES ECRITS DE LUC 301

I’Evangile précéde les Actes) exclut 'idée d’un mérite humain. Dieu
prend l'initiative et offre le salut. Le chapitre 1 de I’Evangile de Luc
reprend comme un refrain le théme de la miséricorde de Dieu qui a
pitié de son peuple t. Le ministére de Jésus se place sous le signe de
cette initiative du Sauveur : ainsi, avant la parabole du fils prodigue,
qui n’est pas cherché par son pére, lisons-nous les deux paraboles de
la brebis et de la drachme perdues qui sont cherchées avec amour 2.
Si Luc intégre la notion de salut dans sa pensée théologique, c’est
donc moins pour en dire la gratuité que pour en signifier le caractére
dialogal.

2. Que signifie étre sauvé ?

Mais qu’est-ce que ce salut offert par Dieu, réalisé par Jésus-
Christ et saisi par ’homme ? Dans I'’Evangile, on voit certes Jésus
guérir ici ou la quelques malheureux 3 : mais en quoi sont-ils sauvés ?
Et comment pouvons-nous dire que les autres, ceux qui sont au seul
bénéfice des paroles de Jésus+4, sont sauvés eux aussi ? La méme
question se pose a la lecture du livre des Actes 5. On pourrait sans
doute dire : ils sont sauvés de la damnation éternelle, ils peuvent
échapper a la colére de Dieu. Mais ces thémes, qui préoccupent
I’ap6tre Paul, n’ont pas l'air de tourmenter Luc. On pourrait aussi
supposer : ils sont sauvés de la domination du péché et de 'emprise
du diable. Mais les thémes de 1’esclavage sous 'empire du péché, de
la loi et de Satan jouent un role secondaire chez Luc 6.

1 Cf. les mentions de 1’éAeog de Dieu dans Luc 1 : 50, 54, 58, 72, 78. Dans
I'introduction & son premier recueil d’articles (Goff und Mensch, Gesammelte
Aufsdtze, Tiibingen, 1965, p. 1 ss), E. HAENCHEN discute le probléme de la
gratuité du salut et celui de la rétribution chez Luc.

2z Luc 15: 3-7 et 8-10.

3 Les guérisons & Capernaiim et dans les environs (Luc 4 : 31-41; 5: 12-
26 ; 6 : 6-11) ; la guérison du serviteur du centenier de Capernaiim (Luc 7 : 1-10) ;
la résurrection d’un jeune homme & Nain (Luc 7 : 11-17) ; la guérison du pos-
sédé au pays des Gergéséniens (Luc 8 : 26-39) ; la guérison d’'une femme et la
résurrection de la fille de Jairus (Luc 8 : 40-56) ; la guérison d'un enfant pos-
sédé (Luc 9:37-43) ; la guérison d’un hydropique (Luc 14 : 1-6) ; la guérison
des dix lépreux (Luc 17 : 11-19) ; la guérison d'un aveugle & Jéricho (Luc 18:
35-43).

4 Mentions ou présentations de prédication : Luc 4 : 16-30, 31-32, 42-44 ;
20:1; 21:37-38.

5 Description typique de prédication : Actes 2 : 14-41 ; récit caractéristique
de guérison : Actes 3: 1-10.

6 Pour la loi, cf. Actes 13 : 38-39 dans un sermon explicitement attribué a
Paul ; et Actes 15 : 10 dans le discours de Pierre a la conférence de Jérusalem.
Quant a Satan ou au diable, a la suite de son échec face & Jésus lors des tenta-
tions (Luc 4 : 1-13), il disparait de la scéne pour resurgir épisodiquement : il
entre dans Judas (Luc 22 : 3), passe au crible les disciples durant la passion de
Jésus (Luc 22 : 31), remplit le cceur d’Ananias (Actes 5 : 3) et tient entre ses
mains le magicien Elymas (Actes 13 : 10). Quelques affirmations générales ont
trait a la victoire de Jésus ou de la prédication apostolique sur Satan, domina-
teur des hommes : cf. Luc 10:18; Actes 10:38; 26: 18.



302 FRANCOIS BOVON

Notons-le d’emblée, ce serait une échappatoire de prétendre que le
salut est une grandeur future et que le ministére de Jésus comme celui
des apdtres consiste uniquement a promettre le salut. L'usage philo-
logique prouve que, pour Luc, le salut est présent 1. L’évangéliste
est certes conscient de l’aspect encore partiel de la rédemption. Le
salut doit encore parvenir a sa plénitude : « Lorsque ces choses com-
menceront a se réaliser, alors redressez-vous et levez vos tétes, car
votre rédemption (amordtpworg) est prochen (Luc 21 :28). Méme
partiel, le salut est néanmoins présent. La question subsiste : qu’est-
ce que ce salut ?

Luc nous dit en fait peu de chose sur le salut présent. Il préfére
en signaler les conditions : du c6té de Dieu, ’envoi de Jésus-Christ
(schéma de 1'histoire du salut) ; du c6té de I'homme, la conversion (le
schéma de la perdvoia qui inclut la prédication de Jésus, puis celle des
apoOtres; I'écoute de la parole; la foi face a Jésus et a ses signes ;
le retour sur soi-méme devant l'envoyé de Dieu qui cherche les
hommes, en particulier devant la croix ; le mouvement vers Dieu enfin
face a I'acte rédempteur final, la résurrection de Jésus).

Luc nous explique aussi comment se vit le salut, quelles en sont les
implications religieuses, sociales, familiales et économiques. Luc pré-
fére donc nous dire comment le salut se vit plutét que ce qu’il est.
On remarque ici encore que la pensée lucanienne ne s’arréte ni a ce
que le salut peut avoir d’égoistement individualiste, ni a4 la maniére
dont il peut étre passivement consommeé.

Sur le salut comme communion avec Dieu, comme présence de
Dieu en nous, comme libération de tous les esclavages, comme parti-
cipation au corps du Christ, Luc reste discret, voire silencieux. Tout
a l'air de se résumer a une présence de ’Esprit saint en '’homme et &
une participation a la vie de la communauté locale 2. C’est peu de
mots, mais, pour Luc, c’est beaucoup de joie. C’est un grand gain :
le salut en effet inclut la gratitude (Luc 17:11-19), la joie (Actes

1 Cf. Luc 19: 9: orjuepov owtmpia T ofkw TolTw éyévero. Le verbe aliZerv est
utilisé a 'infinitif présent (Actes 27 : 20), a I'indicatif parfait (Luc 7: 50; 8 : 48 ;
17 :19; 18 : 42), au subjonctif, & I'impératif et & 'infinitif aoristes (Luc 8 : 12 ;
19 : 10; Actes 2: 40; 15: 11, par exemple). Dans ces trois derniers emplois, il
a un sens présent ou passé selon le contexte. Le verbe apparait aussi au futur,
mais il ne vise pas alors la fin des temps, mais l'instant imminent de la ren-
contre avec Jésus ou de la conversion (Luc 8 : 50 ; Actes 2 : 21 ; I1: 14 ; I6: 31).
Le participe présent of owZéuevor (Luc 13 : 23 ; Actes 2 : 47) pourrait avoir un
sens futur dans la mesure ol cette forme peut exprimer une action inachevée
qui se développe. Si tel était le cas — ce qui nous parait invraisemblable —
Luc ne situerait pas I'achévement de I’action dans un avenir aussi éloigné que
la parousie.

2 On sait le r6le de I’effusion de I’Esprit saint dans la sotériologie lucanienne
(cf. Actes 2:38 par exemple). L'appartenance a 1I'Eglise locale est congue
comme une mise au nombre des sauvés (cf. Actes 2 : 47).



LE SALUT DANS LES ECRITS PE LUC 303

13 : 52), la paix (Actes 10: 36) ; il se vit dans la priére (Luc 11 : 5-8)
et ’hospitalité (Actes 10: 48 ; 16 : 15).

On pourrait mentionner ici trois éléments supplémentaires: la
connotation grecque du titre Sauveur (encore qu’elle soit contestée par
certains), la portée physique de certains emplois du verbe sauver (par
exemple Luc 1 : 69 ss.) et les nombreux usages du méme verbe et de
ses composés dans le récit ou Paul et ses compagnons échappent au
naufrage (cf. Actes 27: 20, 31, 34, 39 (cf. supra p. 298, n. 3), 43, 44;
28: 1-4). Ces trois facteurs nous permettent-ils de conclure que Luc envi-
sage le salut de maniére assez matérielle comme le fait d’échapper a un
danger, a un accident, & une maladie, 2 une infirmité ou a la mort
grice a lintervention d'un Sauveur bienveillant ? La facon dont le
théme théologique du salut au nom de Jésus-Christ est greffé en
Actes 4 sur le récit de la guérison du mendiant de la Belle Porte
oriente, nous semble-t-il, notre attention dans une autre direction.
Aux yeux de Luc, le salut ne se raméne pas a une guérison ou a un
rétablissement physiques. Méme s’il exprime de telles rescousses par
le verbe sauver, Luc entend témoigner dans son ceuvre d'un salut aux
dimensions d’'une tout autre ampleur. Les cas de salut physique ont
une fonction symbolique : ils illustrent le salut éternel que Luc est
contraint, faute de mieux, de raconter sur le mode historique et par
voie analogique.

3. La relation entre le salut et I’ histoire

Pour Luc, le salut ne s’identifie pas a I'histoire (la formule « Heil
als Geschichte » * ne correspond pas parfaitement a la pensée de Luc).
Vue par les yeux d'un témoin neutre et objectif, 1’histoire ne se
transforme pas en révélation de Dieu ou de 1’Esprit-Saint. Cela dit,
il faut reconnaitre que, pour Luc, comme pour certaines traditions
bibliques, si le salut n’est pas I'histoire, il a une histoire. Qu’est-ce
que cela signifie ?

Jésus-Christ n’est pas la fin de ’histoire, le non prononcé sur le
développement historique. Il est au contraire 'aboutissement d’'une
histoire et le commencement d'une autre. Il est la Mitte der Zeit 2.
Mais qu’est-ce qui se passe dans ce milieu de I'histoire ? Nous pouvons
le noter tout de suite, il se passe une histoire. Le milieu de I'histoire
n’est pas un point, il a une durée. Mais cette histoire qui dure est
différente des autres ; elle est spécifique, irréductible a toute expli-

1 Tel est le titre d’un ouvrage de O. CULLMANN : Heil als Geschichie. Heils-
geschichiliche Existenz im Neuen Testament, Tiibingen, 1965 (traduction fran-
caise, sous un titre qui correspond mieux a la théologie de Luc : Le salut dans
Uhistoive. L’existence chyétienne selon le Nowveau Testament, Neuchitel, 1966).

2 Tel est le titre de la monographie de H. CONZELMANN signalée a la n. 1.



304 FRANCOIS BOVON

cation autre que théologique : cette différence, c’est précisément ce
qui échappe a l'histoire; il s’agit, dans une certaine mesure, de 1’escha-
tologie, de la révélation, ou, mieux, en termes lucaniens, de Dieu qui
intervient. Pour les hommes du XXe siécle, cette conception parait
difficilement acceptable. Pour ’homme antique, il n'y a rien la
d’anormal : & son avis, ’histoire a toujours un fil conducteur, un sens ;
elle est toujours liée 4 une méta-histoire, comme la nature est indis-
sociable de la méta-physique . La seule question qui se pose alors
est celle de la nature de ce sens de l'histoire et non pas celle de la
réalité de ce sens. Certaines ceuvres d’historiens antiques insistent sur
le développement d'un destin ou d’une nécessité ; d’autres, sur les
velléités ou les caprices des dieux ; d’autres enfin, sur la volonté des
hommes. Suivant la tradition historiographique de 1’Ancien Testa-
ment, Luc prétend que le Dieu vivant intervient dans la vie des
hommes.

Que fait ce Dieu dans l'histoire ? Il faut oser le dire: il n’en
infléchit pas le cours au point que les hommes deviennent des marion-
nettes 2. Il ne prend pas non plus les traits d'un destin ou d’une
nécessité 3. Il interpelle par la parole et par le geste, par des discours
énigmatiques (paraboles), par des messages surprenants (kérygme) et
par des signes. Ce n’est pas encore le salut ; c’en est la condition, du
point de vue de Dieu. Pour que le salut se réalise, il faut que 'homme
fasse retour sur lui-méme : qu’il remonte par la pensée et la cons-
cience, sa propre histoire, pour orienter dorénavant sa vie autre-
ment et changer ainsi le chemin de I'histoire par sa propre existence
éthique.

Chacun A sa facgon, Dieu et ’'homme font I’histoire, ou une histoire,
celle du peuple de Dieu.

Role de Dieu et fonction de I'homme : de la convergence de ces
deux forces résulte un état que I'on peut appeler le salut, un salut
dans I'histoire. Cela se réalise, avons-nous vu, lorsque le schéma de la
conversion individuelle rejoint celui de I'histoire du salut.

Il ne s’ensuit pas que Luc soit piétiste. Car tout n’est pas dit,
tout n’est pas joué quand Dieu et ’homme se sont rencontrés dans
une convergence interpersonnelle et spirituelle. Le salut, illustré par
la commensalité et la communion eucharistique, a des implications

1 Cf. M. DieLius: ¢« Die Reden der Apostelgeschichte und die antike
Geschichtsschreibung », Sitzungsbevichie dev Heidelbergey Akademie der Wissen-
schaften, Philos.-Hist. K., 1949/r, Heidelberg, 1949, repris in: Aufsdtze zur
Apostelgeschichte, 4. Aufl., Gottingen, 1961, p. 120-162.

2 Contre E. HAENCHEN, op. cif. (c¢f. n. 1), p. 307-308.

3 Contre S. ScHuLz : « Gottes Vorsehung bei Lukas», Zeifschvift fiir die
neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der dlieven Kivche 54, 1963,
P. 104-116.



LE SALUT DANS LES ECRITS DE LUC 305

sociales. Les sommaires des Actes le prouvent (cf. Actes 2 : 42-47 par
exemple) I.

La vie des croyants et la parole de Dieu forment donc les deux
niveaux d'une méme histoire. Ces deux niveaux ne coincident pas
encore. A la fin des temps, le kérygme rejoindra alors I’histoire pour
se fondre dans 1'éternité.

Mais jusque-la, il est normal que la Parole et 1'histoire ne se con-
fondent pas. L’une ne va certes pas sans ’autre, mais 1'une et ’autre
ne font pas encore un. Dés lors, il est normal, il est nécessaire que la
diégése (dyymorg) que compose Luc (Luc 1:1) se distingue du
kérygme. Cette narration historique n’est pas un péché, contrairement
a ce que pensait Franz Overbeck 2. Car il ne s’agit pas de rendre
historique ce qui ne saurait I'étre. Il s’agit de décrire le lieu ou le
salut trouve son insertion. Loin d’éliminer la proclamation elle-méme,
Luc distingue simplement la diégése qu’il écrit des paroles (Aéyor) que
les chrétiens ont entendues et qui les ont conduits a la conversion et
a I'Eglise : par cette distinction, légitime a son époque, Luc se dis-
tingue de Marc, par exemple 3.

4. Le contenu de la parole

Nous parvenons ainsi & la derniére aporie : le contenu de la parole,
dans I’Evangile, serait le royaume de Dieu et, dans les Actes, la per-
sonne de Jésus-Christ. En fait, il ne faut pas forcer la différence,
car, pour Luc, le royaume est indissociable de la personne de Jésus.
En Luc 17: 21 Jésus dit que le royaume est au milieu de vous (évrog
Ouiv) : il est 14, parce que Jésus est la. Or Jésus n’est pas, aux yeux de
Luc, le Messie au sens ou le judaisme 1’attendait. Le royaume de ce
Messie n’est pas le royaume politique de Juda maintenant rétabli dans
sa grandeur. La mort de Jésus est 1a pour décevoir les espérances

1 Cf. Pu. H. MENOUD : La vie de I’Eglise naissante, Neuchétel, 1952 (réim-
pression en livre de poche en 1969) ; P. BENOIT : « Remarques sur les sommaires
de Actes 2:42 a 5», in: Aux Sources de la lradition chvétienne. Mélanges
M. Goguel, Neuchatel, 1950, p. 1-10; H. ZIMMERMANN : « Die Sammelberichte
der Apostelgeschichte », Biblische Zeitschrift 5, 1961, p. 71-82 ; T. W. MANSON :
Ethics and the Gospel, London, 1960 (réimpression 1962), p. 69-86 ; J. DUPONT :
« La communauté de biens aux premiers jours de I’Eglise (Actes 2 : 42, 44-45 ;
4: 32, 34-35) » in: op. cit. (c¢f. n. 1), p. 503-510.

z « Es ist das eine Taktlosigkeit von welthistorischen Dimensionen, der
grosste Exzess der falschen Stellung, die sich zum Gegenstand gibt. ... Lukas
behandelt historiographisch, was keine Geschichte und auch so nicht iiber-
liefert war. » F. OVERBECK : Christentum und Kultur. Gedanken und Anwmer-
kungen zur modernen Theologie. Aus dem Nachlass hrsg. v. C. A. Bernouilli,
Basel-Stuttgart, 1919 (reprint 1963), p. 78 s., cité par PH. VIELHAUER : ¢« Zum
‘Paulinismus’ der Apostelgeschichte », Evangelische Theologie 10, 1950-195I,
P- 14, repris in : Aufsditze zum Neuen Testament, Miinchen, 1965, p. 25.

3 Cf. W. MARXSEN : Der Evangelist Markus. Studien zur Redaktionsgeschichte
des Evangeliums, 2. Aufl., Géttingen, 1959, p. 77 ss.

20



306 FRANGOIS BOVON

messianiques nationalistes. On se rappelle la déception des disciples
d’Emmaiis : «Nous espérions qu’il serait celui qui allait délivrer
Israél» (Luc 24 :21). Il s’agit bien du royaume de Dieu, mais son
messie n’est pas un roi de gloire terrestre: « Alors, il leur ouvrit
I'intelligence pour comprendre les Ecritures, et il leur dit : C’est comme
il a été écrit : le Christ souffrira et ressuscitera des morts le troisiéme
jour et on préchera en son nom la conversion et le pardon des péchés
a toutes les nations & commencer par Jérusalem » (Luc 24 : 45-47). Le
royaume de Dieu, dans I'Evangile, a certes des composantes sociales,
mais il ne peut se ramener & une expérience politique.

Inversement, le message christologique des Actes ne se limite pas
a la proclamation d’'une réalité spirituelle détachée des contingences
historiques. Jésus-Christ, sa résurrection et son nom sont au centre
du kérygme des Actes, mais on ne saurait insister unilatéralement sur
la nature spirituelle de cette Seigneurie, au mépris de ce qui est con-
cret, historique et matériel.

Certes, la notion de royaume se sclérose (comme elle le fait dans
toute la littérature chrétienne de la fin du Ier siécle) 1. Ce déclin
correspond peut-étre a un souci apologétique : dissocier le chris-
tianisme des mouvements révolutionnaires zélotes qui avaient été aux
origines de la premiére guerre juive (66-70 aprés J.-C.) et montrer que
le christianisme était inoffensif politiquement 2. Ainsi s’explique le
soin que prend Luc de faire coexister I'Eglise et la culture gréco-ro-
maine 3, le salut et I’existence bourgeoise des chrétiens de la deuxiéme
et troisiéme génération (Luc succombe méme 4 un certain snobisme
quand il s'intéresse 4 la conversion des dames de la bonne société).
Mais Luc ne va pas jusqu’a confondre la paix de Dieu, si importante
dans le discours missionnaire de Luc 10, avec la pax romana. Si Luc
n’a pas les inquiétudes apocalyptiques de Jean, 'auteur du dernier
livre de la Bible, il ne défend pas non plus la théorie d’Eusébe qui
ouvrira au I'Ve siécle I'ére constantinienne. La foi chrétienne s’inscrit
dans I'histoire, mais non pas a la fagon d’une superstructure idéolo-
gique destinée a des gens qui maintiennent un genre de vie paien. Ceux
qui adhérent au Christ, ceux que Luc appelle indifféremment les
croyants ou les sauvés, forment a l'intérieur de la société d’alors un

1 Cf. R. BULTMANN : Theologie des Neuen Testaments, 3. Aufl.,, Tiibingen,
1958, p. 79 ss.

2 Cf. & ce sujet les théses contestées (cf. le compte rendu de E. TrRocM¥E
dans la Revue d’Histoive et de Philosophie veligieuses 50, 1970, p. 326-327) que
développe 1'ouvrage posthume du professeur CH. MassoN : L’Evangile de Marc
et 'Eglise de Rome, Neuchatel, 1968, particuliérement le chapitre 2 intitulé
« Un évangile dépolitisé » (il s’agit de I’évangile de Marc).

3 J. DupoNT: « Aequitas Romana », Recherches de Science veligieuse 49,
1961, p. 354-385, repris in : op. cif. (cf. n. 1), p. 527-552, a bien montré 'attrait
de Luc pour le droit romain. Cette admiration n’était cependant pas sans bornes.
Luc n'identifiait pas l'ordre romain au dessein de Dieu.



LE SALUT DANS LES ECRITS DE LUC 307

groupe social & part : non pas loin du monde, ni confondu avec le
monde. Ils constituent plutét un groupe social qui prétend offrir une
solution de rechange au mode de vie d’alors : un contre-modéle qui
n’est pas inoffensif. En résolvant entre eux et pour eux les pro-
blémes économiques et sociaux qui les concernent, les croyants ont un
rayonnement dans la société d’alors. Ils partagent leurs biens et,
malgré les distinctions sociales, acceptent de franchir certains seuils et
de s’asseoir a la méme table. Ils offrent aux autres ce nouveau régime,
cette vie dans le salut =.

Voila, briévement présentées, quelques solutions aux apories que
nous avons évoquees au début. Luc ne les a pas formulées logique-
ment : il ne rédige pas un écrit théologique, mais une histoire. Il
espére néanmoins que cette histoire confirmera les croyants dans leur
salut et conduira les autres hommes a la rencontre du Sauveur.

Ces solutions que nous offrons & titre d’hypothése ont un dénomi-
nateur commun : la tension vivante et dynamique entre le don de
Dieu et la responsabilité humaine, entre le geste d’amour de Dieu et
la maniére dont I’homme y répond librement. Peu enclin a disserter
académiquement sur la nature du salut, Luc s’interroge sur la maniére
dont Dieu le fait surgir et dont les Eglises en vivent.

FrANGo1s Bovon.

1 Cf. 'article de J. DupoNT signalé a la p. 305, note 1.



	À Eduard Schweizer, à l'occasion de son soixantième anniversaire : le salut dans les écrits de Luc : essai

