
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1973)

Heft: 3

Artikel: Matthieu I: 18-25 Essai d'interprétation

Autor: Grayston, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381016

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MATTHIEU i : 18-25
ESSAI D'INTERPRÉTATION

I. Dans la Bible de Jérusalem, cette péricope est intitulée « Conception

virginale de Jésus » ; mais ce sous-titre rend-il vraiment compte
de l'intention première du texte Lorsqu'on examine ces huit versets
de plus près, on y remarque déjà une complexité origineUe, qu'on
peut dégager de la façon suivante :

18a. En-tête.
« Et voici comment Jésus-Christ fut engendré. »

i8b-i9. Introduction par le narrateur : la mise en scène — qui
commence avec une proposition au génitif absolu de forme non
classique.

« Marie, sa mère, était fiancée à Joseph : or, avant qu'ils eussent
mené vie commune, eUe se trouva enceinte par le fait de l'Esprit
Saint. Joseph, son époux, qui était un homme droit et ne voulait
pas la dénoncer pubhquement, résolut de la répudier sans bruit. »

20-21. Première partie de la péricope, reliée aux versets précédents

à nouveau par une proposition au génitif absolu de forme non
classique.

« Il avait formé ce dessein, quand l'ange du Seigneur lui apparut
en songe et lui dit : « Joseph, fils de David, ne crains point de prendre
» chez toi Marie, ton épouse : car ce qui a été engendré en elle vient
» de l'Esprit Saint ; elle enfantera un fils, auquel tu donneras le nom
de Jésus : car c'est lui qui sauvera son peuple de ses péchés. »

22-23. Citation des paroles d'Esaïe à titre de preuve.
« Or, tout ceci advint pour accomplir cet oracle prophétique du
Seigneur :

Voici que la vierge concevra et enfantera un fils,
auquel on donnera le nom d'Emmanuel.

nom qui se traduit : « Dieu avec nous. »

N.B. Leçon présentée le 26 novembre 1971 à la Faculté de Théologie de
l'Université de Genève.



222 K. GRAYSTON

24-25. Deuxième partie de la péricope.
« Une fois réveillé, Joseph fit comme l'ange du Seigneur lui avait

prescrit : il prit chez lui son épouse ; et, sans qu'il l'eût connue, elle
enfanta un fils, auquel il donna le nom de Jésus. »

IL Analysons tout d'abord la péricope comprenant les versets 20,
21, 24, 25. La première partie du verset 20 toOto &è oùtoO èv9uuri-
eévToç (mais quand il réfléchit à ces choses-ci) peut êtrè~Taissée de
côté sans examen plus approfondi puisqu'elle sert simplement de

transition avec les versets précédents.
La péricope comprend deux parties qui s'équilibrent l'une l'autre,

à la manière hébraïque, par le procédé de la répétition. Un ange
révèle à Joseph, dans un songe, ce qu'il ignorait auparavant au sujet
de sa fiancée, et il lui commande de l'emmener chez lui et de donner
un nom à l'enfant. Joseph accepte cette information, en tire les
conclusions et obéit. L'ange s'adresse à Joseph selon une formule
courante : « N'aie pas peur ». Ces mots, précédant une révélation, se

trouvent fréquemment dans l'Ancien Testament ; par exemple : « Ne
crains pas, Abram, je suis ton bouclier, ta récompense sera très
grande » (Gen. 15 :1). Et plus tard, à Isaac : « Je suis le Dieu de ton
père Abraham. Ne crains rien, car je suis avec toi. Je te bénirai, je
multiplierai ta postérité, en considération de mon serviteur Abraham »

(Gen. 26 : 24). Ces exemples ont d'autant plus d'importance que
Matthieu, en tête de la généalogie, désigne Jésus comme fils de David,
fils d'Abraham ; et il commence Ténumération des ancêtres par
Abraham. Mais la formule « n'aie pas peur » a le sens plus général
d'une parole de réconfort donnée aux hommes qui rencontrent les

messagers de Dieu, ou qui sont mis en présence de Dieu et sont
témoins de son activité. Cette formule révèle à l'auditeur une
présence accablante mais elle l'empêche en même temps d'être accablé.
On trouve encore cette expression dans la bouche de Jésus lorsqu'il
marche sur les eaux (Mat. 14 : 27, d'après Marc), lors de sa
transfiguration (Mat. 17 : 7 inséré dans un texte de Marc), lorsqu'il apparaît

aux femmes, après sa résurrection (Mat. 28 : 10), aussi bien que
sur les lèvres de l'ange de la résurrection (Mat. 28 : 5). Dans ces
moments de grande crainte religieuse, on peut recevoir la révélation
divine et y survivre, grâce à ces mots bienveillants (pf) tpopeîoee).

Lorsque l'ange s'adresse à Joseph, la forme grammaticale est la
suivante : uri q^oßriefic (« ne vous abstenez pas par la peur » *) sans
doute parce que la révélation, qui produira la réaction de crainte,
n'a pas encore été faite.

Quelle est cette révélation C'est la nouvelle : « ce qui a été
engendré en elle vient de l'Esprit Saint ». On verra plus loin la signi-

1 Blass-Debrunner § 336 (3).



MATTHIEU I : 18-25. — ESSAI D'INTERPRÉTATION 223

fication possible de cette annonce ; eUe signifie en tout cas que Marie
porte l'enfant saint. C'est-à-dire qu'elle est une femme qui remplit
un rôle sacré particulier et insolite dans la communauté juive. Une
fois que ce rôle est révélé en songe, on peut s'attendre à ce que Joseph
soit pris d'une terreur religieuse ; mais, en même temps que la
révélation, il y a un ordre donné à Joseph. On lui confère, à lui aussi, un
rôle sacré, car on lui ordonne de donner à l'enfant un nom prédéterminé.

Ainsi, Marie et Joseph sont tous deux les agents de l'action
divine, mais la signification profonde de la péricope est centrée sur
l'acte capital de nommer l'enfant (telle est la conviction générale
aujourd'hui '). Ce n'est donc pas la naissance qui est mise en
évidence ici. La mention qui en est faite au verset 21 est suivie
immédiatement par l'ordre plus important de nommer l'enfant et par la
justification du choix de ce nom. De même la mention de la naissance,
dans une proposition subordonnée, au verset 25, n'est guère que la
condition préalable à l'acte de nommer l'enfant. Le récit qui suit,
sur Hérode et les rois mages, ne tient compte de la naissance que
dans une proposition au génitif absolu. Ainsi donc, l'accent qui est
mis dans les deux parties de la péricope, de même que le texte cité
à l'appui, montre que le don du nom est Télément le plus important

du récit.
Il est à peine nécessaire de donner des preuves de l'importance

de la « nomination » chez les Juifs. Donner un nom à quelqu'un,
c'est reconnaître ce qu'il est : discerner son origine, son rôle, sa
destinée. On peut en signaler de nombreux exemples dans les récits
consacrés à Abraham. Un ange rencontre Agar, l'esclave de Sarah,
et lui dit : « Tu es enceinte et tu enfanteras un fils. Et tu lui donneras
le nom d'Ismaël (Dieu entend) car Yahvé a entendu ta détresse »

(Gen. 16 : ii). Plus tard, Dieu dit à Abraham : « Mais ta femme Sara
te donnera un fils, tu l'appelleras Isaac (Dieu sourit) » (Gen. 17 :19).
D'une manière semblable, l'enfant de Marie est nommé Joshua,
c'est-à-dire : le Seigneur sauve. Puisque le nom est prédéterminé et
n'a pas été choisi hbrement, il est le signe de l'action divine accomplie
par Joseph. Pour les Hébreux, l'initiative de Dieu et l'obéissance de

Joseph sont essentielles toutes les deux. Par conséquent, la forme
origineUe de l'histoire, cadrant entièrement avec le judaïsme et en
accord avec le plus ancien type de piété, explique comment Jésus
reçut son nom.

Il me semble que l'introduction, que le rédacteur donne à toute
l'histoire au verset 18a, révèle le même intérêt : ToO ôè 'InooO XptaToO rj

féveaiç outuuç fjv. On traduit couramment par : « Or la naissance

1 R. Bultmann : The History of the Synoptic Tradition (Oxford, 1968),
p. 292, n. 2 ; K. Stendahl: « Quis et unde », in : Judentum, Urchristentum,
Kirche, éd. W. Eltester (Beihefte zur ZNTW, 2e éd., Berlin, 1964), p. 100.



224 K- grayston

de Jésus-Christ se passa de cette façon ». Mais « Jésus-Christ » (si
vera lectio) ne se trouve dans Matthieu qu'au verset i : i ßi'ßXoc

Yevéaewç 'InaoO XptoToû (rouleau de l'origine de Jésus-Christ), bien
que la généalogie se termine au verset 16 par : « de laquelle naquit
Jésus que l'on appelle le Christ ». On ne trouve nuUe part ailleurs
l'article avec Jésus-Christ, et Tordre des mots suggère (comme
Stendahl l'a fait remarquer *) qu'il y a une référence intentionneUe
à ce qui a été écrit auparavant. Donc on devrait probablement
traduire ce verset de la façon suivante : « Telle fut l'origine de ce nom
Jésus-Christ ».

Selon certaines idées anciennes, pourtant, il n'est pas suffisant
de connaître l'origine du nom de quelqu'un ; ü faut aussi connaître
la hste des noms à laquelle ce nouveau nom a été ajouté. La généalogie

nous dit quel genre d'homme nous devons prendre en
considération, qui était son père et quels étaient ses ancêtres. Par
conséquent, la péricope de Matthieu concernant le nom de Jésus est
intimement liée à la généalogie précédente, et la communication de
l'ange à Joseph en tant que « fils de David » a une signification
considérable, du moins dans cet évangile. Matthieu reprend de Marc le
récit où l'aveugle Bartimée s'adresse à Jésus en tant que « fils de
David » (bien qu'U remplace Bartimée par deux aveugles, 20 : 30-31) ;

il indique encore trois autres occasions dans lesquelles on s'est
adressé à Jésus ainsi : l'épisode des deux aveugles (9 : 27) et le résumé
de guérisons (12 : 23) qui lui sont propres ainsi que l'addition qu'il
fait au récit de Marc concernant la femme syro-phénicienne (15 : 22).
Matthieu est seul responsable de ces mentions de « fils de David »,

et il les he clairement à l'acte de guérison, de sa première référence,
au chapitre 9, jusqu'à son emprunt à l'évangile de Marc, au chapitre 20.
Citons encore trois autres mentions de « fils de David » : la première
à l'occasion de l'entrée triomphale de Jésus à Jérusalem (21: 9) où
Matthieu répète le Hosanna de Marc et en ajoute un autre avec
l'addition de « au fils de David ». On lisait les récits de Marc et de
Matthieu, dans les églises, en pensant que Hosanna était une
acclamation car on avait oublié sa vraie signification (en revanche, le
récit de Luc est tout à fait exact). Seconde mention : immédiatement
après ce que Ton nomme la purification du Temple, Jésus, d'après
Matthieu, accompht des guérisons, et il est acclamé à nouveau par
« Hosanna au fils de David », cette fois par des enfants dans le Temple
(21: 15). Jésus nous dit ce qu'il pense de cette louange en citant
le psaume 8 dans la version des LXX (en effet, la traduction grecque
convient, ce qui n'est pas le cas du texte hébreu original). Enfin,
moyennant quelques changements, Matthieu reproduit la seule autre

1 Op. cit., p. 101.



MATTHIEU I : 18-25. — ESSAI D'INTERPRÉTATION 225

référence de Marc au fils de David (Matthieu 22 : 42-45) : l'utilisation
embarrassante du Psaume 110 : 1 pour soutenir que l'opinion des
scribes sur le Messie — Matthieu l'appelle l'opinion des Pharisiens —
est fausse. Il ne peut pas être le fils de David puisque David, qui
récite le psaume sous l'action de l'Esprit, parle de la personne à laquelle
Dieu s'adresse en disant «mon Seigneur», et on ne met pas en question
le fait que la personne à laqueUe on s'adresse ainsi est le Messie.

L'interprétation de ce dernier passage est très incertaine. Il est
possible qu'on ne puisse retrouver aujourd'hui l'intention première
de cet argument, que cette intention remonte à Jésus lui-même ou
à un groupe restreint de la première communauté chrétienne. Il n'est
même pas facile de retrouver ce qu'il signifiait pour Matthieu. On
peut éventuellement proposer une interprétation aussi simple que
celle-ci : le Messie n'est pas le fils de David, c'est-à-dire qu'il ne
tient ni son caractère ni sa fonction de David, car le Messie est supérieur

à David ; nous pouvons savoir ce qu'il est grâce à la
communication que le Seigneur lui fait directement. Le Messie est celui qui
reste assis à la droite de Dieu jusqu'à ce que Dieu supprime ses
ennemis. Peut-être y a-t-il un contraste sous-entendu entre le roi
davidique des psaumes de Salomon, qui détruit par sa parole ceux
qui régnent sans justice ainsi que les nations impies, et le Messie du
psaume 110, qui attend que Dieu abaisse les puissances hostiles.

S'il en est bien ainsi, les mentions que fait Matthieu du « fils de
David» présentent un schéma d'une logique acceptable. Il ne fait aucun
doute dans son esprit qu'on s'est adressé à Jésus comme au « fils
de David », mais au sens d'un guérisseur renommé — ce qui est

peut-être le rôle d'un prophète, mais qui est tout à fait contraire
à l'esprit du Messie quelle que soit l'acceptation du titre que les

Juifs puissent en donner. L'acclamation, lors de l'entrée triomphale,

doit être interprétée elle-même à la lumière des guérisons
dans le Temple ; en dernier ressort, Jésus lui-même explique pourquoi

le fait d'être « fils de David » ne peut pas être en soi une raison
suffisante pour prétendre être le Messie. Puisque, comme nous le

voyons, Matthieu fait autant d'efforts pour désamorcer ce titre à
la puissance explosive, il faut en conclure que le titre était utihsé

pour désigner Jésus dans la communauté de Matthieu, mais qu'U y
était aussi mis en question ; de plus, il faut tenir compte de l'idée
qu'il ne convenait pas à Matthieu que l'ange s'adresse à Joseph
comme au « fils de David. » A vrai dire, il faut considérer sans doute
tout l'épisode de la « nomination » comme un élément de la tradition
antérieure à Matthieu ».

1 Cf. W. Knox : The Sources of the Synoptic Gospels, II, éd. H. Chadwick
(Cambridge, 1957), p. 123-125.

15



226 K. GRAYSTON

Le fait qu'on puisse remarquer une certaine correspondance entre
l'introduction et la conclusion de l'évangile de Matthieu prouve
peut-être l'exactitude de cette suggestion. Comme Marc, l'évangéliste

Matthieu ne prend que peu d'intérêt au récit des apparitions
de Jésus ressuscité ; ce qui l'intéresse davantage c'est la continuation
de l'histoire, fort peu plausible, des hommes qui gardaient le
tombeau. Cependant il conclut son évangile en mentionnant une occasion

impressionnante et décisive où Jésus en tant que professeur de

Torah commande aux onze disciples d'enrôler le monde entier pour
l'étude de la nouvelle Torah. C'est là un thème éminemment
matthéen que de voir Jésus professeur suprême de Torah, bien que
jusque-là Jésus n'ait eu de disciples qu'en Israël. C'est alors qu'U
étend ce rôle aux nations ; mais cette extension avait été préfigurée
déjà par la visite des sages de l'Orient et par la fuite de Jésus en
Egypte puis par son retour. Par conséquent, on peut dire peut-être
que le chapitre 2 correspond à la fin du chapitre 28. Le contenu
du chapitre 1 se rapporte moins au dessein théologique de Matthieu
qu'à la tradition de son église.

Après cette diversion, revenons à la péricope elle-même où le nom
de Jésus est accompagné d'une glose ou d'une traduction : « Tu lui
donneras le nom de Jésus, car c'est lui qui sauvera son peuple de

ses péchés. » On trouve une traduction semblable pour le nom
d'Emmanuel dans la citation d'Esaïe — indication très nette que
l'auteur ne peut s'attendre chez ses lecteurs à une grande familiarité
avec la langue hébraïque. La glose accompagnant le nom de Jésus
n'est pas du même genre : car il était nécessaire en ce cas de préciser,
même au lecteur familier avec la langue hébraïque ou araméenne,
le sens qu'il fallait attacher au nom de Jésus au moment où ce nom
était donné à cet enfant. Par conséquent, on peut imaginer pour
cette péricope un enracinement hellénistique plus tardif, en un
temps où l'on ne comprenait pas le sens de Yehoshua, et où il était
moins important de donner la signification du nom de Jésus que
cela n'était le cas dans un contexte juif antérieur.

Dans ce contexte antérieur, quelle signification attachait-on au
nom même et à sa traduction Dans quelle mesure Jésus sauvera-
t-il son peuple de ses péchés Il est tout d'abord normal de penser
que Jésus sauvera son peuple des conséquences de ses péchés,
c'est-à-dire des suites douloureuses et du châtiment consécutif aux
mauvaises actions. Cela équivaudrait alors à dire que Jésus lui
obtiendrait le pardon, ce qui est semblable à ce que les psalmistes
attendaient de Dieu : « il rachètera Israël de toutes ses fautes ». Le
sens de cette affirmation est expliqué dans un verset précédent du
même psaume, qui dit que près de Dieu se trouve le pardon (Ps. 130 :

8, 4). Nous avons peut-être le même sens ici ; cependant, c'est une



MATTHIEU I : 18-25. — ESSAI D'INTERPRÉTATION 227

pensée qu'on rencontre rarement. Dans le Nouveau Testament, on
sanctionnait de diverses façons les mauvaises actions que les gens
commettaient, mais on ne voit nulle part ailleurs les gens en être
sauvés. Il y a une « parole sûre » que l'on trouve dans I Tim. i : 15,
selon laqueUe Jésus est venu dans le monde pour sauver les pécheurs ;

mais même dans cette parole il est possible de déceler une différence
notable entre sauver les pécheurs et sauver les pécheurs des

conséquences de leur méchanceté. La «parole sûre » conserve toujours le
sens fortement eschatologique du verbe odjZeiv (sauver). J'ai
tendance à penser que la phrase « Il sauvera son peuple de ses péchés »

correspond plus probablement au Messie pharisaïque du psaume de
Salomon 17 qui purifie la nation de toutes les raisons qu'elle a de

pécher. Le fils de David « refusera aux pécheurs leur héritage, U

détruira totalement l'esprit fier des pécheurs... et il rassemblera un
peuple saint, qu'il mènera vers la justice... Il purifiera Jérusalem et
la rendra sainte, comme elle l'était jadis... Et il n'y aura pas
d'iniquité en ces jours parmi eux, car tout sera saint et leur roi est le

Seigneur Messie » (Ps. Sal. 17 : 26, 28, 33, 36). Pour moi, le nom de

Jésus nous est donné comme une indication de l'espoir eschatologique

d'un peuple saint et renouvelé.
Cette impression eschatologique est renforcée par la mention de

l'ange et du songe. Il est fréquemment fait allusion aux anges et
aux songes dans les deux premiers chapitres de l'évangile. Ailleurs,
les anges n'interviennent que pour permettre le tremblement de
terre de la résurrection et pour annoncer que celui qui avait été
crucifié a été ressuscité (28 : 2, 5). Le seul autre songe est celui de
la femme de Pilate (27 : 19). Or les anges et les songes sont
caractéristiques de la littérature apocalyptique ; Joël promet des songes et
des visions pour les derniers jours lorsque Dieu répandra son Esprit
sur toute l'humanité. De ce fait, l'ange et le songe sont les éléments

que Matthieu utilise pour donner une couleur eschatologique à son
récit ; ils sont aussi importants symboliquement (et historiquement
négligeables) que le tremblement de terre lors de la crucifixion (27 : 51).

Il est possible que la même couleur eschatologique soit maintenue

par les mots èx toO nveupaxoç àflov (de l'Esprit Saint). Quelle peut
être la signification de l'expression « conçu par le Saint Esprit »

Selon la tradition, cela veut dire que la tâche d'un père humain a
été remplacée par une opération de l'énergie divine de telle sorte
qu'un œuf a été fertihsé d'une manière nouvelle et peut-être unique.
Si tel est bien le sens, ce ne peut être ce que nous appellerions un
énoncé de valeur historique ou scientifique puisqu'on ne peut guère
le prouver historiquement ou scientifiquement. Ce serait par conséquent

un énoncé de valeur mythique (mythe au sens rendu courant
par Bultmann). Il décrirait l'être divin travaillant au niveau humain



228 K. GRAYSTON

comme si l'être divin prenait part (et seulement part) au déroulement
des actions de l'homme. Mais avant d'établir plus en détail la
signification des termes « conception par le Saint Esprit » il serait peut-être
utile de faire quelques réserves quant à la compréhension traditionnelle

de ces mots. Aux versets 21 et 25, le texte présente des variantes
qui requièrent l'attention. Au verset 21a, la vieille version syriaque
insère un aoi, de telle sorte qu'on peut lire « elle te donnera un fils »

plutôt que simplement « elle donnera naissance à un fils ». Le changement

est minime, mais il en résulte que Joseph est inclus de manière
naturelle dans l'opération plutôt qu'exclu d'une manière surnaturelle.

La vieille version syriaque maintient sa position au verset 25,
le manuscrit du Sinaï ajoutant cujtûj, le manuscrit de Cureton (et
la version bohaïrique) ajoutant xòv avant uióv — c'est-à-dire « elle
lui donna un fils » ou « elle donna naissance au fils déjà mentionné ».

Mais au verset 25, il y a une variante encore plus importante : la version
syriaque du Sinaï et la vieille version latine omettent : oùk èyivoio-Kev

aùxnv suie oö de telle sorte qu'on peut lire simplement « il prit chez
lui son épouse et elle lui donna un fils ». Dans la version syriaque de
Cureton et dans le Diatessaron, on lit à cet endroit : « il prit sa femme
et vécut dans la pureté avec elle jusqu'à ce qu'elle lui donnât un fils ».

Ce fait a convaincu plus d'un critique que les mots « ne la connut
pas avant » ne faisaient pas partie du texte original, mais qu'ils
avaient été ajoutés après coup pour empêcher tout malentendu au
sujet de la naissance virginale. Il est clair qu'on ne peut fonder un
argument solide sur une évidence aussi fragile ; mais en supposant
que tout le texte remonte à la source primitive, que voulait dire, à

l'origine, « il ne la connut pas avant qu'elle lui eût donné un fils »

Je suis enclin à insister sur ma suggestion antérieure selon laquelle
Joseph est contraint de se rendre compte que Marie porte l'enfant
saint. Donc, puisqu'U prend sous son toit une femme qui remplit
ce rôle sacré, il doit lui aussi se comporter en conséquence (en s'abs-
tenant de s'approcher de Marie) afin de se conduire lui aussi saintement.

En faisant cette suggestion, j'ai à l'esprit l'histoire de David
au sanctuaire de Nob, où lui et ses compagnons peuvent recevoir
le pain consacré à condition que leurs corps soient saints par abstention

de rapports avec des femmes (I Sam. 21 : 4, 5 ; cf. Ex. 19 : 15,
I Cor. 7:5).

Cependant revenons à l'étude de l'expression « conception par le
Saint Esprit » — les spéculations des Juifs, à ce sujet, peuvent peut-
être nous aider. Dans l'œuvre De Cherubim, Philon explique Genèse

4:1: «Or Adam connut Eve sa femme, et elle conçut et donna naissance
à Caïn, en disant « j'ai engendré un homme avec l'aide du Seigneur ».

Mais il n'est pas dit que Abraham, Jacob, Isaac et Moïse connurent
leurs femmes (§ 40). Par exemple, Ex. 2 : 21 et suivants disent sim-



MATTHIEU I : 18-25. — ESSAI D'INTERPRÉTATION 22g

plement « il donna à Moïse sa fille Séphora. Elle donna naissance
à un fils ». Et Philon de commenter : « Sans même qu'il y ait prières
ou supplications, Moïse, qui a pris Séphora, la vertu qui vole et se

tient haut, la trouve enceinte sans que ce soit des œuvres d'aucun
mortel » (§ 47). En fait les femmes des patriarches représentent les

vertus qui reçoivent directement la semence de Dieu mais donnent
des descendants à la personne à laquelle elles appartiennent. Philon
trouve ensuite une indication supplémentaire de ce mystère dans
Jér. 3 : 4 « un oracle rendu au nom de Dieu qui s'adressait à la vertu
la plus pacifique », oracle dans lequel Dieu se décrit lui-même (mais
pas selon MT ou les LXX) comme le âvopct Tfjç irapeevfaç aou (le
mari de ta virginité). Et il conclut: «Il est convenable que Dieu
s'entretienne avec la nature vraiment virginale, celle qui est pure et
qui ne connaît pas le toucher impur », et de fait Dieu ne voulut pas
parler à Sarah avant qu'elle eût « aboü tout ce qui était façon de

femme, et fût rangée à nouveau au rang de vierge pure » (§ 50).
Ceci appartient à l'allégorie alexandrine mais peut avoir quelque

rapport avec la question de la virginité dans les récits de la naissance.
Tout ce que je veux montrer en ce moment, c'est qu'un Juif, qui
connaissait la Bible, pouvait parler de procréation divine d'une
façon importante, symbolique et non historique. Mais il ne fait aucun
doute que le vrai parallèle de la conception par le Saint Esprit est
la révélation donnée à Jérémie de sa relation avec Dieu : « Avant
que je t'eusse formé dans le ventre de ta mère, je te connaissais, et
avant que tu fusses sorti de son sein, je t'avais consacré ». Si un Juif
entendait ses concitoyens parler de conception par le Saint Esprit,
qu'est-ce que cela pourrait signifier pour lui si ce n'est la naissance
d'un homme saint possédant l'autorité et le langage d'un prophète
Le contexte eschatologique créé par Matthieu fait de Jésus le Saint
des derniers temps, non seulement désigné par Dieu avant même
sa conception dans le sein de sa mère Marie, mais aussi nommé et
reconnu par Joseph comme le Sauveur eschatologique.

III. J'en ai maintenant terminé avec la péricope, et il faut nous
occuper à présent des versets qui restent — et tout d'abord du récit
contenu dans l'introduction, aux versets i8b-ig. Ces versets contiennent

déjà ce qui ne sera révélé qu'au verset 20. Par leur énoncé, on
sait dès maintenant que Marie porte un enfant du Saint Esprit, bien

que cette information ne soit révélée que plus tard. Les versets
d'introduction répondent en tout cas à une question différente de celle posée

par la péricope, question qui était celle-ci : comment Jésus reçut-U
son nom Les versets d'introduction nous posent une autre question :

pourquoi Joseph n'a-t-il pas divorcé d'avec sa fiancée On accepte
l'idée que Joseph et Marie sont bien connus dans l'Eglise, et que



230 K. GRAYSTON

l'Eglise connaît l'accusation portée contre Marie : enceinte à la suite
d'un adultère. Dans son livre, Jérusalem au temps de Jésus *, Jeremias
a examiné le point de vue juif officiel sur l'illégitimité et il a montré
les graves conséquences d'une naissance due à un adultère. Donc,
à une certaine époque du christianisme primitif, il a peut-être été
très important pour l'Eglise de faire face à cette accusation et d'y
répondre. Il semblerait qu'au moyen du récit contenu dans
l'introduction à la péricope, Matthieu utilise la péricope de « nomination »

en vue d'un but secondaire bien défini.

IV. Il est possible que ce soit le même but qui ait poussé Matthieu
à ajouter la preuve scripturaire d'Esaïe a. C'est Tune de ces citations-
formules propres à Matthieu et qui se signalent par des traits
spéciaux. Dans ses citations « normales » de l'Ancien Testament (celles
qui figurent dans les sentences de Jésus et dans les déclarations qui
lui sont adressées), Matthieu est en général en accord avec la version
des LXX ; et lorsque les citations apparaissent dans plus d'un évangile,

la citation matthéenne est plus proche des LXX que les autres.
De ce fait, on peut admettre comme sûr que Matthieu et son église
utihsaient la version des LXX. Mais les citations du récit spéciales
à Matthieu ne suivent pas strictement les LXX. On les trouve
toutes dans des textes propres à Matthieu ou dans des insertions
faites par Matthieu dans l'évangile de Marc. Elles sont toutes
introduites par la formule ïva (ôiruiç) irA.r|puu6ri ou par une formule du même

genre (afin que s'accomplît). Les citations normales de l'Ancien
Testament, chez Matthieu, sont employées à l'appui d'une doctrine
ou d'une façon de se conduire ; il faut relever que Matthieu connaît
bien le thème de l'accomplissement sans cette formule (tel est d'ailleurs

aussi le cas pour les autres évangiles). De ce fait, la formule
« afin que s'accomplît » n'est pas nécessaire pour appuyer le thème
de l'accomplissement général. Mais elle est utilisée pour étayer le
thème de l'accomplissement dans des cas particuliers. Il me semble
qu'on peut affirmer que les citations-formules de Matthieu proviennent

d'une source particuhère. Puisque certaines d'entre elles sont
insérées dans les récits de Marc, il est vraisemblable qu'elles viennent
d'une source orale — donc de la tradition de l'église enseignante.

Enfin, j'irai plus loin encore et dirai qu'elles préviennent toutes
une attaque hostile : lorsqu'il est question dans le récit d'une situation
embarrassante, par exemple la fuite vers l'Egypte, le massacre des

enfants, la Galilée demi-païenne, centre du travail de Jésus, et la
trahison de Judas. C'est pourquoi, la citation d'Esaïe 7 : 14 est une

1 Trad, anglaise (London, 1969) : Chap. XV : Illegitimate Israelites,
B i Bastards, p. 337-342.

2 Cf. K. Stendahl : The School of St. Matthew (Uppsala, 1954), P- 9J-99-



MATTHIEU I : 18-25. —¦ ESSAI D INTERPRETATION 23I

réponse, sous forme d'apologie, à l'accusation selon laquelle la façon
dont Jésus avait été conçu cachait un scandale. Comme certaines des

autres citations-formules, elles ne peuvent plus guère, à notre avis,
convaincre le lecteur moderne. La version des LXX se lit :

Ì60Ù r) irap9évoç èv xaoTpi XrjpijjeTai

Kai TÉEercu uîov

kcù KaXéaeiç tó ôvoua aÙTOÛ 'Euuavour|\

Là où il y a KaXéaexc, (tu appelleras), MT a « elle appellera » ; mais
Matthieu met à la place KaXéaovaiv (ils appelleront), parce que, en
fait, l'enfant de Marie ne fut pas appelé Emmanuel mais Jésus. Ce

que Matthieu veut dire sans doute, c'est que, bien qu'il ait été nommé
Jésus, il fut revêtu par les gens de la qualité d'Emmanuel. On a fait
de ce mot hébreu un usage homilétique et il faut le traduire pour
la communauté hellénistique : ainsi l'enfant est reconnu comme
étant « Dieu présent parmi nous ». Ceci reflète une approche
(hellénistique) du caractère de Jésus différente de l'approche hébraïque
du nom de Jésus. Mais le texte, bien qu'exégétiquement maladroit,
est essentiellement un moyen de contrecarrer l'accusation d'adultère.
Bien entendu, l'utilisation par les LXX de Ttapeévoç pour traduire
« almah » (au lieu de f\ veâviç d'Aquila, Symmachus et Théodotion)
est par la suite très utile, du fait précisément qu'elle est ambiguë.
De cette ambiguïté résulte la possibilité de rapporter l'histoire en
se basant sur la traduction de -napeévoç par vierge.

V. Si mon analyse est correcte, il y a manifestement quatre
étapes dans l'utilisation du récit de Matthieu.

Etape 4 : Etape où la naissance virginale est au centre de l'attention.

Puisque la naissance virginale joue un rôle très restreint dans
le Nouveau Testament, bien qu'elle jouât un rôle plus important
dans la période post-apostolique, il doit s'agir ici de l'étape la plus
récente.

Etape 3 : Etape où il fut nécessaire de réfuter les accusations sur
la conception et la naissance de Jésus. Cette étape a laissé davantage
de traces dans le Nouveau Testament, et elle apparut probablement
lors d'un conflit entre chrétiens et juifs à une époque ancienne de

l'Eglise.

Etape 2 : Etape où Matthieu se montre anxieux devant les

conséquences entraînées par le fait qu'il a présenté Jésus comme le « fils
de David », et par conséquent comme le Messie ; il développe sa façon
personnelle de présenter Jésus.



232 K. GRAYSTON

Etape i : Etape où quelqu'un composa un double paragraphe
sur le sauveur eschatologique, désigné par Dieu pour être conçu et
reconnu dans une famille am-ha-areç. Ceci remonte sans doute à la
première étape, la plus ancienne de toutes, et s'accorde avec d'autres
indications dans l'évangile. Cela se rapproche de ce que les adeptes
de la piété juive disaient de l'incarnation, lorsque les chrétiens
hellénistiques en parlaient dans leurs langues respectives.

K. Grayston.


	Matthieu I: 18-25 Essai d'interprétation

