
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1973)

Heft: 3

Artikel: La théologie de Jacques de Senarclens (1914-1971)

Autor: Widmer, Gabriel-P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381015

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381015
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA THÉOLOGIE DE JACQUES DE SENARCLENS
(1914-1971)

Notre Revue n'a pas encore eu l'occasion de rendre hommage à

Jacques de Senarclens, qui fut membre de son comité général. La
réédition de son ouvrage sur La personne et l'œuvre de Jésus-Christ1
sous le titre Dieu avec nous2, nous permet de le faire. En effet, cette
pubhcation illustre les dons divers de Jacques de Senarclens :

systématicien et surtout dogmaticien dans son essai de christologie, épis-
toher sensible aux enjeux de la contestation de 1968-1969 dans une
lettre à Jacques Ellul, prédicateur dans un choix de méditations sur
TAvent, le baptême, le mariage, la sanctification, etc.

Après avoir évoqué brièvement la carrière de celui qui fut pendant
plus de dix ans mon collègue le plus proche à la Faculté de théologie
de Genève, étant donné la similitude de nos enseignements, je
voudrais tenter une ébauche des grandes lignes de sa théologie à la lumière
de ses principales pubhcations.

Né à Genève en 1914, Jacques de Senarclens fit dans cette ville ses
études secondaires et supérieures qu'il poursuivit jusqu'au doctorat
obtenu en 1949 par une thèse sur Le mystère de l'histoire 3.

Après un séjour en Amérique, il fut successivement aumônier des

étudiants, puis fondateur et directeur du Centre protestant d'études,
pasteur de la paroisse de Champel. Privat-docent à la Faculté de

théologie de Genève de 1951 à 1953, il est nommé chargé de cours
d'éthique en 1953, puis professeur de théologie systématique en i960,
à la suite du départ du professeur Auguste Lemaître. Il remplira les
fonctions de doyen de 1966 à 1970 jusqu' à la veille de sa mort
survenue à la suite d'une pénible maladie en novembre 1971.

1 La personne et l'œuvre de Jésus-Christ. Labor et Fides, 1958. Cahier du
Renouveau, XVIII.

2 Dieu avec nous. Genève, Labor et Fides, 1972. Cahier du Renouveau,
XXVIII.

3 Le mystère de l'histoire. Introduction à une conception christologique du
devenir. Genève, Roulet, 1949.

14



210 GABRIEL WIDMER

Jacques de Senarclens fut en outre le directeur des Editions Labor
et Fides, un directeur dynamique qui entreprit entre autres, grâce au
concours de Fernand Ryser, la traduction de la Kirchliche Dogmatik
de Barth, celle d'un choix d'œuvres de Luther et de Bonhoeffer, la
pubhcation en français moderne de L'Institution chrétienne et des
commentaires de Calvin. Il apporta un concours actif et apprécié à
diverses commissions, à la commission théologique de la Fédération
suisse des Eglises, à la commission pour le dialogue entre catholiques
et réformés. Partout et en toutes circonstances, il fit preuve d'audace,
d'un esprit d'initiative. Cet homme d'action était aussi un homme de

prière et de méditation. Il fut un pédagogue remarquable pour ses
étudiants et pour les laïcs qu'il réunissait régulièrement chez lui pour
étudier l'œuvre de son maître Karl Barth. Il avait acquis au cours de

sa carrière d'officier, puis de capitaine aumônier, une manière de

pratiquer l'autorité, tout en respectant les sentiments d'humanité à

l'égard de ses interlocuteurs, qui lui permit de surmonter les difficultés

soulevées par les étudiants contestataires des années 68-69. Comme
auteur, il atteint à une grande clarté d'exposition même dans les

sujets les plus délicats ; son style est précis, dépouillé, direct et animé.
Après la mort de Pierre Maury, de Jean Bose, le départ prématuré de

Jacques de Senarclens creuse encore davantage le vide dont souffre la
théologie réformée de langue française.

Quel est pour de Senarclens l'objet de la théologie à l'époque où le
libéralisme s'essouffle et où les courants néo-orthodoxes font faillite
L'objet de la théologie « n'est ni une notion, ni un élément de notre
univers connu, ni un sentiment qu'il suffirait de partager, ni une
nouveUe morale. La théologie se trouve avoir affaire au Dieu vivant »,

c'est-à-dire au Dieu révélé en et par Jésus-Christ, le crucifié et le
ressuscité '. En effet, le libéralisme réduit l'objet de la théologie à

celui de l'histoire et de la psychologie, aux phénomènes religieux tels
que ces deux disciplines complémentaires les étudient ; l'orthodoxie
le limite à des énoncés notionnels qui présupposent des assises
métaphysiques. Ni l'un, ni l'autre ne rendent compte de l'originalité de cet
objet : il est révélé dans la vie et le ministère de Jésus-Christ comme
le Dieu vivant lui-même. Or le Dieu vivant n'est comparable ni à un
ensemble de phénomènes humains et sociaux, ni à un système de

propositions.

On sait comment, depuis la contestation estudiantine, le statut de
la théologie est mis en cause dans les cadres de l'université. J. de

1 La recherche dogmatique aujourd'hui, in R. Th. Ph., 1961, p. 32.



LA THEOLOGIE DE JACQUES DE SENARCLENS 211

Senarclens réfléchit longuement sur les conséquences des modifications

qui s'annoncent dans ce domaine. Il est conduit à distinguer
entre une théologie considérée comme discipline académique analogue
aux autres et une théologie considérée comme intellectus fidei. Il
définit cette dernière comme une exigence de la foi elle-même, comme
« une pénétration dans le mystère de Dieu, une découverte de la logique
interne de la révélation » *. On découvre ici l'influence de Barth, lecteur
admiratif et commentateur original d'Anselme.

Une telle distinction entraîne une double méthodologie. La théologie

académique recourt exclusivement aux techniques philologiques,
linguistiques mises en œuvre par la méthode historico-critique ou par
la méthode structuraliste ; elle peut recourir aussi aux méthodes
philosophiques. Ce faisant la théologie académique risque de vùer à
la philosophie de la religion, à la sociologie, à la psychologie
religieuses. La théologie en tant qu intellectus fidei tout en accordant la
priorité à la lecture attentive de l'Ecriture use pourtant des méthodes
de sciences humaines, mais en les considérant comme des méthodes
auxiliaires d'une démarche spécifiquement théologique à partir de la
prière, de la méditation ; car cette démarche proprement théologique
se déroule dans le cadre de l'obéissance à Dieu et de l'adhésion à une
confession de foi.

J. de Senarclens adopte cette seconde approche, la seule qui lui
paraisse conforme à la Révélation et à sa manifestation dans les deux
alliances bibliques, la seule dictée par la grâce attestée dans l'Ecriture.
Il légitime son option en s'appuyant sur une tradition dont les
origines remontent au Nouveau Testament et qui se transmet aux
réformateurs par Tertullien, Athanase, Augustin et Anselme, auxquels il
consacra plusieurs de ses cours. Il estime que le respect de cette
conformité à la Révélation fait du théologien un savant sérieux et l'habilite

à parler d'égal à égal avec ses collègues des autres facultés universitaires

qui, eux aussi, défendent la spécificité de leurs disciplines.
C'est pour cette raison qu'il place son enseignement sous le signe

de cette définition de la théologie contre les prétentions des novateurs

: la théologie est « une avidité rationnelle parfaitement
légitime sous l'autorité de la Révélation, une recherche du cœur, c'est-à-
dire de l'être tout entier, tendu vers le seul objet qui soit en droit de
solhciter notre totale adhésion : le Dieu vivant et personnel qui nous
parle en Jésus-Christ et nous rend à nous-mêmes en nous prenant à
lui »2.

Dans ces conditions, quel est le point de départ de l'entreprise du
théologien? Il ne peut être que Jésus-Christ dans son abaissement et

1 « Lettre à Jacques Ellul », in Dieu avec nous, p. 8.
2 La recherche en dogmatique, p. 35.



212 GABRIEL WIDMER

son élévation, comme l'a puissamment montré Barth dans sa doctrine
de la concentration christologique ». Ce point de départ actuel rejoint
celui des Pères de Chalcédoine, la double nature du Christ, vraiment
Dieu, vraiment homme.

Un tel point de départ renverse ceux du cathohcisme et du
néoprotestantisme. Celui du catholicisme consiste à articuler la grâce à la
nature : gratia non tollit naturam, sed perficit, en se fondant sur la
hiérarchie des êtres, des valeurs et des pouvoirs ; il tiendra compte de
la tradition légitimée par la succession apostolique. Le point de départ
du néo-protestantisme réside dans la conscience ou l'expérience
religieuses ; l'histoire illustre les progrès de cette conscience et la diversité de
cette expérience ; le devoir moral en découvre les exigences. On pourrait
caractériser le point de départ du catholicisme d'« objectif » et celui du
protestantisme de «subjectif» et les opposer l'un à l'autre. J. de Senarclens,

à la suite de Barth, préfère les considérer comme les deux expressions

d'une négation de la primauté du Christ, qui aboutit à une
naturalisation, à une humanisation de la foi. La critique de Feuerbach s'en
prendra à ces déviations qui déforment la théologie en anthropologie.

Dans les deux tomes de son principal ouvrage Héritiers de la
Réformation2, de Senarclens déchiffre le sens de l'histoire de l'Eglise
et de la théologie en tenant compte de ces points de départ et des

conséquences qu'ils entraînent. C'est une lecture à la fois historique et
critique des systèmes théologiques, de leurs présupposés, de leurs
conceptions en matière de théologie trinitaire, de christologie et
d'ecclésiologie.

Mais cette entreprise plus dogmatique que systématique, étant
donné son point de départ, n'est pas seulement historique et critique,
ehe se veut constructive : la dogmatique correcte sera celle qui est
suspendue au don de Dieu offert en Jésus-Christ et non point celle
qui essaie tant bien que mal de répondre aux aspirations humaines
individuelles et sociales. Bref, le contenu de la dogmatique n'est pas
un humanisme. C'est pourquoi, le cathohcisme et le néo-protestantisme

doivent être rejetés : « Le christianisme ne se justifie pas par
lui-même ; dans les deux cas (ceux du cathohcisme et du néo-protestantisme),

on éprouve le besoin de l'introduire à partir d'une conception

générale de la religion, de Dieu, du monde et de l'homme. Seul
le contenu de ces préambules diffère sur quelques points (les preuves
de l'existence de Dieu, etc.), en fonction des préoccupations de l'époque,

mais le principe admis dans les deux systèmes est le même » 3.

1 Karl Barth and the Reformed Tradition, in The Reformed and Presbyterian
World, 1969, 5, p. 206-218.

2 Héritiers de la Réformation, tome 1 : Le point de départ de la foi ; tome 2 :

Le centre de la foi. Genève, Labor et Fides, 1956, 1959.
3 Id. op., tome 1, p. 48.



LA THÉOLOGIE DE JACQUES DE SENARCLENS 213

On ne peut donc fonder la théologie sur une anthropologie naturelle,

sur une cosmologie rationnelle ou sur une ontologie d'inspiration

philosophique, encore moins sur la conscience et l'expérience
religieuses, le sentiment de dépendance envers Dieu et la piété ; le
tenter, c'est manquer l'objectif de la dogmatique. Seul le Christ comme
auto-manifestation de Dieu donne son fondement, c'est-à-dire son
contenu et sa légitimité, à la théologie chrétienne et lui confère son
statut épistémologique. Par conséquent, il y a une différence réelle
entre la théologie avec sa référence à Jésus-Christ et les philosophies,
qu'elles soient réalistes ou idéalistes. Cette différence doit se traduire
au niveau de leurs objets, de leurs méthodes et de leurs épistémologies.

La théologie n'est donc pas sur le même plan que les sciences

historiques, les philosophies et les cultures dans la diversité de leurs
manifestations.

En prenant soin de définir avec beaucoup de détails le point de
départ de la théologie, de Senarclens ne cherche pas à revenir à une
position antérieure à la critique du christianisme et à la théologie
moderne comme voudrait le faire le fondamentalisme protestant. Il
tente de mettre en relief les composantes d'une théologie de la Parole
au cœur même de la crise ouverte par le marxisme et l'existentialisme

1. L'une de ces composantes, c'est la force dynamique de la
Révélation elle-même : Dieu se dévoile et se voile en Jésus-Christ
aujourd'hui comme hier. L'acte par lequel Dieu se fait connaître et
agit en Jésus-Christ traverse l'histoire ; il résulte de l'initiative de Dieu
lui-même, de sa grâce à chaque période de l'histoire. Dans ces
conditions, les prolégomènes à la dogmatique consisteront déjà en une
dogmatique condensée, un commentaire actuel des décisions
conciliaires (surtout de Nicée et de Chalcédoine) à la lumière critique de
l'Ecriture ; ce commentaire cherchera à réduire l'écart entre les dogmes

ecclésiastiques et l'Ecriture pour en permettre la communication
aujourd'hui2.

Le point de départ est donc aussi le centre de la dogmatique :

la vie et l'œuvre du vrai Dieu - vrai Homme, Jésus-Christ, l'Emmanuel.
Le renversement méthodologique et épistémologique, exigé par la
dogmatique des présupposés catholiques et néo-protestants, aboutit
à un recentrement. Dans la rencontre avec le Christ, tout est donné,

1 Ibid., p. 117 ss.
2 Cf. Dieu avec nous, p. 35 s., p. 48 ss. Cette interprétation de l'histoire

des dogmes est plus théologique qu'historique, les dogmes comme décisions
contingentes de l'Eglise servent de critères d'interprétation de l'Ecriture et les
textes bibliques viennent confirmer la rectitude des formules dogmatiques.



214 GABRIEL WIDMER

le départ, le chemin et le but : « Voilà pourquoi, il n'est nul besoin
d'ajouter quoi que ce soit à sa personne, ni de la prolonger : tout
existe désormais en lui. C'est ainsi qu'il est notre médiateur, à la fois
les deux pôles de l'alliance : Dieu pour nous et nous avec Dieu. La
rencontre impossible ailleurs se produit dans son être et dans l'histoire

de sa vie.»1 Ailleurs, de Senarclens dira que «le Christ est le lieu
de notre rendez-vous avec Dieu 2 ». C'est en ce sens qu'il est le centre
de toute doctrine et vie chrétienne, le « réfèrent » par excellence, mais
aussi T« actant » et le « locuteur » pour transcrire le sens de ce
christocentrisme cohérent et conséquent dans une terminologie à la mode,
et mettre en lumière son caractère paradoxal.

Ce « Christ total » est confessé dans sa souveraineté non pas comme
une sorte de vis-à-vis immuable et immobile, mais comme celui en
qui Dieu vient dans sa création, vers sa créature et simultanément
comme celui en qui l'homme va vers Dieu. Il est le foyer de ce double
mouvement de la transcendance vers l'immanence et de l'immanence
vers la transcendance, la source d'un même acte orienté dans deux
directions différentes. C'est pourquoi le Christ est l'action même de
la grâce donnée et reçue. Si Christ est vraiment cela, alors il ne peut
y avoir aucune médiation en dehors de la sienne, que ce soit celle de

sa Mère, celle des anges ou celle des saints. Les introduire entre Dieu
et les hommes, c'est ouvrir la porte au synergisme et perdre le
Christ. Car tout existe désormais en Christ ; la justification, la
sanctification, la rédemption sont accomplies en lui et elles le sont
parfaitement. Le croyant doit se contenter de recevoir la possibilité de
les accueillir, d'en vivre pour devenir un homme nouveau.

Mais comment concevoir, dans la perspective d'une telle concentration

christologique, Yappropriation du salut par le croyant, puisque
en Christ tout est accompli? En refusant toute coopération entre
l'homme et Dieu en dehors du Christ, Homme-Dieu, en fermant la
porte au synergisme, n'ouvre-t-on pas celle du quiétisme? J. de
Senarclens ne dissimule pas les apories de la théologie réformée. Il
cherche à les éclairer en décrivant le rôle du Saint-Esprit dans la
sanctification 3. C'est le Saint-Esprit qui conditionne l'appropriation
du salut acquis par le Christ de la part de l'homme. Le Saint-Esprit
joue un rôle actif dans cette application de l'œuvre du Sauveur au
croyant. Le Saint-Esprit, en effet, est Dieu nous faisant participer à

1 Héritiers de la Réformation, tome II, p. 48. C'est en Christ d'abord qu'a
lieu et de manière décisive, complète, la rencontre pour un théologien de la
concentration christologique ; c'est dans le croyant qu'elle a lieu pour Brunner,
par exemple, théologien de la rencontre, du dialogue, du « Je » et « Tu ».

2 Dieu avec nous, p. 21.
3 Cf. Le Saint-Esprit et la sanctification des chrétiens, in Le Saint-Esprit

(volume collectif). Genève, Labor et Fides, 1965, p. 129 ss.



LA THÉOLOGIE DE JACQUES DE SENARCLENS 215

l'œuvre de la seconde personne de la Trinité : « Le Saint-Esprit produit

en nous cette capacité de recevoir la Parole active de notre
Seigneur et de participer à son œuvre. L'Esprit est la puissance qui
nous associe à Jésus-Christ et nous permet de découvrir en lui toute
la plénitude de l'intervention de Dieu pour nous.» >

Ainsi le Christ, l'Esprit font participer l'homme à Dieu, parce
qu'en Christ et par l'Esprit, Dieu se rend participant à l'homme. En
recourant à la participation pour écarter le synergisme et le quiétisme,
le théologien de la Parole ne retourne-t-il pas à Platon et à Aristote?
N'est-il pas infidèle à son point de départ en réintroduisant une ontologie

dans sa réflexion théologique? Il se défend de cette accusation,
en décrivant cette participation comme l'œuvre de la grâce, en en
soulignant l'aspect paradoxal : «... on ne peut parler de la coopération

de l'homme qu'à la condition de reconnaître d'abord la
prééminence de la grâce. Nous nous trouvons ici en face d'un double
paradoxe : i. La participation de l'homme ne devient réelle qu'au
moment où la grâce de Dieu s'est imposée à lui, comme la seule

puissance de décision. Il n'existe alors plus aucun partage : la créature
retrouve ses pouvoirs, sa liberté, son humanité, dès l'instant où elle
attribue tout pouvoir, toute liberté et toute souveraineté à la grâce.
2. Le second paradoxe s'inscrit dans une forme négative : contrairement

à ce que l'on imagine, la résignation, la passivité, la fuite dans
une mystique inactive ou dans une sécularisation trop entreprenante
n'ont nullement accompagné les doctrines centrées sur la grâce, mais
ceUes qui accordaient une place prépondérante au libre-arbitre de
l'homme naturel. Car la grâce interdit ces démissions qui révèlent leur
véritable cause : le désir d'indépendance du croyant. Inversement, plus
la grâce intervient fortement, plus elle exige notre action... »2. J'ai
tenu à citer intégralement ce passage significatif de la manière dont
J. de Senarclens se défend de retomber dans les difficultés de la théologie

spéculative. Plus tard, il essayera d'éviter aussi bien les termes
de participation, de participer que celui de coopération et les

remplacera par celui de responsabilité, pour bien montrer que les
relations entre Dieu et les croyants relèvent de l'éthique et de l'eschatologie

et non pas de l'ontologie 3. L'éthique et l'eschatologie servent de

garde-fous contre le danger de confusion entre Dieu et sa créature et
celui d'une séparation radicale entre Thétéronomie de l'un et la soi-
disant autonomie de l'autre.

Il y a donc une correspondance nécessaire entre le thème de la
concentration christologique et celui de l'action concentrée de la grâce.

1 Héritiers de la Réformation, tome II, p. i68.
2 Ibid., p. 172.
3 Cf. Le Saint-Esprit et la sanctification des chrétiens, p. 133.



2l6 GABRIEL WIDMER

A l'action « objective » de Dieu en Jésus-Christ, historiquement
déterminée, correspond l'action « subjective » de Dieu comme Esprit Saint
dans l'histoire de l'Eglise, celle de son édification et celle de sa mission
dans le monde. L'action objective est celle de l'origine, l'action
subjective celle des manifestations. De telles corrélations découlent d'une
interprétation de l'Ecriture dans ses répercussions sur l'histoire et sur
la vie des croyants. Cette interprétation a pour principe l'analogie de

la foi. EUe a sa clé dans la double nature du Christ en une personne
sans confusion, ni séparation. C'est l'analogie primordiale et fondatrice.

C'est à partir d'elle que le théologien découvre la loi d'incarnation

qui régit les rapports entre Dieu, le Christ, les croyants, chacun
gardant sa propre place. Cette loi sauvegarde, grâce à l'analogie de la
foi, Tunité dans la différence ; son application évite les écueils du
monisme panthéiste et du dualisme gnostique.

A la suite de Barth, de Senarclens applique le modèle christologique

réinterprété de Chalcédoine en anthropologie (rapport de la
nature et de la grâce) et en ecclésiologie (christocratie fraterneUe et
dynamique).

Par l'application réitérée de ce modèle aux divers lieux théologiques,

le dogmaticien donne à son exposé doctrinal sa cohérence et sa
force persuasive. Ce modèle lui est dicté par l'objet même de sa
recherche. Il en vit avant de le mettre en œuvre dans son discours.
La vie et le discours sont animés du même mouvement. Tout dérive
du Christ qui procède par génération du Père et de l'Esprit qui en
procède par spiration ; mais tout y retourne aussi. En s'inscrivant dans
ce double mouvement, le dogmaticien invite son lecteur à s'y inscrire
aussi. En reproduisant le mouvement réel, le discours met en mouvement

son auditeur. Cette cohérence et cette force persuasive dépendent

en définitive du caractère dynamique du mystère de Jésus-
Christ en qui s'éclairent le mystère de Dieu et le mystère de l'homme.
Il y a un certain « pascalisme » dans ce modèle théologique.

Cette cohérence manifeste dans l'ordonnance du discours théologique

est l'indice de sa vérité ; elle en est le critère de vérification du
fait qu'elle rend compte de la présence de Dieu au Christ, du Christ
au monde et de la présence du croyant au Christ et à Dieu. En effet,
les analogies qui s'appellent les unes les autres se vérifient réciproquement

par le mouvement qui les relie. Elles ne sont pas données une
fois pour toutes ; eUes doivent être constamment redécouvertes : Dieu
est toujours à chercher, la vérité toujours à trouver.

Mais comme je l'ai laissé entendre, la théorie est, dans cette
perspective, inséparable de la pratique. La dogmatique implique l'éthique,
une éthique qui puise ses normes dans la théologie biblique et dans la
théologie ecclésiastique. J. de Senarclens critique la notion de théologie

systématique, parce qu'elle juxtapose dogmatique et éthique ; il lui



LA THÉOLOGIE DE JACQUES DE SENARCLENS 217

préfère celle de dogmatique, parce que, grâce à une méthode inclusive,

elle exige l'examen des conséquences éthiques de la prédication
évangéhque '. C'est ainsi que la double critique de la sécularisation et
de la resacralisation ne devient efficace qu'à partir de la confession de
la foi, une confession de foi pour ce temps. La prédication correcte de

l'Evangile, la confession fidèle de la foi portent en elles une force
transformatrice capable de bouleverser les structures ecclésiastiques
les plus sclérosées et d'ébranler le moralisme et le conformisme dans
leurs fondements. De Senarclens croyait à la puissance de la Parole
plus qu'aux projets de réforme des structures et des mœurs. Son souci
éthique était d'abord catéchétique et homilétique : poser fermement
et rigoureusement les bases d'une doctrine et ensuite envisager la
construction d'un nouvel ordre. C'est pour cette raison que son
éthique est une éthique de la reconnaissance, de la gratitude, de
l'obéissance et de la disponibilité.

Les travaux de J. de Senarclens ont reçu un accueil favorable de
la part de ses amis français Ellul, Bose, Maury et bien d'autres, unis
entre eux par leur commune dette de reconnaissance à l'égard de
Barth. Ils ont suscité, surtout en Suisse romande, des critiques
d'abord dans les miheux théologiques réservés à l'égard de Barth. En
effet, de Senarclens n'appartient pas à cette tradition qui tient compte
du dialogue entre théologiens et philosophes et dont on dit qu'elle
est romande. Son refus de la philosophie l'en éloigne comme sa
critique de l'expérience et de la conscience religieuses le sépare de cet
autre aspect de la tradition romande qu'est l'individualisme
religieux. Dans un opuscule paru en 1959 2, le pasteur Fr. Klein expose
la manière dont de Senarclens résume les thèses essentielles de la théologie

moderne. Il lui reproche sa partialité dans le choix des sources,
ses préjugés barthiens dans la façon de les lire et enfin son mépris des

travaux récents en exégèse et en théologie biblique. Il l'accuse d'avoir
commis des contresens dans son interprétation de la conscience et de
l'expérience religieuses. En un mot, de Senarclens aurait sous-estimé
la valeur évangélique de la théologie de Schleiermacher et de ses

successeurs ; et, par conséquent, sa compréhension de l'histoire de la

1 Cf. La tâche de la dogmatique aujourd'hui, in Document de l'Alliance réformée,

1964.
2 Frédéric Klein : Ea valeur du protestantisme moderne. Neuchâtel, Mes-

seiller, 1959.



2l8 GABRIEL WIDMER

théologie, le rapprochement qu'il opère entre le catholicisme et le
néoprotestantisme seraient hypothéqués par des parti pris.

La critique porte dans la mesure où l'œuvre passe trop rapidement

sur les transformations de la conscience occidentale consécutive
à sa crise des XVIIe et XVIIIe siècles. Mais elle se trompe sur son
intention fondamentale : surmonter l'opposition « scolaire » entre
l'orthodoxie et le libéralisme en dégageant les conséquences de la
critique du christianisme. Les remarques de détail souvent
pertinentes de Klein donnent l'impression de viser un autre type de théologie

que celle que de Senarclens cherchait à élaborer.
Un problème demeure : qui donne un sens à l'histoire de la théologie

chrétienne? L'historien en se référant à l'histoire des cultures
et des idées? L'objet même de cette théologie, c'est-à-dire la
réalisation des promesses de l'Evangile à travers sa prédication ou le
développement de l'Eglise, sa mission dans le monde? Dès sa thèse,
dont le titre et surtout le sous-titre sont significatifs, Le Mystère de

l'histoire, introduction à une conception christologique du devenir, J. de
Senarclens entrevoit le problème et l'originalité de la réponse que lui
donne Barth : « Jésus-Christ, en tant que Fils de Dieu et Fils de
l'homme est à la fois la vérité divine et humaine de l'histoire.» ¦
Comment le Christ peut-il prétendre être le sens de l'histoire?
«... étant le principe de toutes choses et non seulement le sauveur
des âmes, Jésus-Christ ne concerne pas les personnes uniquement, mais
tout ce qui se rattache à elles, les œuvres des hommes, les idées, la
matière, les événements et jusqu'à la nature qu'il domine également,
l'ayant créée pour servir à l'homme de champ d'action.» 2 Dans cette
vision de l'histoire, on retrouve saint Paul, Irénée, Augustin et leurs
imitateurs ; on y découvre aussi leurs préoccupations éthiques : « Une
telle solution à la fois divine et humaine, spirituelle et historique du
problème de l'homme et de son devenir ne saurait demeurer sans
influence sur la conduite des événements.» 3 C'est ainsi que Barth et
de Senarclens « historisent », pourrait-on dire, les lieux théologiques
classiques et cela en vertu de la loi d'incarnation ; ils le font en
soulignant la dimension historique et transhistorique de l'œuvre de

Jésus-Christ. C'est en prenant au sérieux cette dimension qu'ils se

séparent à la fois de l'ontologie statique qu'ils croient discerner à la
base de la théologie catholique et de l'évolutionisme arbitraire et
seulement humain qu'ils croient dépister dans la théologie
néo-protestante. Ils ont ainsi la certitude de dépasser ces positions qui ne
tenaient pas suffisamment compte de la seigneurie du Christ sur
l'histoire.

1 Le mystère de l'histoire, p. 314.
2 Id. op., p. 242.
3 Ibid.



LA THEOLOGIE DE JACQUES DE SENARCLENS 2I9

Les théologiens actuels ont prolongé cette réflexion sur le sens de
l'histoire. Pannenberg, Moltmann s'interrogent pour savoir si l'histoire

du salut est seule révélatrice ou si l'histoire universelle, dont
Tune des composantes ressort de la révélation biblique, ne porte pas
en elle la manifestation de son sens.

Dans ces conditions, il faudrait nuancer le sens de l'expression
« Seigneurie du Christ sur le devenir ». La considération suivante
devrait être complétée par des considérations sur les autres sens que
peut prendre l'histoire : «... le sens de l'histoire comme son essence
ne sont rien d'autre que Jésus-Christ, la question et la réponse de Dieu,
le péché et le salut de l'homme... il ne reste plus qu'une seule histoire
qui est celle de la régénération de l'humanité. »1 En effet, cet accent
triomphaliste devrait être tempéré à cause des conflits, des contradictions

qui constituent la trame de l'histoire, même depuis l'Ascension
du Christ.

Disciple de Barth, J. de Senarclens a construit toute son œuvre
théologique sur l'hypothèse de la concentration christologique dans
la certitude que la christologie conséquente est le noyau de la théologie

chrétienne. C'est pour cette raison que le Christ lui apparaît à

la fois comme le sens de l'histoire 2 et la vérité divino-humaine de
l'histoire 3. Il est ainsi conduit à faire coïncider vérité en Dieu et
vérité pour nous comme le fait l'augustinisme et à minimiser la
différence entre les vérités toujours révisables élaborées par la raison
humaine et la vérité immuable de la Révélation. Le Seigneur Jésus-
Christ est maître du devenir, mais ce devenir apportera-t-il de

l'imprévisible, du nouveau, de l'inédit si sa vérité est déjà fixée dans son
sens? Peut-on encore parler d'un devenir là où la vérité pour nous
s'identifie à la vérité en Dieu? Ne devrait-on pas mieux parler d'une
prolongation de l'histoire au cours de laquelle se déroulent toutes les

implications inscrites dans ses origines et ses développements
antérieurs au présent actuel? L'augustinisme envisage l'avenir en continuité

avec le passé et le présent : état d'intégrité, état de corruption,
état de restauration et état de glorification s'y succèdent. Pour de
Senarclens comme pour l'augustinisme, le sens de l'histoire selon le
dessein de Dieu manifesté par Jésus-Christ est homogène à son
déploiement historique.

Mais c'est justement cette homogénéité que les théologiens actuels
mettent en cause en se fondant sur les travaux des biblistes et des

historiens, des philosophes et des politologues. Ils admettent que le
devenir est riche de possibles, parce que, pour nous, la vérité n'est pas

1 Id. op., p. 290.
2 Ibid.
3 Id. op., p. 314.



220 GABRIEL WIDMER

définitivement fixée. En d'autres termes, si, pour de Senarclens, le
Christ récapitule actuellement toute l'histoke, pour les théologiens
contemporains, il ne la récapitulera qu'à la fin d'une histoire dont on
ignore ce qu'elle nous réserve encore.

Le mérite de l'œuvre de J. de Senarclens tient à ce qu'eUe
s'ordonne autour de l'œuvre et de la personne du Christ et qu'eUe en tire
toutes les conséquences pour résoudre l'énigme de la vérité et le

mystère de l'histoire. Par ce biais, elle est tout entière tournée vers
le problème de l'évangéhsation du monde moderne. Car si le Christ est
Seigneur de l'histoire et Maître de la vérité, son message renversera
les obstacles de Tindifférentisme et de l'athéisme, ceux de la sécularisation

et des religions de remplacement. J. de Senarclens désirait que
son œuvre contribue au réveu des communautés et qu'eUe stimule une
foi confessante; il était préoccupé de son impact sur la vie de l'Eglise.
Théologien de race et par conviction, il était profondément pasteur.
Sa théologie veut être un témoignage rendu à l'universahté du Christ
dans la ligne de ceux des réformateurs ; c'est en cela que réside son
classicisme.

Gabriel-Ph. Widmer.


	La théologie de Jacques de Senarclens (1914-1971)

