
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1973)

Heft: 2

Bibliographie: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Walter Jens : Am Anfang der Stall, am Ende der Galgen : Jesus von Sciences
Nazareth. Stuttgart, Kreuz Verlag, 1972, 123 p. bibliques

Sous ce titre provocant se cache une traduction en langue allemande de

l'évangile selon Matthieu, mais une traduction fort originale. Elle est le fait
d'un non-théologien : Walter Jens enseigne la philologie antique et la rhétorique

à Tubingue. Etrangère à toute la discussion scientifique qui rassemble et
divise les biblistes, mais témoignant d'une précision exemplaire, cette traduction

se distingue par une qualité de langue inconnue des exégètes. Elle se veut
littéraire, au bon sens du terme. Le texte, traduit dans un vocabulaire moderne
et sobre, retrouve sa fluidité, son dynamisme et son impact. Maîtrisant aussi
bien la prose que la versification, Jens montre de manière exemplaire comment
un texte vieux de bientôt deux mille ans peut renaître à la vie dans un langage
dûment maîtrisé. Jean Zumstein.

Wolfgang Trilling : L'évangile selon Matthieu. Paris, Desclée, 1971,
volume 1 : 226 p., volume 2 : 233 p., volume 3 : 217 p.

L'ouvrage publié par les Editions Desclées est une traduction du commentaire

allemand paru en 1962 déjà. L'auteur, Wolfgang Trilling, est bien connu
des exégètes depuis la parution de son remarquable ouvrage sur la théologie
matthéenne : Das wahre Israel. C'est dire qu'il était particulièrement qualifié
pour écrire un commentaire du ieI évangile. L'ouvrage qu'il propose au public,
n'a cependant aucune prétention scientifique : il s'agit d'une lecture spirituelle
de l'Evangile qui doit inviter le croyant à la méditation et à la prière. Il est
dès lors vain et faux d'y chercher une contribution à la solution des problèmes
posés par la recherche matthéenne. — Dans les limites inhérentes à un tel
genre littéraire, W. Trilling nous propose un ouvrage remarquable. Au-delà de
sa simplicité volontaire et de sa visée édifiante, l'exégèse proposée repose sur
les méthodes et les résultats les plus récents de la science biblique. On peut
pourtant se demander si la volonté de vulgarisation de l'auteur justifie vraiment
le silence quasi total observé sur la question synoptique et le Sitz im Leben de

l'église matthéenne. On regrettera enfin les trop nombreuses fautes d'impression.

Jean Zumstein.

Ramon Trevijano Etcheverria : Comienzo del Evangelio. Estudio
sobre el pròlogo de San Marcos. Burgos, Ediciones Aldecoa, 1971,
xxiii + 273 p. (Publicaciones de la Facultad Teològica del Norte
de Espana, Sede de Burgos, 26.)

L'ouvrage du professeur R. Trevijano Etcheverria est centré sur l'analyse
exégétique de Marc 1 : 1-15 et vise à dégager les implications historiques ainsi
que la portée théologique de ce texte. Cette étude, très fouillée, se situe à divers



202 BIBLIOGRAPHIE

niveaux : examen des problèmes textuels ; description de la façon particulière
dont Marc utilise ses sources ; comparaison avec les textes parallèles des trois
autres évangiles, destinée à montrer dans quelle mesure la perspective adoptée
par Marc y est suivie, développée ou modifiée, dans quelle mesure aussi les
différences relevées sont révélatrices des questions débattues dans la communauté

primitive (en ce qui concerne la personne et l'œuvre de Jean-Baptiste,
par exemple) ; référence à divers courants du judaïsme contemporain
(Apocalyptique, Qumran, Josephe, rabbinisme) afin de délimiter la voie originale
frayée par la tradition évangélique ; enfin, recours à des textes de la tradition
ecclésiastique ultérieure (2e et 3e siècles) pour éclairer certains points. — Selon
l'auteur, Marc aurait réagi contre la conviction de l'imminence de la fin propre
à des cercles judéo-chrétiens apocalyptiques. Pour le deuxième évangéliste, le
temps de Jésus est le temps de l'Evangile (cf. Marc 1 : 1), qui se poursuivra
après Pâques par le temps de l'évangélisation confiée à l'Eglise, temps indéfini
(cf. 13 : 32). — Parmi les aperçus très divers de l'ouvrage, cette distinction
entre perspective eschatologique et perspective apocalyptique joue un rôle
important. Elle est fondamentale déjà en ce qui concerne la personne de Jean-
Baptiste et son lien avec le début du temps de l'Evangile.

Jean-Claude Margot.

Max Alain Chevalier : La prédication de la croix. Paris, Le Cerf,
1971, 103 p. (Avenirs, 17.)

Ce petit ouvrage, il est au format des livres de poche, rendra service aux
pasteurs dans leur travail de préparation à la prédication. Son grand mérite
consiste à montrer la richesse du témoignage néo-testamentaire rendu au
crucifié, richesse que les différentes traditions ecclésiastiques ont toujours tendance
à réduire. — Dans une première partie, l'auteur cherche à faire l'inventaire
des différentes interprétations de la croix dans le Nouveau Testament et à en
opérer le classement, s'attachant plus particulièrement aux écrits de Paul, à

l'épître aux Hébreux, au IVe Evangile et à Marc. La diversité des témoignages
et leurs discordances démontrent que « le signifié reste au-delà des signifiants ».

— Cette richesse doit faciliter la réflexion qui a pour but de discerner comment
il convient de prêcher la croix à l'homme d'aujourd'hui en distinguant ce qui
est « adaptation opportune et conformation douteuse ». C'est là le thème de la
deuxième partie de l'ouvrage. Avouons qu'elle nous a quelque peu déçu. Elle
reste, dans sa description de la situation de l'homme contemporain, terriblement
fragmentaire et frise la superficialité. Elle eût mérité de plus amples développements.

L'ouvrage se termine par une application de la prédication de la croix à

la sainte Cène, en tenant compte des différentes étapes de l'année ecclésiastique.
H. Etienne DuBois.

J. Blinzer, etc. : Jésus dans les évangiles. Paris, Le Cerf, 1971, 169 p.

Il s'agit de la traduction, par A. Liefooghe, d'un ouvrage paru en allemand,
sous le même titre, en 1970 (Stuttgart, Katholisches Bibelwerk). Six biblistes
catholiques allemands s'y expriment sur « Le Jésus historique » (F. Mussner),
« La prédication de Jésus dans la source des Logia » (P. Hoffmann), « La
prédication de Jésus dans l'évangile de Marc » (J. Blinzer), « La prédication de Jésus



BIBLIOGRAPHIE 203

dans l'évangile de Matthieu» (H. Geist), « La prédication de Jésus dans l'évangile
de Luc » (G. Voss) et « La prédication de Jésus dans l'évangile de Jean » (H.
Leroy). Comme ces exposés ne se réfèrent pas les uns aux autres, et qu'ils n'abordent

pas les mêmes questions pour chaque évangile, il est difficile, parmi toutes
les choses excellentes avancées, d'y relever une ligne de comparaison critique.
La thèse générale est que « la tradition évangélique du Nouveau Testament...
n'a pas fait disparaître le Jésus historique, mais qu'elle l'a pleinement gardé
pour l'Eglise postpascale » (Mussner, p. 23). Comme, par ailleurs, les singularités
christologiques de chaque évangile sont soigneusement relevées, on se demande
s'il est vraiment possible de parler de la tradition, au singulier, sur le Jésus
historique. Nous avons surtout apprécié l'exposé sur la théologie des Logia,
cette collection archaïque de paroles de Jésus utilisée par Matthieu et Luc.
Dans le langage mythique et apocalyptique de leur temps, ces Logia fournissent
« un apport théologique capital : ils placent le Fils de l'homme dans l'histoire
et emplissent l'attente de l'avenir d'un souvenir concret» (p. 41). Moins
convaincante nous a paru l'interprétation très « ecclésiastique » du premier évangile
par H. Geist. Partant de l'idée que « la communauté matthéenne reconnaît le
Seigneur qui agit au milieu d'elle dans l'image du Jésus terrestre » (p. 94),
l'auteur pense que l'intention majeure de cet évangile est de « porter un regard
plus profond sur le présent grâce aux traditions anciennes sur Jésus » (p. 116).
Cette intention n'est-elle pas plutôt, contre un prophétisme de type illuministe,
de nous rappeler les injonctions éthiques de celui que certains disciples de Jésus
invoquent un peu facilement De riches indications bibliographiques
accompagnent chaque chapitre, mais les travaux qu'elles signalent ne sont
malheureusement pas discutés dans les exposés. Pierre Bonnard

Joseph Reuss : Les deux lettres à Timothée. Traduit de l'allemand par
Cari de Nys. Paris, Desclée, 1971, 202 p. (Parole et prière.)

Comme les autres ouvrages de la collection Parole et Prière (cf. cette revue
1971, p. 272) ce volume veut être une « invitation à la lecture savoureuse du
Nouveau Testament » ; sans entrer dans des discussions exégétiques proprement
dites (on n'y trouve ni notes critiques ni bibliographie), il nous offre un bon
commentaire édifiant qui tient généralement compte des résultats de la recherche

récente. — Les deux lettres à Timothée auraient été intégralement rédigées

par Paul lui-même aux environs de l'année 65 (p. 10), respectivement au
retour d'un dernier voyage à Ephèse et lors de sa dernière captivité à Rome.
(Une note bienvenue du traducteur, contestant leur authenticité paulinienne,
contredit l'auteur sur ce point.) Ces deux lettres ont pour but de « consolider
la position du collaborateur et maintenant vicaire de Paul dans la communauté

» (p. 21) et d'« exposer à son vicaire les tâches qui seront les siennes à

Ephèse » (p. 10) : s'opposer à ceux qui enseignent des doctrines erronées (des
hérésies juives gnosticisantes, cf. p. 11 et 73 ss), développer l'organisation de
la communauté, et se soucier de la vie et du bon enseignement de l'église à

Ephèse. — Le commentaire souffre parfois de l'option de l'auteur pour l'authenticité

des deux épîtres. D'autre part, peut-on sans autres dire de Timothée qu'il
est le vicaire de Paul, expliciter presbytres par prêtres (p. 97 ss) et parler à

plusieurs reprises de discipline ecclésiastique (cf. p. ex. à propos de I Tim 5 :19 ss,

p. 98) Malgré quelques imprécisions de ce genre, nous avons là un bon ouvrage
à mettre entre les mains des laïcs. François Vouga.



204 BIBLIOGRAPHIE

René Kieffer : Essais de méthodologie néo-testamentaire. Lund, Glee-
rup, 1972, 86 p.

Ces essais couvrent un champ d'investigation très large puisqu'ils concernent

aussi bien les démarches les plus générales de la communication d'esprit
à esprit que les techniques particulières à l'exégèse néo-testamentaire. Plus
encore : avant d'en arriver, dans un dernier chapitre, à 1'« élaboration d'une
synthèse méthodologique », l'auteur nous offre un exemple concret d'interprétation,

l'exégèse des Béatitudes évangéliques (p. 26-50). L'étendue de ce propos
pouvait faire craindre les pires simplifications, mais tel n'est pas le cas. L'auteur
demeure constamment circonspect et informé. Il préconise une méthode ouverte
et pluraliste : «... il est pratiquement impossible de mettre en œuvre séparément
diverses méthodes : méthodes dites historiques qui essaient de cerner un objet
conçu comme situé dans le temps, méthodes structuralistes qui s'attachent
davantage aux catégories permanentes de l'esprit, enfin méthodes plus théologiques

qui essaient d'engager le sujet en fonction d'une foi qui s'approprie
l'objet» (p. 78). Nous avons particulièrement apprécié les précisions sur les
notions de pertinence et de niveau d'analyse p. 24 s.), sur la dénotation, la
connotation et les paradigmes (p. 43 ss.), sur «les difficultés presque insurmontables

» que rencontre l'analyse des sources (p. 60) : « On peut se demander, au
niveau présent d'analyse, s'il ne vaut pas mieux explorer pas à pas le matériel
disponible, établir les relations entre les mots et les phrases, selon des schemes

grammaticaux, lexicographiques et sémantiques » (ibid.). Peut-être moins
convaincantes sont les pages consacrées à la distinction entre sens et signification
(p. 46SS.). Mais, là encore, l'auteur reste conscient de ses limites : « Le rôle de

l'interprétation est de dégager le mieux possible le sens du texte, tout en entourant

ce sens d'une signification qui ne jure pas trop avec le sens dégagé. Ceci est
bien sûr un idéal, peut-être rarement atteint » (p. 47 n. 68). Une riche
bibliographie et un Index des auteurs terminent cette initiation bienvenue.

Pierre Bonnard.

Histoire
de l'Eglise
ET DE

LA PENSÉE

CHRÉTIENNES

Jonathan Edwards : The Great Awakening : A Faithful Narrative,
The Distinguishing Marks, Some Thoughts Concerning the Revival,
Letters Relating to the Revival, Preface to True Religion by Joseph
Bellamy. Edited by C. C. Coen, Professor of Church History, Wesley
Theological Seminary. New Haven and London, Yale University
Press, 1972, xii + 595 p.

Ce quatrième volume de l'édition de Yale, en cours de publication, des

œuvres de Jonathan Edwards comprend, avec un certain nombre de documents
annexes, les trois traités, datant respectivement de 1737-1738, 1741 et 1743,
intitulés en bref A Faithful Narrative of the Surprising Works of God (p. 130-
211), The Distinguishing Marks of a Work of the Spirit of God (p. 215-288) et
Some Thoughts Concerning the Present Revival of Religion in New England
(p. 291-530), traités inspirés par les deux grands mouvements de réveil (de là
le titre, The Great Awakening, donné par l'éditeur à ce volume) qui provoquèrent

un nombre impressionnant de conversions en Nouvelle Angleterre, le

premier en 1734-1735, le second de 1740 à 1743. — Du premier de ces mouvements

de réveil, l'éloquence persuasive de Jonathan Edwards, alors pasteur de

l'église de Northampton dans le Massachusetts, fut responsable et son Faithful



BIBLIOGRAPHIE 205

Narrative de 1737-1738 en est, en effet, le récit fort fidèle. Sans jamais s'y
mettre en avant, il en rend responsable l'action du Saint-Esprit s'exerçant
par l'intermédiaire, d'une part de Solomon Stoddard (propre grand-père de
Jonathan Edwards) au cours d'un ministère de 60 ans dans cette même paroisse
de Northampton, d'autre part des pasteurs des différentes paroisses du
Massachusetts et du New Hampshire où Edwards lui-même, en 1734 et 1735, avait
conduit une campagne de réveil. Le Faithful Narrative décrit le processus des
conversions ainsi obtenues, dont Edwards cite en terminant les deux plus
remarquables, celle d'une jeune malade adulte et celle d'une fillette de quatre ans
chez qui la conviction toujours plus pressante de leurs péchés avait été finalement

remplacée par celle de la grâce rédemptrice. — Si réel et si efficace que
fût ce premier réveil, l'extrême ferveur qui l'avait accompagné n'avait point
duré, et le suicide, le Ier juin 1735, de Joseph Hawley, oncle par mariage de
J. Edwards (« préoccupé depuis longtemps delà condition de son âme, » écrivit
alors Edwards dans une lettre citée, p. 109-110, par M. Goen, «mon oncle
Hawley était tombé dans une mélancolie profonde, infirmité à laquelle sa
famille est très sujette »), avait montré le danger inhérent à ces campagnes de
réveil en même temps qu'il en marquait l'échec, pour le moment tout au
moins, échec très loyalement reconnu par Edwards à la fin de son Faithful
Narrative, immédiatement après les deux remarquables cas de conversions
réussies ci-dessus mentionnées. — Une seconde campagne de réveil, plus longue
et plus passionnée, commença en automne 1743. Conduite par l'évangéliste
anglais George Whitefield et par ses disciples américains Gilbert Tennent et
James Davenport, elle provoqua une série de conversions spectaculaires,
accompagnées souvent de convulsions, syncopes et autres manifestations
d'hystérie individuelle ou collective. Edwards, bien que choqué par ces
manifestations, admirait le zèle évangélique de Whitefield et de Tennent, sinon de

Davenport, en qui il voyait avec raison un dangereux fanatique. Il prononça
le 10 septembre 1741 devant les professeurs et les étudiants du Collège de Yale
un sermon où, défendant Whitefield et Tennent contre leurs détracteurs, il
mettait en garde ses auditeurs contre la tentation de condamner le Réveil en ne
considérant que ses excès. Dans ce sermon, publié la même année encore sous
le titre significatif : The Distinguishing Marks of a Work of the Spirit of God,
Edwards se préoccupait d'établir les critères permettant de reconnaître, dans
une conversion, l'opération véritable du Saint-Esprit. Loin de calmer, en les

éclairant, les esprits, le sermon d'Edwards provoqua une violente controverse,
où Edwards fut fort maltraité par les « anti-revivalistes », théologiens rationalistes

et sceptiques alors en forte majorité à Yale. Edwards jugea en
conséquence nécessaire d'exposer plus longuement et plus méthodiquement son
point de vue sur le Réveil. Il le fit, en 1743, dans un traité en cinq parties,
modestement intitulé Some Thoughts Concerning the Present Revival of Religion
in New England. — Edwards, dans ce traité, après avoir posé en principe,
comme il l'avait déjà fait dans le sermon de 1741, que le mouvement de réveil,
malgré ses excès, était une indéniable opération de la grâce de Dieu, décrit avec
une éloquence convaincante (et d'autant plus convaincante que l'expression
en est très sobre) l'état bienheureux du pécheur repentant et converti en qui le
sentiment terrifiant de son indignité est inséparable de la joie qu'il ressent à

éprouver la toute-puissance de la grâce d'un Dieu de pardon et d'amour. De
façon plus pressante encore que dans son sermon de 1741, Edwards met en
garde ses lecteurs contre la présomption spirituelle et le manque de charité tant
des convertisseurs et des convertis, enclins à accuser de tiédeur sinon de froideur



206 BIBLIOGRAPHIE

leurs adversaires, que des anti-revivalistes, taxant de fanatisme aveugle, voire
de folie, convertisseurs et convertis. Qui a le droit, s'écrie Edwards, citant ici
saint Paul et saint Jacques de s'ériger en juge de ses frères et qui, à part Dieu,
saurait décider « qui est en état de grâce et qui ne l'est pas »? — L'éloquent
appel d'Edwards à la charité chrétienne de ses lecteurs ne fut guère entendu
et, loin de s'unir, comme il les y invitait, dans la pratique du jeûne, de la communion,

de la prière, de la sévérité envers soi-même et de la charité envers les
autres, partisans et adversaires du Réveil se livrèrent à de nouvelles et violentes
controverses dont le résultat malheureux fut, d'une part, la création de sectes
toujours plus intransigeantes et obscurantistes, de l'autre le dessèchement
progressif d'une orthodoxie devenue bientôt, comme Edwards l'avait craint,
plus déiste que véritablement chrétienne. Edwards lui-même, jugé trop exigeant
et trop fervent par ses paroissiens de Northampton, fut mis à pied par eux
en juillet 1750, triste fin d'un ministère qui, en 1742 encore, avait obtenu les
plus grands succès. — La présente édition des traités d'Edwards sur le Grand
Réveil réunit pour la première fois ces trois ouvrages en un seul volume, dans un
texte établi par le professeur Goen sur la base des meilleures éditions
contemporaines. Accompagné d'un petit nombre de notes explicatives ou critiques,
il est précédé d'une introduction de 95 pages replaçant les trois traités dans
leur contexte historique, biographique et psychologique. La reproduction en
fac-similé de la page-titre des éditions originales ajoute à l'intérêt de cette
présentation des trois textes. Un index, qui m'a paru fort bien fait, et un
répertoire des citations bibliques facilitent la consultation de cet ouvrage qui
fait grand honneur au professeur Goen de même que sa belle impression fait
honneur à la Yale University Press. f René Rapin.

Carlo Porro : La controversia cristologica nel periodo modernista.
(1902-1910) Varese, La scuola cattolica, 1971, 247 p.

La thèse, défendue par Carlo Porro devant la Faculté pontificale de théologie
à Milan, est un ouvrage ardu mais consciencieux et objectif. L'importance donnée
à la christologie des modernistes peut surprendre en un premier moment car
c'est accidentellement que la plupart d'entre eux l'ont abordée. Mais le point
de vue de Carlo Porro est très soutenable. C'est lorsqu'ils ont touché à la
christologie que certains problèmes sont devenus brûlants. La christologie posait donc
des questions essentielles. L'analyse des positions christologiques prises par
Loisy, Blondel, von Hugel, Tyrrell et Le Roy est faite avec une belle honnêteté.
Il est intéressant de voir à quel point les idées de Blondel sur la nature de la
tradition annoncent celles de certains théologiens catholiques actuels. On peut
faire la même remarque au sujet des théories de Le Roy sur le dogme. Il faut
savoir gré à l'auteur d'avoir étudié avec soin l'ouvrage très riche et trop oublié
de George Tyrrell : Le christianisme à la croisée des chemins. — Les réponses de
la théologie catholique, à part celles de Laberthonnière, du P. Lagrange et de

Mgr Mignot furent plutôt faibles. Et l'auteur constate, avec une discrétion
prudente, que si le décret Lamentabili et l'encyclique Pascendi ont étouffé
et condamné le modernisme, ces documents n'ont pas répondu aux questions
qu'il posait. Mais malgré les réactions très dures de l'autorité, malgré un long
engourdissement, la pensée catholique, après la crise moderniste, ne pouvait
plus définitivement se replier sur elle-même et ignorer le monde actuel.

Lydia von Auw.



BIBLIOGRAPHIE 207

HistoireW. K. C. Guthrie : The Sophists. Cambridge, At the University
Press, 1971, 345 p. — Socrates. Cambridge, At the University de la
Press, 1971, 200 p. philosophie

Le troisième volume de l'ouvrage bien connu du professeur Guthrie A
History of Greek Philosophy, paru en 1969 sous le titre The fifth-century
enlightenment, s'est très rapidement imposé comme l'une des meilleures vues d'ensemble

sur la pensée des sophistes et de Socrate. Les deux parties de ce livre paraissent

maintenant séparément, sous forme de volumes brochés d'un prix très
accessible. — Comme le dit bien l'introduction au volume sur les sophistes (p. 3),
la philosophie grecque du Ve siècle soulève des questions brûlantes qu'il est
difficile de discuter, même aujourd'hui, d'une manière impartiale. M. Guthrie
aborde ces questions avec prudence et modération, sans jamais tomber dans les

prises de position partisanes. Mais cela ne l'empêche pas de recréer d'une
manière vivante le climat intellectuel du Ve siècle et de faire pleinement
ressortir l'actualité des problèmes soulevés. On ne sait s'il faut davantage admirer
l'étendue de l'érudition (qui n'est jamais pesante) ou la clarté de l'exposition.
— Sans doute, sur tel ou tel point, on pourra émettre des réserves ou éprouver
des regrets. C'est ainsi que, selon nous, M. Guthrie ne discute pas d'une manière
suffisante le point de vue d'O. Gigon sur Socrate ou l'interprétation que M. Unter-
steiner a donnée du fragment I de Protagoras (sur l'homme-mesure). — Il n'en
reste pas moins que son livre est un ouvrage de base, appelé à rendre les plus
grands services. Ajoutons que sa lecture est fort aisée, même si l'on sait mal
l'anglais. André Voelke.

Dietrich Roloff : Plotin, die Gross-Schrift, III, 8, V, 8, V, 5, II, 9.
Berlin, Walter de Gruyter, 1970, 246 p. (Untersuchungen zur
antiken Literatur und Geschichte, Band 8.)

Cet ouvrage constitue le premier commentaire philosophique continu de
traités de Plotin. Que cet auteur ait découragé jusqu'ici ce genre littéraire, nul
ne s'en étonne qui a pratiqué quelque peu les Ennéades : la difficulté qu'elles
présentent à l'analyse détaillée et exigeante est considérable. Il faut donc se
féliciter de trouver ici l'explication approfondie d'une série de traités capitaux
du maître d'Alexandrie, dont Harder a reconnu l'unité et qui concernent la
contemplation, le beau, le bien et les gnostiques. Le but du commentateur
n'est pas de relever les sources de Plotin ni de comparer sa pensée à celle des

philosophes postérieurs ni d'accumuler les références aux critiques modernes ;

il n'est pas non plus d'orner le texte plotinien de ses réflexions personnelles :

il est de lire Plotin ligne par ligne, en marquant les subdivisions de sa pensée,
en explicitant son intention et son raisonnement et en s'efîorçant d'éclairer,
éventuellement de critiquer, l'auteur par lui-même. Cette analyse sérieuse
rendra de grands services et fournira un modèle digne d'être imité. Des schémas,
une bibliographie et des index complètent ce travail. Il faut avouer cependant
que ce commentaire est écrit dans une langue difficile et que son intelligence
impose pas mal d'effort. Sa lecture n'est pas toujours plus aisée que celle de
Plotin lui-même. Fernand Brunner.



208 BIBLIOGRAPHIE

Nicolas of Autrecourt : The Universal Treatise. Translated by
Leonard A. Kennedy, Richard E. Arnold, Arthur E. MiUward,
with an Introduction by Leonard A. Kennedy. Milwaukee,
Marquette University Press, 1971, 166 p.

Poursuivant son entreprise de traduction de textes médiévaux, la Marquette
University Press donne ici un curieux document du XIVe siècle. Nicolas
d'Autrecourt est connu pour son non-conformisme, mais on ne parle de lui le
plus souvent que par ouï-dire. Il est donc agréable d'avoir aujourd'hui un
accès facile à son traité grâce à l'équipe de traducteurs réunis ici. L'introduction
présente brièvement la vie et les œuvres de Nicolas, puis résume son texte en
une vingtaine de pages. Hostile à Aristote et à Averroès, Nicolas défend des
thèses absolument opposées aux doctrines reçues : l'éternité des choses, l'existence

des atomes, celle du vide, l'identité de la quantité et de la substance
matérielle, etc. Il a eu, on le sait, des difficultés avec la cour d'Avignon. Nicolas
ne croit pas tout ce qu'il soutient : il veut polémiquer contre Aristote. L'auteur
de l'introduction pense que Nicolas n'est pas un sceptique à proprement parler,
puisqu'il admet qu'il y a des connaissances certaines et d'autres probables ;

mais Nicolas ne laisse pas d'admettre que la plupart du temps la philosophie
n'atteint que des probabilités, et même que certains de ses enseignements les

plus probables sont faux. On a fait de lui un Hume médiéval.

Fernand Brunner.

Leibniz : Œuvres, éditées par Lucy Prenant, tome I. Introduction,
textes et commentaires. Paris, Aubier Montaigne, 1972, 490 p.

On attendait depuis longtemps la deuxième édition du choix de textes de
Leibniz publié par Mme Prenant chez Garnier en 1940. Mme Prenant a remanié
son ouvrage en modifiant l'introduction dans la section relative à la formation
du système leibnizien et en introduisant de nouveaux textes, en particulier
des lettres ou des fragments de lettres, la Brève démonstration d'une erreur
mémorable de Descartes, les Réflexions sur la partie générale des Principes de

Descartes, les Remarques sur les objections de Foucher et la correspondance
avec Clarke. Les textes retenus se succèdent dans l'ordre chronologique ; ils
sont traduits chaque fois que cela est nécessaire ; les textes des correspondants
de Leibniz sont résumés. — Ce livre contient des traductions qui n'existent pas
ailleurs. Il rendra donc service. Mais les traductions nouvelles qu'il présente
ne sont pas toujours supérieures à celles qui existent déjà. Le souci de la
littéralité semble nuire parfois à la clarté. Il suffit pour s'en convaincre de comparer
les phrases suivantes qui traduisent le même texte latin : « Il suit de là évidemment

que, par une éternité prêté (sic) au monde, on ne peut non plus esquiver
la raison dernière des choses et extérieure au monde — c'est-à-dire Dieu »

(Mme Prenant, p. 339) ; « D'où il est manifeste que, même en supposant le
monde éternel, on ne saurait éviter la nécessité d'admettre que la raison
dernière des choses est au-delà du monde, qu'elle est Dieu » (Schrecker, Opuscules
philosophiques choisis, Paris, 1954, P- 84). — On ne rencontre pas, dans ce
tome, les commentaires que la page de titre annonce ; on les trouvera sans
doute dans le tome II. Quant aux très nombreux appels de notes dont les textes
de Leibniz sont ornés, ils renvoient sans doute aussi au tome II. Et pourquoi
intituler cet ouvrage « Œuvres » et non pas « Œuvres choisies », comme dans
la première édition Fernand Brunner.



Ont collaboré à ce numéro 1973 — II :

Stanislas Breton : 1, Rue du Sud, F-92 Clamart
Fernand Brunner : 16, Route des Joyeuses, 2016 Cortaillod
Heinrich Dörrie : Besselweg 16, D-44 Münster
Maurice de Gandillac, 3, Rue Rigaud, F-92 Neuilly-sur-Seine
Pierre Hadot : 2, Rue Tolstoï, F-91 Limours

Jean Trouillard : 92, Rue d'Alésia, F-75 Paris 14e


	Bibliographie

