Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1973)

Heft: 2

Artikel: Le premier traité de la cinquieme "ennéade" : "des trois hypostases
principielle”

Autor: Brunner, Fernand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381012

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381012
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE PREMIER TRAITE DE LA
CINQUIEME « ENNEADE »:

« DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES »

Ce traité figure parmi les vingt et un premiers écrits de Plotin.
On trouve avant lui, dans la liste de Porphyre, quatre traités sur
I’ame 1, un sur I'Intelligence 2 et deux sur I'Un 3, auxquels s’ajoutent
deux textes sur des questions disputées : le Beau et le Destin 4. Si
I'on admet que la liste de Porphyre est chronologique, la rédaction
de V, 1 a été précédée par la composition de quelques-uns des traités
plotiniens les plus célébres et les plus importants, tels le traité sur le
Beau (I, 6), celui qui est consacré a la descente de I'dme (IV, 8) ou
celui qui porte le titre : « Du Bien ou de 'Un» (VI, g). Le premier
traité de la cinquiéme Ennéade n’est donc pas I'ceuvre d’un écrivain
débutant ni surtout d'un penseur novice ; on sait que Plotin a com-
mencé 3 écrire apres 1'dge de cinquante ans. D’autres textes du maitre,
méme antérieurs, sont plus explicites ou d’une éloquence plus large,
mais il y en a peu, dans toute I’ceuvre plotinienne, qui soient plus
synthétiques : en une quinzaine de pages, ’auteur présente la structure
de son systéme et l'intention qui I’anime. Bouillet considére ce traité
comme « le plus parfait et le plus important de Plotin sous le rapport
du fond comme sous celui de la forme » 5. Sans aller aussi loin que lui,
nous accordons cependant a ce texte une valeur exemplaire.

Le plan du traité est le suivant. Plotin se demande en commencant
d’ou1 vient que les Ames ont oublié Dieu leur pére ; il répond en évo-
quant la descente des ames dans les corps et conclut le premier
chapitre en relevant la nécessité d'un discours anagogique, destiné a
rappeler aux 4mes leur race et leur dignité. Les chapitres suivants
constituent ce discours. Dans le deuxiéme, Plotin présente le role
cosmique de I’ame ; dans le troisiéme, il s’éleéve de 'dme a I'Intelli-

11V, 7;1IV,2;1V,8;1V,o.

2V, o9.

3V,4;VIo

4 1, 6; 111, 1.

5 Les Ennéades de Plotin, t. 111, Paris, 1861, p. 569.



136 FERNAND BRUNNER

gence, et dans le quatriéme, il traite de I'Intelligible ou de I’Archétype
du monde sensible. L’'Intelligence multiple le conduit ensuite a I'Un
qui lui est antérieur (chapitre 5) ; il se demande comment le multiple
nait de 1'Un (chapitre 6) et comment I'Intelligence peut venir d'un
principe auquel elle ne ressemble pas (chapitre 7). Dans les chapitres
suivants (8 et g), le philosophe compare sa doctrine des trois hypo-
stases aux philosophies antérieures. Enfin, dans les chapitres finaux
(ro a 12), il tire la lecon de ce qui précéde dans la perspective de
I'enquéte sur 1'ame ouverte au chapitre premier; il retrouve la
question posée au début et y répond en connaissance de cause et d'une
maniére capable d’éveiller les Ames a elles-mémes. Ce traité s’inscrit
donc dans une perspective parénétique, tout en présentant de fagon
systématique la psychologie, I'ontologie et 1’hénologie de l'auteur.
Nous allons tenter d’expliquer, les uns aprés les autres, les chapitres
dont il se compose.

CHAPITRE I

On y peut distinguer : 1) la question initiale (lignes 1-3) et la
réponse qui la suit ; 2) la conclusion (1. 22-35) 1. Dans ce texte difficile,
il arrive que chaque mot pose un probléme.

1. L’oubli de Dieu pére

« Oubli » évoque le théme platonicien de la réminiscence. De fait,
la naissance, chez Plotin, affecte le statut de I’ame, qui doit s’efforcer
d’annuler les conséquences négatives de sa venue ici-bas. « Pére » : il
n’est pas rare, a I’époque hellénistique, que ce mot soit associé a
Dieu : le Corpus Hermeticum et les Oracles Chaldaiques en sont témoins.
Platon déja avait parlé du « pére du tout » a propos du Démiurge 2, et
les stoiciens donnaient couramment a Dieu le nom de pére. Plotin use
aussi du mot « patrie » : « Notre patrie est le lieu d’ot1 nous venons,
et notre pére est 1a-haut. » 3

« Fragments venus de 1a-haut et entiérement a lui (au Dieu pére),
les Ames s’ignorent elles-mémes et I'ignorent » (1. 2-3). Dans ce passage,
poipa ne doit pas suggérer de division corporelle : Plotin veut dire

1 Nous citons 1'édition répandue d’EMILE BREHIER : Ennéades, Paris, 1924-
1938, sept volumes, et quelquefois la traduction du méme auteur. Nous suivons
le texte d’HENRY et SCHWYZER : Plotini opera, t. 11, Paris, Bruxelles, 1959, et
nous utilisons les traductions de V. CiLENTO : Ennead:, vol. 111, 1 et 2, Bari,
1949, de R. HARDER: Plotins Schriften, t. I, Hambourg, 1956, et de Srt.
MACKENNA : The Enneads, 3 éd., Londres, 1962. Nous n’indiquerons pas les
endroits ot nous nous écartons de la traduction de Bréhier ; malgré les mérites
qu’elle conserve, cette traduction ne suffit plus aujourd’hui. Quant aux études
sur Plotin, nous mentionnerons quelques-unes des plus récentes.

2 Timée, 28 C.

3 1, 6 (1), 8. Le chiffre entre parenthéses indique le rang du traité dans
I'ordre chronologique.



¢DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES» I37

que I’Ame est issue du monde spirituel divin. « L’Ame, écrit-il, cet étre
divin, issu des régions supérieures, vient a I'intérieur d'un corps : elle
qui est la derniére des divinités, vient ici, etc. » * L’ignorance de soi
rappelle un autre théme platonicien, celui de la connaissance de soi,
auquel le néoplatonisme entier restera fidele z. Elle est naturellement
associée a 'ignorance du pére, car l'ignorance d’une chose, comme sa
connaissance, est liée a 1’ignorance ou a la connaissance de sa cause.

La question ainsi posée au début du traité — comment les dmes
ont-elles oublié Dieu leur pére ? — implique l'essentiel de I'anthropo-
logie et de la philosophie de Plotin. En effet, I'auteur des Ennéades
ne pense pas que nous soyons tout entiers dans ’expérience que nous
faisons de notre corps. D’abord, nous participons a la vie, qui s’étend
jusqu’aux astres et qui, nous le verrons, est supérieure au corps.
Ensuite, nous sommes en rapport avec le systéme supra-individuel des
Idées et avec 1'Intelligence qui le pense. Enfin, une disposition a la
fois rationnelle et mystique engage Plotin & admettre que nous nous
enracinons encore au-dela. L’homme n’est pas borné a son corps, mais
ouvert a la vie cosmique, a 1’'Intelligence universelle et a la transcen-
dance de I'Un ou Dieu. Contrairement aux animaux sans raison,
I’homme connait son lien avec le corps. Beaucoup se contentent de
cette pensée et de I’expérience de ce lien. Plotin voit dans cette atti-
tude un manque de lucidité vis-a-vis de soi, une cécité a expliquer.

« Le principe du mal pour elles, écrit-il ensuite, c’est 1'audace, la
naissance, la premiére altérité et la volonté d’étre a elles-mémes »
(I. 3-5). Comme on le voit, le drame des Ames ne se situe pas sur le plan
du simple savoir : leur déchéance, décrite d’abord en termes intellec-
tuels — «ignorance » et «ignorer » reviendront 5 fois en 10 lignes —
n’en intéresse pas moins la volonté. L’dme commet une faute 3 autant
qu’une erreur.

L’usage du mot « audace » s’inscrit dans une tradition : on 1’observe
chez les pythagoriciens pour désigner la dyade qui est la premiére a se
séparer de l'unité 4, et dans le gnosticisme a propos de 'action du
Démiurge 5. Plotin se sert du mot a différents niveaux hypostatiques ¢

1 1V, 8 (6), 5.

2 Cf. PIERRE COURCELLE : Le « connais-toi toi-méme» chez les mnéoplatoni-
ciens grecs dans Le néoplatonisme, Paris, 1971, p. 153 et suiv.

3 Le mot est utilisé par exemple en 1V, 8 (6), 5, ligne 16.

4 Références dans I'édition Henry-Schwyzer. Cf. A.-]J. FESTUGIERE : La
révélation d’'Heymés Trismégiste, t. 111, p. 83.

5 Cf. H.-Cu. PuecH dans la discussion de la conférence BaLAaDI dans Le
néoplatonisme, Paris, 1971, p. 98.

6 Cf. N. BALADI : La pensée de Plotin, Paris, 1970. L’auteur voit dans ce
mot l'indication d’une rupture, d’une initiative, d’une contingence, aux diffé-
rents stades de ’émanation. A. H. ARMSTRONG traite de la notion d’audace dans
The Cambridge History of Later Greek and Early Medieval Philosophy, Cambridge,
1967, p. 242 et suiv.



138 FERNAND BRUNNER

et il admet des degrés dans 1'audace : « Lorsque 1’dme vient dans la
plante, écrit-il, c’est une partie d’elle-méme qui est dans la plante,
c’est sa partie la plus audacieuse. »

La «naissance » (yéveoi) désigne l'ordre temporel de la généra-
tion : « La semence des 4mes dans le devenir» (el yéveow), lit-on
dans un traité contemporain 2. L’dme en soi, ’Ame universelle, est
au-dessus de la génération ; au contraire, I’dme humaine, tout en
demeurant, par sa partie supérieure, avec I’Ame universelle, descend
dans un corps particulier.

« La premiere altérité» (érepétnc). Ce mot est courant chez
Plotin pour qui il désigne d’ailleurs un genre premier, comme nous le
verrons au chapitre 4. Mais il est ici assez énigmatique. En V, g (9),
8, on apprend que les étres incorporels sont séparés non par le lieu,
mais par la différence et 'altérité. Ici aussi il s’agit d’une séparation,
d’un éloignement, d’un écart, qui se situe dans la sphere de I'incorporel,
mais par rapport a quoi ? Par rapport a Dieu sans doute 3 ; mais aussi,
plus immédiatement, par rapport & 1’Ame universelle. Il s’agit
probablement d’un écart qui est voulu par 'ame particuliére et qui
constitue le premier moment de I’« apostasie » postérieure 4.

« La volonté d’étre a elles-mémes » constitue le quatriéme principe
du mal pour les ames. Il est clairement de nature morale et c’est lui
que la suite du texte développe. Nos dmes, qui appartenaient au
monde du divin, s’en sont éloignées pour devenir leurs propres maitres
(td Boukndfvar d¢ Eautdv eivar, T® df adreEoudiw... fobeiom, 1. 5-6). La
nuance de désobéissance et de révolte qu’on observe dans les doctrines
chrétiennes de la chute n’est guére présente ici: les dmes ne
se retournent pas comfre leur origine ; elles s’en détournent pour
mener une vie autonome. Plotin évoque d'une maniére trés
suggestive la joie des dmes devenues indépendantes, et leur course a
I'opposé de Dieu. L’automotricité devient pour elles le pouvoir de
mener une vie propre, loin de leur origine. Elles en arrivent ainsi a un
éloignement tel, qu’elles n’ont plus conscience de leur point de départ.
Voila déja la réponse a la question posée dans la premiére phrase du
chapitre. En écho aussi a4 ce passage ol il s’agissait du Dieu pére,
Plotin ajoute: « Comme des enfants arrachés a leur pére et élevés

1V, 2 (11), 2.

2 IV, 8 (6), 5.

3 Cf. IV, 7 (2), 13, lignes 15-16 : 6pundeioo pev dmd TV wplTwy.

4 Jamblique, dans Stobée, cite la premiére altérité de Plotin a cdté d’autres
raisons de la descente des Ames — la fuite loin de Dieu (Empédocle), une
démence ou une déviation (les Gnostiques), le jugement erroné du libre arbitre
(Albinus), etc. — et il oppose ces raisons au type d’explication qui consiste a
lier le mal a I’ame a partir de l'extérieur. Cf. A.-J. FESTUGIERE : Révélation,
t. II1, p. zog-211.



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES» I39

longtemps loin de lui, s’ignorent eux-mémes et ignorent leur pére »
(. 8-10) . Cette comparaison, comme l’analyse que l'auteur fait
ensuite du comportement des dmes, est d'une vérité humaine frap-
pante. En vertu du principe selon lequel « poursuivre et admirer une
chose, c’est pour I'étre qui I’admire et la poursuit se reconnaitre
inférieur a elle » (1. 17-19), Plotin établit que les 4mes, qui admirent
les choses périssables et d'une dignité inférieure a elles, se placent
plus bas que les choses périssables. Comment, dans ces conditions, les
ames se souviendraient-elles « de la nature et de la puissance de Dieu »
(. 21) ?

Le chapitre 1 nous fait donc le récit de l'illusion ou les 4mes
s’enfoncent. Audace, naissance, différence, volonté propre, le principe
multiforme du mal va de pair avec I'estime de soi. Mais les 4mes ne
savent pas qu’en se détournant de leur origine, elles se détournent
d’elles-mémes. Elles ne savent pas que leur autonomie va se convertir
en asservissement et leur estime de soi en mépris de soi. La séduction
de I'expérience corporelle est pour elles I'illusion de Narcisse 2. C’est
quand elles sont sans corps que les dmes sont maitresses d’elles-
mémes 3.

La question de la descente des 4mes est une des plus considérables
et des plus délicates du systéme de Plotin. Le philosophe en a traité
plus longuement en IV, 8 (6) et a dégagé a cet endroit les deux aspects
qu’elle comporte : au chapitre 4, il use de termes qui annoncent V, 1, 1
pour décrire le changement par lequel les 4mes quittent I’Ame
universelle et passent de l'univers a ses parties dans l’intention
d’« étre a elless-mémes ». Il en résulte pour elles fragmentation, isole-
ment, affaiblissement, etc. Mais des la fin de ce chapitre, il adopte
un autre langage : les 4mes ne descendent plus dans les corps parti-
culiers a la suite d'une faute qu’elles auraient commise, mais en vertu
d’une loi éternelle de la nature et pour accomplir la mission qui leur
est confiée ; I’Ame vient au-devant des besoins d’un autre; c’est Dieu
qui I'envoie 4. Plotin a beau nous dire au début du chapitre 5 que ces
deux langages ne sont pas incompatibles, nous avons de la peine a
comprendre comment le principe du mal pour les Ames est en méme
temps le principe du bien pour les corps, et comment les 4mes, par
ordre de Dieu, peuvent commettre la faute de s’éloigner de Dieu.
Ce probléme difficile s’éclaire quelque peu a la lumiére des remarques
suivantes.

1 Cf. VI, 9 (9), 7, sub finem.
2 CL. 1, 6 (x), 8;V, 8 {(31), 2
3 Cf. 111, 1 (3), 8eto.

4 Cf. IV, 8 (6), 5.



I40 FERNAND BRUNNER

1. La descente des 4mes, que Plotin aime 4 décrire comme une
erreur et une faute, n’entraine pas la perdition totale de I'ame, car
I’dme ne descend pas tout entiére : « Il y a en elle quelque chose qui
reste toujours dans I'intelligible. »

2. La philosophie peut affranchir 1’ame de sa dissipation partielle
dans l'extériorité et la multiplicité, et la ramener a elle-méme.

3. L’ame est alors dans un corps sans étre a lui 2. Elle est comme
I’Ame universelle qui exerce sa providence sur le corps universel sans
en étre affectée d’aucune maniére 3. Si donc le bien des corps est acquis
au prix du mal des ames, ce mal n’est ni total ni définitif.

4. Ilyaplus. La descente des ames dans les corps particuliers leur
fait acquérir une expérience et une maturité qu’elles ne pouvaient
posséder autrement : « Car 1’épreuve du mal constitue une connais-
sance plus exacte du bien chez les étres dont la puissance est trop
faible pour connaitre le mal de science certaine avant de l’avoir
éprouveé. » 4

5. Il suit de la que le mal ne réside pas dans le monde sensible
et le corps comme tels — la lutte de Plotin contre les Gnostiques sur
ce point en porte témoignage 5 — mais dans la modalité de notre
relation au monde sensible et au corps. Alors que ’Ame universelle
agit sur le monde sans audace ¢, c’est-a-dire sans quitter sa perfection,
I’Ame humaine quitte le point de vue supérieur et total de I’Ame
universelle, s’isole, se plonge avec ardeur dans un corps et y trouve sa
jouissance 7.

6. Ce comportement des 4mes est sans doute la condition de
I'existence des corps particuliers ; il est donc voulu par Dieu. Mais
Dieu veut le mal des 4&mes non pas au sens ou il pourrait vouloir
leur bien et choisirait cependant leur mal. Car il appartient a la
nature des ames de désirer les corps et a la nature de la matiére
d’attirer les 4&mes. Dieu ne contraint pas les &mes quand il les envoie.
I1 les laisse faire. Ou plutdt ce langage anthropomorphique désigne

1V, 8 (6), 8.

Cf. VI, 4 (22), 16; III, 6 (26), 5.
Cf. 1V, 8 (6), z.

IV, 8 (6), 7, 1. 15-17.

5 Dansl’ouvrage de D. RoLOFF, qui a pour titre: Plotin, Die Gross-Schrift, I11,
8§-V,8-V, 5-11,9, Berlin, 1970, on trouve le premier commentaire continu
et détaillé de traités de Plotin, dont celui qui est dirigé contre les gnostiques.

6 Cf. II, 9 (33), 11, 1. 22.

7 Dans son bel ouvrage : Plotinus, The Road to Reality, Cambridge, 1967,
J. M. RisT a consacré un chapitre a la question de la descente de I'Ame: p. 112
a 129, en particulier p. 127 : There is nothing wrong with the material world per
se ; it is the best of all possible material wovlds... The fault lies not in the creation
of the world, but in the attitude of the individual soul.

LT V=T S I



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES)» I4I

un effet de I'ordre cosmique : la chute des 4mes est ’aspect subjectif
de la dégradation hypostatique générale.

La descente des Ames est-elle donc la conséquence d’une faute ou
au contraire un service cosmique ? L'un et 1’autre. Les 4mes s’isolent,
mais elles donnent la vie aux corps ; leur illusion est compensée par
le role qu’elles jouent dans le monde sensible. Mieux que cela, leur
erreur est pour elles une legon. I1 semble donc que 1'optimisme domine
malgré tout dans cette doctrine, comme ce sera le cas plus nettement
encore chez Proclus.

La venue des dmes dans les corps souléve non seulement la question
du mal, mais encore celle de la liberté : nous avons relevé A la ligne 5
le mot adrteEodoov. Il faut considérer ces deux questions ensemble,
De méme en effet que I'ordre universel comprend la faute des dmes
et l'utilise, de méme il comprend et utilise I'imperfection du choix
humain. Le parallélisme se poursuit : comme les Ames se libérent du
mal en retournant vers leur origine, ainsi le choix aveugle devient
liberté quand les dmes se réunissent a 1'intelligible et au divin .

2. Conclusion

Ayant décrit la chute des 4mes, Plotin se demande comment
retourner les 4mes déchues dans la direction contraire et les faire
remonter « jusqu’au terme supréme, 1'Un et le Premier » (1. 24-25). 11
note qu’il faut pour cela deux Adyoi, invitant, l'un & mépriser les
objets de ’admiration actuelle de I’dme, et ’autre a reconnaitre «la
race et la dignité de’ame » (1. 27-28). Le philosophe choisit le deuxiéme
discours qui, traitant de la grandeur de 1’dme, montrera en méme
temps si I'ame est capable de s’élever aux choses divines, «si elle a
la faculté (ddvamc) de mener une telle enquéte, 1'ceil qu’il faut pour
cette vision, et si elle est bien destinée a cette recherche » (1. 32-33).
Ainsi la psychologie est en méme temps doctrine des fins derniéres et
théorie de la connaissance : Plotin se propose d’établir que 1'Erkenni-
misvermogen de I’ame humaine est apte a trouver le divin qui est son
origine et sa fin.

Ce chapitre, et avec lui le traité tout entier, s’inscrit dans une
perspective a la fois scientifique et anagogique, comme nous le disions
en commencant. Plotin ne pense pas pour construire un chateau de
concepts, mais pour s’éveiller lui-méme et éveiller les autres au salut.
La théorie est chez lui intrinséquement pratique, c’est-a-dire décou-
verte et transformation intérieures.

1 J1 faut recommander aussi le chapitre de J. M. Rist sur le libre arbitre de
I’homme, op. cit., p. 130-138. Cf. CHRISTIAN PARMA : Pronoia und Providentia.
Der Vorsehungsbegriff Plotins und Augustins, Leiden, 1971 ; ANDREAS GRAESER,
Plotinus and the Stoics, Leiden, 1972, p. 112 et suiv.



I42 FERNAND BRUNNER

CHAPITRE 2

On peut relever le plan suivant :

1) Plotin présente I'ame comme source de vie et de mouvement
dans l'univers (1. 1-9) ; 2) il attire I’attention, en deux temps, sur la
maniére d’opérer propre a I’ame (l. 10-40) ; 3) il conclut (1. 40-51).

I. L’dme comme source de vie et de mouvement

Pour éveiller les ames a l'idée de leur grandeur, Plotin les invite
a méditer le role cosmique qu’elles ont toutes. C’est & «toute dme»,
écrit-il selon l'expression du Phédre (245 C), qu’il est revenu de créer
et de faire vivre ; son action porte sur les animaux célestes eux-mémes
(que les astres soient animés, c’est une thése déja platonicienne * et
commune a 1’époque hellénistique). Plotin use d’'un style marquant
I'insistance et 1’emphase : il ne se contente pas de mentionner les
astres en général ; il cite le soleil en particulier et aussi le vaste ciel ;
et quatre fois il reprend le mot adr pour souligner que c’est elle,
I’ame, qui est 'auteur de toutes ces merveilles, qui y introduit I’ordre
et le mouvement. A quoi il ajoute que I’dme différe par nature des
étres sur lesquels elle agit et qu’elle a plus de prix qu’eux, puisque leur
vie et leur mort dépendent de sa présence ou de son absence, tandis
qu’elle est toujours présente a elle-méme 2.

Il n’est pas nécessaire de commenter 1’association de I’Ame avec
la vie 3 : elle est donnée par la langue elle-méme, puisque le mot yux4
désigne le souffle de la vie, et que, de Platon 4 Proclus, 'dme a tou-
jours été considérée comme ayant la vie en elle-méme et par elle-méme.
Il est plus utile de relever que Plotin n’admet pas de différence
d’essence entre les dmes individuelles et I’Ame universelle. Dans la
liste de Porphyre, le traité sur la question de savoir si toutes les Ames
n’en forment qu’une (IV, g), précéde de peu notre texte de la cin-
quieme Emnnéade. Plotin y établit & ce propos que «le méme réside
dans le multiple» (16 adrd odv év molloic) 4. L’Ame universelle est donc
présente dans toutes les ames particulieres. Leur descente dans
les différents corps n’a pas affecté leur appartenance fonciére a I’Ame
unique dont elles procédent.

Un autre trait a souligner est la transcendance de I’ame par rapport
au corps qu’elle anime, Cette thése est caractéristique du platonisme

1 Cf. Lois, 899 B.

2 Cf. Phédre, 245 C. Ennéades, IV, 7 (2), 3 et 9.
3 Cf. IV, 7 (2), 11.

4 IV, 9 (8), 5, lignes 6-7.



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES» I43

et du néoplatonisme — antique et médiéval — et va de pair avec la
conception propre au platonisme du role de 1'ame vis-a-vis du corps :
I’dme commande au corps, se sert de lui, le meut de 'extérieur 1. Au
lieu de former un seul étre avec lui, comme dans ’aristotélisme, I’ame
agit sur le corps comme sur autre chose qu’elle =.

2. Comment I'dme opere

Une nouvelle méditation va nous faire découvrir comment 1’Ame
communique la vie & l'univers, et nous donnera d’elle une idée plus
compléte. Plotin procéde en deux temps, de la ligne 10 & la ligne 27
d’abord, et ensuite de la ligne 27 a la ligne 4o.

Pour qu’elle puisse contempler la grande ame, I’Ame universelle,
il invite 'ame individuelle, qui ne doit pas se mépriser puisqu’elle
participe de la nature de la premiére, & quitter les illusions et les
séductions qui trompent les hommes et a s’installer dans un état de
repos 3. Il se livre ensuite & une expérience imaginaire. Il suppose que
le calme de I’dme se transmet non seulement & son corps, mais aussi a
I'univers environnant. Ici de nouveau le style est remarquable :
I'idée d'univers est développée par la mention de la terre, de la mer,
de l'air, du ciel lui-méme, avec répétition du mot-clé fouyxoc: « En
repos la terre, en repos aussi la mer et I'air et le ciel lui-méme, meilleur
qu’'eux tous»4 (1. 16-17). Dans cet univers immobile, le philosophe
imagine la venue de I’Ame de tout c6té et du dehors s, et il la compare
a la pénétration — quatre verbes composés du préfixe eic — d’une
eau et d'une lumiére dans ce corps immense. La métaphore de l'illu-
mination se précise d'une maniére splendide: « Comme les rayons du
soleil, éclairant un nuage obscur, le font briller et lui conférent 1’ap-
parence de l'or, ainsi I’Ame pénétrant le corps du ciel lui a donné la
vie, lui a donné l'immortalité et 1’a éveillé de son immobilité » (l. 20-
23).

Les lignes suivantes mentionnent le résultat de cette intervention
de I’Ame: le mouvement éternel du ciel, conduit avec intelligences,
et la transformation de l'univers en un « animal heureux » ¢, Avant

x Cf. Phédon, 94 B; Alcibiade I, 130A; Lois, 895 C-896C. Voir PrRocLUS :
Eléments de théologie, prop. 20, début de la démonstration.

2 Pour la critique d’Aristote, voir IV, 7 (2), 8 5.

3 Le repos, le calme, ’absence d’agitation sont les conditions de la sagesse
et de la contemplation. Cf. I, 4 (46), 12 ; VI, 9 (9), 11. L’'immobilité, nous le
verrons, est un des caractéres de 'intelligence.

4 BouiLrLEeTt, t. IIlI, p. 6, note l'imitation de ce passage par Augustin et
par Proclus. Sur ovpavog dpefvwy, voir les notes critiques de Cilento et de
Harder.

s Cf. Timée, 36 E.
6 Cf. ibid., 34 B.



144 FERNAND BRUNNER

I’Ame, le ciel ou I'univers « n’est que corps mort, objet de haine pour
les dieux, comme on I'a dit » *. Si donc le ciel est 1’étre admirable qu’il
est, c’est 2 I’Ame qu'il le doit.

Deuxiéme considération destinée a faire connaitre la puissance et
la nature de ’Ame : I’Ame enveloppe le ciel et le conduit en vertu
d’une omniprésence dont le corps est incapable. En effet, I’Ame, pour
donner la vie a I'univers entier, est tout entiére partout 2, tandis que
le corps se divise selon les lieux et ne peut étre tout entier au méme
endroit. En lui donnant une vie unique, 1I’Ame unifie la multitude des
parties du ciel et fait du cosmos un dieu (eéc). Cette appellation
s’explique, puisque le cosmos participe de la divinité de I’Ame dans
I'étre, la vie et le mouvement qu’elle lui donne ; comme il manifeste la
divinité a son niveau, on peut le nommer un dieu. De son c6té, 'dme
omniprésente et une ressemble « au pére que 1’a engendrée », c’est-a-
dire 4 I'hypostase qui lui est supérieure et peut-étre 4 I'Un lui-méme 3.

3. Conclusion

On peut admettre que commence ici la conclusion du chapitre 2,
dans laquelle Plotin tire la lecon des observations précédentes. Selon
son procédé habituel, il développe la pensée qu’il vient d’exprimer :
« Le soleil aussi est un dieu parce qu'’il est animé, les astres aussi, et
s’il y a en nous du divin, c’est pour la méme raison » (1. 40-42). L’Ame
est divinisante ; sans elle il n'y a que du cadavre-fumier, selon le mot
d’Héraclite et c’est elle « qui fait que les dieux sont des dieux ». Eh
bien ! notre Ame est de cette race-l1a — voila ’enseignement que Plotin
veut inculquer a ses disciples — a condition de la prendre pure de
toute adjonction.

On rencontre ainsi le théme de la purification et du dépouillement.
Nous devons nous défaire de ce corps qui s’est ajouté a nous a la
naissance, et des passions qui s’y rapportent. « Le corps est le vétement
de I’ame », avait déja dit Platon 4. En régle universelle, le néoplato-
nisme a considéré tout surcroit comme une diminution, tout ce qui
s'ajoute a une hypostase comme une perte de pureté. C’est un mode
de pensée bien platonicien : seul le Beau en soi, seul I’'Egal en soi,
sans adjonction d’autre chose, sont le Beau et 1’Egal véritables.

Notre Ame est donc plus précieuse que tout ce qui est corps. Plotin
souligne encore une fois, a la fin du chapitre, 'impuissance du corps
sans ’ame, 'impuissance des éléments et méme du feu — qui ne
contient pas en soi la raison de son pouvoir de briiler — et termine par

1 Cf. HOMERE : Iliade XX, 65.

2 Théme fréquent. Cf. IV, 7 (2), 5;IV,2 (4) ; IV, 9 (8), 1; VI, 4 (22), 4 ; etc.

3 Bouirrert, t. IIL, p. 6, cite encore l'assimilation que fait saint Cyrille,
dans son Contre Julien, de I’Ame plotinienne au Saint-Esprit.

4 Cf. Gorgias, 523 C.



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES)» 145

ce trait brillant : « Si donc nous recherchons les étres parce qu’ils sont
animés, pourquoi nous oublier et rechercher un autre étre que nous ?
Si tu estimes I’dme qui est en un autre, estime-toi donc toi-méme. »

Concluons comme tout a ’heure : cette cosmologie va de pair avec
une éthique. Connaitre ’ame dans l'univers, c’est s’élever au-dessus
des passions nées du soin d'un corps particulier et s'unir & I’Ame
universelle qui, sans en étre émue, meut le cosmos entier.

CHAPITRE 3

Avec le suivant, ce chapitre concerne 1'Intelligence. Il n’est pas
nécessaire d’y distinguer des parties ; il suffit de signaler la phrase de
liaison dans laquelle Plotin nous invite & monter de cette chose divine
qu’est 'Ame & Dieu lui-méme. Le discours anagogique se fait plus
pressant : I’dme divine doit savoir qu’elle peut atteindre Dieu et qu’il
n’est pas loin. Ainsi l'exige la conscience religieuse et le systéme lui-
méme. Car au-dessus de I’Ame, il n’y a que 'Intelligence comme inter-
médiaire entre elle et Dieu. C’est donc I'Intelligence qu’il faut consi-
dérer maintenant, « aprés quoi et de quoi vient I'ame » (1. 5-6), car si
noble qu’elle soit, I’ame n’est encore qu’« une image de I'Intelligence »
(L. 7) =

En effet, 'dme humaine n’est pas seulement vie, elle est encore
pensée. Tout & I'heure, Plotin I’engageait & prendre conscience de son
role cosmique au sein de I’Ame universelle. Maintenant, il 'invite a se
saisir dans ses fonctions intellectuelles et a percevoir sa dépendance a
cet égard par rapport a une instance supérieure 4 I’Ame universelle,
a savoir 'Intelligence. Pour définir le rapport qu’il y a entre I’ame
et 'Intelligence, le philosophe recourt a un langage multiforme qu’on
peut analyser et commenter comme suit.

1. L’Ame est une image (eixiv) de l'Intelligence (1. 7). Ce mot
implique l'idée d’une relation immédiate, a la fois de similitude et de
dissimilitude. On n’a pas ’expérience de cette relation de I'ame a
I'Intelligence sans une purification préalable 2.

2. L’ame est le verbe (Ayoc) de 'Intelligence, « comme la parole
exprimée est 'image de la parole intérieure & I'dme » (1. 7-8). Cette
distinction du verbe intérieur et du verbe exprimé est d’origine

1 A la ligne 4, il faut corriger le texte de Bréhier et lire: AduBave Tolvuv 7o
00 Befou TouTou BedTepov: « Comsidére donc ce qui est plus divin que ce
divin qu’est I'dme. »

2 Cf. V, 3 (20), 9.

I0



146 FERNAND BRUNNER

stoicienne 1. L’Ame est donc comme l'expression de la pensée, et
I'Intelligence comme son intériorité silencieuse 2.

3. L’4me est l’énergie (ivépyein) de l'Intelligence. En effet, le
verbe exprimé est associé, dans notre texte, & l'acte, 1'activité ou
I'énergie de 'Intelligence, qu’elle projette en une autre hypostase
pour lui donner la vie. Voila qui exprime le caractére dynamique du
rapport de 1'Intelligence & I’dme : 1'Intelligence manifeste son activité
et sa vie en dehors d’elle-méme, et 1’ame est cette énergie extériorisée
tout entiére (1. 8-9).

4. La chaleur peut encore faire comprendre le rapport de 1'Intel-
ligence a I'dme, car elle se situe & deux niveaux, comme le modéle et
I'image, comme le verbe : elle est la chaleur intrinséque du feu et la
chaleur rayonnée autour de lui (1. 10). En un sens, I'énergie spirituelle
ne s’écoule pas en dehors de I’hypostase supérieure, mais demeure en
elle, tandis que se constitue I’hypostase inférieure 3. Il faut souligner
ce verbe uévery, «demeurer » (I. 11), parce qu’il désigne un aspect
fondamental de tout néoplatonisme, qu’il soit grec, arabe ou juif,
et parce qu’il jouera un rdle important chez Proclus 4.

5. Le rapport de I'dme a I'Intelligence est comparé encore au
rapport de la fille & son pére qui la nourrit. L’ame est en effet de méme
nature que 1'Intelligence : elle est voep4 (1. 12) ; mais elle est inférieure
a I'Intelligence, comme il est normal qu’un enfant le soit par rapport
a son pére s, parce que l'intelligence de 1’ame consiste en raisonne-
ments et que sa perfection (rehefwoic) lui vient de I'Intelligence en soi.

6. Ceperfectionnement del’ame par]’Intelligence est une actualisa-
tion (l. 15-16). L’ame intellective passe de la puissance a I’acte, contrai-
rement a I'Intelligence qui est toujours en acte.

7. Le regard que I’Ame jette sur 1’'Intelligence est le symbole de la
dépendance de I'dme qui ne tire 'intelligible ni du sensible ni de son
propre fond, mais de I’hypostase qui lui est supérieure immédiate-
ment : « L’hypostase de 'dme vient de I'Intelligence et son logos est en
acte (év évepyeq) quand 1'Intelligence est I'objet de son regard »

r Référence dans I'édition Henry-Schwyzer, t. II, p. 265.

2 Passage paralléle remarquable dans I, 2 (19), 3 sub finem.

3 Il ne semble pas nécessaire d’opposer le cas des hypostases sur ce point a
celui de la chaleur du feu, comme le font plusieurs traducteurs : celle-ci ne
s’écoule pas non plus.

4 Cf. le commentaire de E. R. Dopps : The Elements of Theology, 20 édi-
tion, Oxford, 1963, p. 220-22I ; JEAN TROUILLARD : L’'U# et I’ Ame selon Proclos,
Paris, 1972, ch. III, p. 91 et suiv.

5 Cf. V, 9 (5), 4: « Comme des peres qui élevent jusqu’a 1’age adulte leurs
enfants nés imparfaits. »



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES)» I4y

(. 15-16). Plotin précise que c’est en elle que I'dme pense et agit
quand elle regarde !'Intelligence. L’étre spirituel se fait lui-méme
ce qu'il est, sous l'influence pourtant d’'un étre supérieur — ainsi
I’auto-constitution proclusienne ne laissera pas de requérir une trans-
cendance . Passer a ’acte sous l'influence d'un étre en acte, comme
le fait I’Ame, c’est subir ; mais il faut distinguer avec Plotin ce subir
qui provoque un agir spirituel, du subir de la sensation qui est pur
nédog (1. I9).

Il est intéressant de noter que le regard peut étre dirigé de bas en
haut — il est alors comme ici le signe de la dépendance — ou de haut
en bas — et c’est au contraire le regard créateur. Plotin privilégie
le premier symbolisme, le second étant réservé aux doctrines qui
personnifient les principes supérieurs plus que ne le fait I'auteur des
Ennéades.

8. L’Ame comme réceptacle (bdexdpevov) et matiére (Onn) est
opposée & I'Intelligence congue comme forme (elboc) et appelée de
nouveau « pére » (1. 20-24). L’Intelligence est présente a I'dme sans
qu’il y ait d’intermédiaires entre elles, étant sa forme, et elle lui
communique sa nature. L’dme est en effet «belle, intellectuelle et
simple comme !'Intelligence », quoique & un moindre degré qu’elle.

En conclusion du chapitre, Plotin souligne la supériorité de 1’Intel-
ligence qui rend 1’dme « plus divine » en lui donnant la pensée.

On le voit, le philosophe recourt soit & un langage technique
inspiré d’Aristote soit & un symbolisme physique, biologique ou
psychologique qui n’est pas rare en milieu hellénistique. Dira-t-on
que ce symbolisme dénote un recul de la rationalité par rapport a
I'époque classique ? Ce n’est pas notre avis. Les images ne constituent
pas ici un hommage au sensible ; elles ne sont pas destinées non plus
a fleurir le style et il ne faut pas croire qu’elles disent a leur maniére
ce qu'on pourrait dire autrement: il s’agit d'un procédé dont le
philosophe ne peut se passer pour exprimer le rapport du supérieur
a l'inférieur. Les images disent mieux que les concepts la relation
dynamique qu’il y a entre les hypostases, la procession et pourtant la
manence, la ressemblance et la différence. Et surtout, elles offrent
tout cela a la fois 4 une intuition intellectuelle qui est fondamentale et
qui pourra ensuite, dans la mesure du possible et imparfaitement, se
développer en raisonnements. Loin d’étre inférieure au concept,
I'image est ici d'une efficacité supérieure, de sorte que I'image des
rapports de I'Intelligence et de 'dme éléve 1'dme au-dessus d’elle-
méme jusqu’a 1'Intelligence.

1 Cf. Eléments de théologie, prop. 9-10 et 4o et suiv., introduction, traduc-
tion et notes par Jean Trouillard, Paris, 1965, p. 66-67 et 87 et suiv.



148 FERNAND BRUNNER

Le chapitre 3 nous fait donc monter vers Dieu par cet intermé-
diaire entre Dieu et nous qu’est I'Intelligence. Redisons-le pour n’y
plus revenir, 1'Intelligence est une hypostase supérieure a I’Ame et
non une faculté de ’ame. Par ses facultés propres, 'dme donne au
monde vie et mouvement. Par-dessus le marché, elle a la connaissance,
fonction nouvelle qui s’explique par la présence au-dessus d’elle d'une
hypostase dont le propre est de connaitre et dont elle participe. Cette
doctrine résulte d’une application du procédé de pensée illustré par
Platon : a la vie correspond le principe de la vie, & la connaissance le
principe de la connaissance. On peut en penser ce qu’on voudra ; ce
procédé a en tout cas l'intérét de servir la vie spirituelle, puisqu’il
invite I’homme a dépasser son expérience ordinaire du savoir dans
I'idée d’une Intelligence dont la ndtre n’est qu’'un reflet .

CHAPITRE 4

Le chapitre 3 a présenté I'Intelligence dans sa fonction de principe
par rapport a I’dme. Le chapitre 4 va s’attarder sur la nature de
I'Intelligence considérée comme une avec 1l'Intelligible, c¢’est-a-dire
avec I’Archétype du sensible. Les lignes 1 a 34 sont consacrées a la
description de 1'Intelligence-Archétype ; de la ligne 34 4 la ligne 43,
Plotin énumere les Intelligibles premiers.

1. L’Intelligence-Archétype

Le philosophe commence en nous proposant une autre maniére de
considérer la supériorité de I'Intelligence. En effet, comme Archétype,
I'Intelligence est comparée cette fois non pas a ’Ame, mais au sensible.
Bréhier remarque heureusement que le recueillement intérieur auquel
nous a conduits le chapitre 3 va de pair avec la contemplation des
choses sensibles ; le chapitre 4 « montre que cette région de I’Intel-
ligence, ol I'ame s’est retirée, n’existe (comme l'indique le Timée)
qu’a titre de modéle du monde sensible, contenant, dans sa vérité,
sa perfection, son immutabilité, son éternité, tout ce que le monde
sensible nous manifeste. La vie intérieure, qui fait que I'Ame se
retrouve elle-méme, est donc inséparable du mouvement par lequel

1 Les aristotéliciens ne pardonnent pas au platonisme de poser I'identité du
connaitre et de I’étre. Ainsi, certains critiques pensent la doctrine de Plotin
selon la norme que constitue pour eux l'enseignement d’un autre maitre. De 14
les paradoxes et les confusions qu’ils se plaisent & découvrir dans les Ennéades.
On trouve un exemple de cette méthode dans 'ouvrage, d’ailleurs intéressant,
de CHRISTIAN RUTTEN : Les catégories du monde sensible dans les « Ennéades » de
Plotin, Paris, 1961.



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES)» I49

elle découvre la nature et 'essence de I'univers. » * Le monde sensible,
rapporté 4 ’Ame dans le chapitre 2, I'est maintenant a 1'Intelligence,
et de méme qu’il s’agit une seconde fois de 'Intelligence, il s’agit
une seconde fois du monde sensible.

Plotin évoque d’abord les merveilles du cosmos un peu comme au
début du chapitre 2 : sa grandeur, sa beauté, son ordre, son mouve-
ment éternel, les dieux et les étres divers qu’il contient. Le verbe
BaundZw que nous rencontrons ici, figurait déja au chapitre 1, mais
pour désigner ’admiration sotte de 'dme qui ne remonte pas des
charmes du sensible a leur cause. Le sensible est ambigu : si nous le
prenons en lui-méme, il nous déprime ; si nous le prenons dans son
rapport a sa source, ’Ame universelle et I'Intelligence, il nous éléve.

En remontant du monde sensible a la cause de sa vie et de son
mouvement, on atteint I’Ame universelle ; mais en remontant du
monde sensible au modéle et a la réalité véritable (td aAn8wditepov,
1. 6) de toutes les merveilles sensibles, on atteint 1'Intelligence qui,
nous l’'avons vu, est la cause de I’Ame. L’admiration que Plotin
manifeste pour la variété des étres sensibles se reporte donc a un degré
supérieur sur leur Archétype. Avec ce divin modele, la théorie aristo-
télicienne de la causalité est dépassée, mais l'idéalisme platonicien
aussi, car, en 1’Archétype, «tous les intelligibles ont la connaissance
interne d’eux-mémes » (1. 6-7).

Comme 1’écrivait Vacherot au siécle dernier, « les idées ne sont ni
les principes abstraits de la pensée, ni des étres supérieurs et extérieurs
a l'intelligence ; c’est le fond méme de l'intelligence » 2. Préparée par
le moyen platonisme, la doctrine de Plotin associe les Idées & une
Intelligence de méme rang, qui les pense et se pense en elles toutes et
en chacune d’elles. Ainsi le monde intelligible n’est plus seulement,
comme chez Platon, un ensemble d’Idées entre lesquelles existent des
relations déterminées, mais encore un ensemble d’étre pensants, qui
sont placés ici mythiquement sous la présidence de 1'Intelligence sans
mélange — c’est-a-dire sans contact avec le sensible — et de la
Sagesse sans commune mesure avec la notre, et qui sont autant de
vues particulieres que 1'Intelligence peut prendre sur elle-méme.
Comme dans le cas du Dieu d’Aristote, I'Intelligence plotinienne est
son propre objet, mais elle se multiplie elle-méme organiquement
selon la multitude des Idées platoniciennes qu’elle contient.

I1 est donc naturel d’associer la Vie a 1'Intelligence et a la Sagesse
(1. 9), non pas la vie biologique dont il s’agissait au chapitre 2, mais
la vie de la pensée, qui a le mouvement en commun avec la premiére
et que gouverne Cronos dont le nom veut dire «satiété » et «intel-

1 P.o.
2 Histoire critique de ' Ecole d’ Alexandrie, t. 1, Paris, 1846, p. 373.



I50 FERNAND BRUNNER

ligence » 1. Plotin usait d'un symbolisme spatial en nous demandant
d’apercevoir la-bas (éxei, 1. 6) les Intelligibles doués de pensée. Le
voici qui recourt & un symbolisme temporel quand il nous invite a
concevoir la vie des Intelligibles comme le temps de 1’dge d’or. Mais
bien entendu, au sens propre, il ne s’agit ni d’espace ni de temps,
puisque 1'Intelligible se situe en dehors de 1'un et de 'autre.

La suite de la premiére partie du chapitre découle de ce début et
n’apporte rien de nouveau. Elle constitue cependant un développe-
ment éloquent et puissant, dont il importe de relever, au moins d'une
maniére sommaire, les divers moments.

I. Le terme de «satiété», qu’on retrouve par exemple en V, g
(5), 8, exprime l'absence de besoin et la plénitude. Il est commenté
aux lignes suivantes (1o et 11) par la quadruple répétition du mot
¢« tout » : I'’Archétype «enveloppe tout ce qui est immortel, toute
intelligence, tout dieu, toute Ame». L'dme est en lui comme son
principe.

2. A l'idée de plénitude se rattache immédiatement celle d’im-
mobilité éternelle, car le plein n’a pas a combler de manque ; il n’a
pas a changer de nature, de place, de dimensions (1. 12-14).

A noter que I'immobilité dont il est question ici n’est pas celle du
corps (ch. 2), quoiqu’elle soit désignée par le méme mot : I'immobilité
propre a la plénitude n’a rien de commun avec I'immobilité qui requiert
un moteur. Les Idées platoniciennes, le Dieu d’Aristote, sont immobiles
aussl au premier sens.

3. La plénitude, c’est la perfection dans le tout et dans les parties.
En vertu de I'homogénéité du parfait, il n’y a rien en lui quine pense.

4. Autre conséquence de la plénitude : la pensée s’y exerce non
pas dans la recherche, mais dans la possession. Ce trait du Dieu
d’Aristote est fondamental pour 1'Intelligence plotinienne « qui est
tout » 2 et qui, par conséquent, est pure intériorité 3.

5. Le bonheur inné en découle encore.

1 Kopbg et véoc. Cf. Cratyle 396 B et imfra, ch. 7. — Sur l'originalité de
la conception plotinienne du monde intelligible par rapport au moyen plato-
nisme et sur l'influence stoicienne qui s’est peut-étre exercée sur 'auteur des
Ennéades, voir les pages de A. H. ARMSTRONG dans The Cambridge History of
Later Greek and Early Medieval Philosophy, p. 245-248 ; ANDREAS GRAESER :
Plotinus and the Stoics, Leiden, 1972, p. 20-22. Sur le chapitre que nous expli-
quomns, on peut lire GRiGor10s PH. KosTARAS : Der Begriff des Lebens bei Plotin,
Hambourg, 1969, p. 87 et suiv.

2 Infra, 1. 21.

3 Cf- V.l 9 (5): 7'



¢«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES)» I5I

6. L’éternité aussi, car seul le présent du verbe convient a ce qui
demeure le méme, s’aimant comme il est. Contrairement a 1'Intelli-
gence, 'dme ne posséde pas tous les objets de la pensée ; elle les
considére successivement, un seul a la fois. C’est pourquoi elle agit
dans le temps — imitation de 1'éternité — enveloppée par lui 1.

7. Plotin insiste pour terminer sur les rapports de I'Intelligence
et de I’Etant, c’est-a-dire en bonne doctrine platonicienne, de 1'Idée
(1. 25-33). L’Intelligence et I’'Etant se conditionnent 1'un l'autre : pas
d’Etant sans que I'Intelligence le porte en elle, et pas d’Intelligence
sans que ’Etant en soit I'objet (. 277-28). Cette position ne se confond
pas avec l'idéalisme si I'on entend par 13 la réduction de l'étre i la
pensée, car chez Plotin 1'étre est le contenu de la pensée et la fait
exister : « L’Etant, par le fait d’étre pensé, donne a I'Intelligence le
penser et 1’étre » (1. 27-28) 2. Malgré leur distinction, I'Intelligence et
I’Etant ne font qu'un. Pourquoi cette solution a une question disputée
dans I’école platonicienne ? En V, 3 (49), 5, par exemple, le philosophe
donne la réponse suivante : « L’acte de contemplation doit étre iden-
tique a I'objet contemplé et l'intelligence a 1'intelligible, sinon il n’y
aurait pas de vérité ; au lieu de posséder les étants, on ne posséderait
quune empreinte, qui est différente des étants et qui n’est pas la
vérité. »

A T'exposé que nous trouvons ici sur la nature de 1'Intelligence, il
ne manque guére que 1’étude des rapports de 1'Intelligence avec les
éléments qui la constituent. Rappelons, d’aprés V, g (5) et les traités
postérieurs a V, 1, que s’il n'y a rien dans I'Intelligence qui ne pense
et si toute Idée est Intelligence, il suit que toute Idée est Idée du tout,
c’est-a-dire point de vue sur le tout : « Chacune des parties de I'Intel-
ligence posséde l'univers des étres et elle est tous les étres; sinon
I'Intelligence aurait une partie qui ne serait pas Intelligence. » 3 Plus
précisément, I'Intelligence comme tout pense le tout actuellement,
tandis que comme partie, elle ne pense actuellement que cette partie
et pense le tout en puissance 4. Il est naturel, et d’ailleurs commun,
de citer 1a Proclus et Leibniz. « Si chacun des esprits, écrit Proclus, est
tous les étres selon un point de vue (xo0’tv mévra), et si ce point de

1 Les ames sont plongées dans le temps par leurs affections et leurs actions,
non par leur essence. Cf. IV, 4 (28), 15.

2 On trouve déja de riches explications sur I'Intelligence et 1'Intelligible
dans V, 9 (5). L’évolution de la doctrine chez Proclus est intéressante a noter :
cf. Dopps, Commentaire sur les Eléments de théologie, p. 252-253 et 285-287. —
Pour comparer les doctrines de Plotin et de Proclus avec l'idéalisme allemand,
voir WERNER BEIERWALTES : Platonismus und Idealismus, Francfort, 1972.

3 III, 8 (30), 8.

4 Cf. VI, 2 (43), z0-22.



I52 FERNAND BRUNNER

vue n’est rien d’autre que le tout considéré de fagon partielle, le tout
est donc en chacun de ces esprits de fagon partielle en tant qu’il est
déterminé par la prédominance d’un point de vue partiel sur tous les
autres. » I

2. Les Intelligibles premiers

La constatation qu'il ne peut y avoir de pensée sans altérité et
identité — pensée et objet pensé étant deux et un — conduit Plotin
al’énumération des npiita, des choses premiéres 2 : Intelligence, Etant,
Altérité, Identité, Mouvement et Repos (l. 33-36). Ces Intelligibles
premiers sont aussi les principes (apxaf) dont proviennent les autres
choses (l. 42-43), puisque la priorité logique est en méme temps une
antériorité ontologique.

Plotin justifie comme suit, semble-t-il, la mention des quatre
derniers mpwra : I’Altérité se rapporte a la différence pensant-pensé
(sans cette différence, c’est 'unité et le silence) et 4 la différence des
choses pensées entre elles; 1’Identité est celle de chaque objet de
pensée avec lui-méme, et 1'identité commune de tous les objets de
pensée dans l'étre et dans la pensée malgré leur différences; le
Mouvement est 1’acte de connaitre et d’étre connu, et le Repos,
I'identité de cet acte avec lui-méme. De ces choses premiéres, ajoute
Plotin, dérivent le Nombre et la Quantité comme la Qualité 4.

La doctrine des genres de 1’étre n’est pas un accident chez Plotin,
puisqu’il lui accorde une telle place dans la VIe Ennéade. Elle n’en est
pas moins une doctrine d’école et un héritage obligé que le philosophe
aménage a sa fagon. Plusieurs critiques ont noté qu’a la dialectique
platonicienne et a 1’étude de la prédication, Plotin substitue la vision
unitive des différents aspects de 1’Intelligence-Etant qui est a la fois
Altérité et Identité, Mouvement et Repos 5. Le tout de ces « genres »
requiert une cause supra-générique dans laquelle sa diversité se
résorbe. Il va en étre question dans les chapitres suivants ; 'auteur
y a déja fait allusion & la ligne 29.

La transcendance de l'Intelligence par rapport a 1'ame est donc
établie : nous avons vu, au chapitre 3, que I'Intelligence engendre et
perfectionne 'ame, et dans le présent chapitre que 1'Intelligence est &
la fois 1’étre véritable et la connaissance véritable.

1 Eléments de théologie, prop. 180, trad. J. Trouillard, Paris, 1965, p. 169.
* Ce mot désigne parfois n’'importe quelle Idée. Cf. V, g (5), 5.

3 Le texte n’est pas facile. Consulter les notes critiques de Cilento et de
Harder.

4 Cf. VI, 2 (45), 13 et 21.

5 Cf. VI, 2 (43), 15. Consulter E. BREHIER, notice de VI, 2, p. 37 ; P. HapoT:
Porphyre et Victorinus, Paris, 1968, p. 214 et suiv. Cf. ci-dessus, p. 150, note 1.



¢ DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES» I53

CHAPITRE 5

Bréhier écrit que les trois chapitres qui viennent maintenant sont
parmi les plus difficiles des Ennéades, tant a cause de la corruption du
texte qu’a cause du langage dont use Plotin .

Les questions sur lesquelles s’ouvre le chapitre 5 déclenchent
une derniére fois le mouvement d’ascension qui se dessine depuis le
début du traitéz. Il s’agit de dépasser le «dieu multiple » qu’est
I'Intelligence, pour s’élever a celui qui I’a engendrée, au simple, a la
cause de I'étre de I'Intelligence et de sa multiplicité, qui est I'origine
du nombre. (Au chapitre 3, I’dme était appelée « simple comme 1'Intel-
ligence » (1. 23) ; mais I’aAme et 1'Intelligence, bien que non corporelles,
sont encore complexes par rapport a 1'Un.) Donc l'ame, « devenue
comme une avec l'Intelligence » (1. 3) pose des questions (znrei) sur
la cause de I'Intelligence. Il s’agit d'une enquéte : I’dme raisonne et
cherche & comprendre, mais, suspendue a 1'Intelligence, elle prépare
par sa recherche I'union proprement dite avec 1'Intelligence et méme
avec la cause de celle-ci.

Pour expliquer le texte aride qui suit, faut-il supposer une brisure
dans le développement, une interpolation, comme le fait Bréhier ?
Peut-étre pas 3.

Plotin se livre a une réflexion sur la nature et 'origine du nombre,
qui s’inspire du dernier enseignement de Platon tel qu’Aristote le
rapporte : le nombre, que 1'un précéde, provient de la détermination
par lui de la dyade indéterminée (aépiorov, 1. 8). Dans le Philébe,
Platon avait déja proposé un schéma analogue en faisant de la
Limite et de I'Infini les éléments de toutes choses, et I'on sait la
fortune de cette derniére antithése chez Proclus.

Plotin précise qu’il prend le nombre comme ovofa, c’est-a-dire
comme essence ou comme étre intelligible, et il ajoute que I’Ame aussi
est nombre (thése ancienne a 1’Académie). Car les choses premiéres
(t& mpwra), dit-il, ne sont ni des masses ni des grandeurs, et ce n’est
pas dans l'ordre du sensible que réside ce qui fait le prix de la réalité,
Dans le cas de la semence, ce n’est pas 'humidité, mais I'invisible :
le nombre et la raison (Aéyoc).

Aprés cet exemple, le maitre revient sur la nature du nombre et
de la dyade intelligible ; ils sont «raisons (Aéyor)! et intelligence,

1 Cf. la notice relative au présent traité, p. ro.

2 La phrase de transition n’est pas ponctuée dans I’édition Henry-Schwyzer
comme dans celle de Bréhier. Il y a d’autres divergences entre les deux éditions
dans ce chapitre et dans les suivants, et nous renvoyons ici comme ailleurs aux
notes de Cilento et de Harder.

3 Cf. HARDER, p. 490.



I54 FERNAND BRUNNER

écrit-il. La suite immédiate nous fait comprendre qu’en eux, I'Intel-
ligence se décompose en ses aspects formel et matériel. Le maitre
note en effet que la dyade indéterminée est support, tandis que le
nombre, issu d’elle et de 1'Un, est forme. Il nous propose donc un
symbolisme arithmétique destiné a expliquer la multiplicité qui
caractérise I'Intelligence.

La suite se lit et se comprend différemment selon les éditeurs * :
I'Intelligence (?) est informée par les Idées qui viennent en elle ; d’une
certaine facon, elle est informée par 1'Un, et d’'une autre fagon par
elle-méme. Comme la vision en acte, ajoute Plotin ; car I'intellection
est vision en acte, les deux — ce qui vient de 1'objet et ce qui vient
du sujet (?) — ne faisant qu'un. Nous retrouverons au chapitre 7 ce
double aspect de l'information de I'Intelligence ; nous avons déja
rencontré ce trait a propos de I'ame dont les actes s’effectuent sous
I'action de l'Intelligence (chapitre 3). Le phénoméne de la vision se
situe encore dans la méme perspective: on y observe « une forme
provenant de deux choses » 2 (le sentant et le senti).

Malgré ses obscurités, dues a 1’état du texte et 4 la concision du
style, ce chapitre formule un enseignement net : les Idées multiples,
ou 'aspect formel de I'Intelligence, sont des Nombres qui procédent
de la dyade indéfinie, ou de l'aspect matériel de I'Intelligence, et de
I'Un. Nous sommes donc bien en train de nous élever de I'Intelligence,
encore composée, au simple absolu qui est 1'Un.

Une question demeure en suspens : quel est le rapport de la doctrine
des Idées congues comme Nombres avec la théorie des genres premiers,
exposée dans le chapitre précédent ? Le nombre, tout a I'heure, était
présenté comme postérieur aux genres premiers, mais dans le présent
chapitre sur les nombres, il n’est plus question des genres premiers. Le
lien entre ces deux aspects de I'héritage platonicien semble insuffisam-
ment élaboré. Proclus ira plus loin en établissant des correspondances
entre les genres d'une part et les principes du nombre d’autre part 3.

CHAPITRE 6

Le chapitre s’ouvre sur une série de questions dominées par celle-ci :
comment de’Un la multiplicité peut-elle naitre ? Laréponse commence
a la ligne 8. Une sorte de conclusion sur les rapports de 1'Un, de
I'Intelligence et de I’ame achéve le chapitre a partir de la ligne 30.

1 Si, 4 la ligne 16, on accepte de corriger €éxooto¢ en €kdoTtou, ce qui
est informé, ce n’est pas I'Intelligence ou le support, mais quelque autre chose
sur quoi les traducteurs ne s’accordent pas.

2 Cf. VI, 1 (42), 9. Cf. 111, 8 (30), 11, début.

3 Cf. JEAN TROUILLARD : L'Un et I’ Ame selon Proclos, p. 72.



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES?» 155

1. Comment de I’Un vient le multiple

En liaison directe avec le fin du chapitre précédent, Plotin s’inter-
roge d’abord sur I'Intelligence et sa vision. Il se déclare siir de 'exis-
tence de I'Intelligence et de 1'Un, mais il demeure hanté par le pro-
bléme traditionnel de la naissance du multiple 4 partir de 1'Un.
« Comment I'Un n’est-il pas resté en lui-méme ? » demande-t-il (. 6-7).

La question n’intéresse pas seulement la raison objective et la
curiosité, puisqu’elle porte sur les réalités divines les plus élevées.
Aussi le ton de Plotin se fait-il solennel et I'invocation de Dieu trouve
ici naturellement sa place . Le philosophe précise que cette invocation
n’est pas de bouche, mais de cceur, car « c’est de cette fagcon que nous
pouvons diriger notre priére seuls vers le seul» (1. 11). On retrouve
ici la célébre formule sur laquelle se terminent les Ennéades dans
I'édition de Porphyre: quyh pévouv mpde mévov (VI, g (9), 11). Le
fait qu’elle se présente au pluriel: uévoug mpdg mévov, n’est peut-étre
pas sans signification : Plotin ne s’enferme pas dans une expérience
solitaire comme on le dit parfois 2. « Aller seul vers le seul » signifie
pour lui y aller ’Ame seule, sans le cortége des passions corporelles et
dépouillé de ce qui est étranger & Dieu — car le semblable est connu
par le semblable 3 — et non point sans la compagnie des autres hommes.
Ceux qui ont passé par le méme dépouillement s’unissent dans I’expé-
rience de l'accés A Dieu : toute 4me dans I’Ame ne fait qu'un avec les
autres ames, de méme toute intelligence dans l'Intelligence. « Aller
seul vers le seul » signifie encore rencontrer Dieu sans intermédiaire,
dans 1'unité et 'amour 4.

Plotin demeure au méme niveau de solennité quand il évoque
ensuite le sanctuaire qui est réservé au dieu, et les parties du temple,
extérieures au sanctuaire et abritant des statues 5. La métaphore et
sa signification sont admirablement fondues. Le lecteur imagine qu’il
atteint l’enceinte du sanctuaire et qu’il apergoit les statues qui se
dressent a cet endroit, tandis qu’il laisse derriére lui le sanctuaire
lui-méme. Il sait cependant qu'il est question des hypostases divines 6

t Cf. PraTON : Timée, 27 C; Philébe, 25 B. On trouve dans l'ouvrage déja
cité de J. M. Rist : Plotinus, The Road to Reality, un chapitre sur la priére chez
Plotin, p. 199 et suiv.

2 Cf. HiLpA GRAEF : Histoire de la mystique, Paris, 1972, p. 32.

3 Cf. VI, 9 (9), 11, ligne 32.

4 Voir la fin du chapitre 6.

s Chez Henry et Schwyzer, ékelvou n’est pas rattaché A& Oeartrv qui
précéde, mais 4 dvrog et & uévovro¢ qui suivent. — Sur les dyéAuorta on
peut lire EUGENIE DE KEYSER : La signification de I'art dans les Enndéades de
Plotin, Louvain, 1955, ch. V, p. 53 et suivantes. Sur la comparaison du sanc-
tuaire, on trouve un passage semblable chez ProcLUs : Théologie platonicienne,
I, 3, éd. Saffrey et Westerink, Paris, 1968, p. 16.

6 Ailleurs, les statues représentent les Intelligibles : « Tous les étres la-bas
sont comme des statues qui peuvent se voir elles-mémes» (V, 8 (31), 4).



156 FERNAND BRUNNER

et d’abord de I'Intelligence. Il se représente celle-ci comme la premiére
statue A apparaitre (l. 14-15) tandis qu’a l'intérieur du sanctuaire,
derriére lui, c’est Dieu lui-méme qu’il laisse et qui « demeure dans la
tranquillité au-deld de tout » (1. 12-13). En un glissé parfait, les hypo-
stases métaphysiques se substituent aux données de la religion positive.

Cette comparaison tirée des parties du temple apparait plus d’une
fois dans les Ennéades : le dieu du sanctuaire est toujours le symbole
de I'Un ou du Bien, dont I'Intelligence est le « vestibule » r. Il faut
signaler a ce sujet deux textes antérieurs a notre traité. Dans le
premier, les conditions d’accés au Bien sont illustrées par la purifica-
tion et par le dépouillement du vétement qu’impose la montée vers
le sanctuaire (t& dyia v fepav) 2. Et dans le second, nous apprenons
qu’en entrant dans le sanctuaire (4dutov), on laisse derriére soi les
statues du temple (vaéc), qu’'on reverra les premiéres a la sortie
— spectacle de second ordre. Mais a I'intérieur du sanctuaire, demande
Plotin, était-ce déja un spectacle ? Non, puisqu’il ne s’agissait ni de
statues ni d’images, mais de Lui (adté) 3. Ces comparaisons révélent
un homme qui a fréquenté les temples et les prend au sérieux. Le mot
célébre que rapporte Porphyre dans sa Vie de Plotin, paragraphe 10,
demeure énigmatique, mais il ne doit pas, en tout cas, nous faire
creuser entre le philosophe et la religion le fossé du rationalisme ou de
I'anticléricalisme.

A la question de savoir comment le multiple nait del’Un et comment
I'Un n’est pas resté en lui-méme, Plotin répond donc en évoquant
I'expérience religieuse du passage de I'unité invisible de la divinité dans
le sanctuaire a sa manifestation plurielle dans les statues extérieures.
Le fidéle découvre et éprouve que la divinité ne reste pas dans son
unité secréte, et le philosophe refait cette expérience avec lui dans
« le sanctuaire invisible » de I'ame 4.

Mais le philosophe cherche aussi a comprendre, et Plotin s’y essaie
dans les termes suivants. L’Un, qui n’a rien vers quoi il puisse se
mouvoir, est immobile. Si une chose devient aprés lui, ce devenir
s’opeére par la conversion de cette chose vers luis. Sur quoi Plotin
précise lui-méme qu’il emploie le mot «devenir» pour désigner, en
dehors du temps, un rapport d’ordre et de causalité.

Le philosophe établit encore que 1'Un produit sans se mouvoir :
car, dans le cas contraire, 1'effet de I'Un ne viendrait pas au second

1V, 9(s5), 2.

2 Cf. I, 6 (1), 7-8. Voir la fin de notre commentaire du chapitre 2.

3 Cf. VI, g (9), 11.

4 Ibid., 1. 30.

5 Sion lit a0té & la ligne 18, le sens est le suivant : « Ce devenir s’opére sans
que 1'Un cesse d’étre tourné vers lui-méme.» J. M. Rist: Plotinus, p. 267-268,
est favorable a cette lecture.



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES)» 157

rang aprés lui, mais au troisiéme, aprés le mouvement 1. Donc I'Un
produit sans mouvement 2, et par 1a il faut entendre aussi qu’il
produit sans inclination ni volonté 3 (1. 22-27%).

Suivent plusieurs comparaisons qui rappellent celles que nous
avons rencontrées au chapitre 3 & propos des rapports de I'Intelligence
et de I'dme. Mais 1'accent était mis, dans ce dernier chapitre, sur le
rapport de modele a image, de forme a chose informée, tandis qu'ici
I'idée dominante est celle de la manence : les comparaisons sont desti-
nées a faire comprendre que 1'Un produit en demeurant sans mouve-
ment.

L’Un produit comme le soleil rayonne ; le soleil en effet reste
inchangé malgré la diffusion de la lumiére autour de lui. (L’image
s’applique aussi a la naissance de 1'dme a partir de 'Intelligence.) 4
Point n’est besoin de s’appesantir, comme le font certains commenta-
teurs, sur l'insuffisance de la physique de Plotin. Il suffit de remarquer
que selon les apparences, il en est bien comme dit le philosophe — le
soleil demeure inchangé malgré son rayonnement — de sorte que ce
symbolisme est en un sens indépendant de 'histoire des sciences.

Plotin généralise ensuite en disant que tout étre, tant qu’il demeure,
produit, de son essence, une réalité subordonnée et dépendant de sa
puissance, image de 1'archétype qu'il est (. 30-34). Ce court passage
renferme une quantité de termes et d’idées importants: uéverv
ovola, dovamg (pouvoir actif), elkdv, dpxérumog; il contient l'idée de
nécessité ; des prépositions y marquent le rayonnement aufour
du principe et le mouvement vers ’extérieur : I'effet y est assimilé a
un don, etc.

Plotin fournit comme exemple de cette production le réchauffe-
ment et le refroidissement qui accompagnent le feu et la neige. Il avait
déja dit, au chapitre 3, que la chaleur du feu se dédouble en celle qui
est avec lui et celle qu’il fournit (. 10). Il se contente de signaler ici
que ni le feu ni la neige ne sont sans effet. Pour mieux comprendre sa
pensée, citons un texte antérieur & V, 1, (10) : « Dans le feu, il y a
une chaleur qui constitue son essence, et une autre chaleur qui vient
de la premiére, lorsqu’il exerce I’activité inhérente a son essence, tout
en demeurant en lui-méme. » 5 Le maitre donne ensuite un peu plus

t Cf. ProcLUS : Eléments de théologie, prop. 26 et 27 et le commentaire de
Dobpbs, p. 214 et 215 de son édition.

2 On pense ici au théme proclusien de «l’agir par son étre méme ». Cf.
J. TROUILLARD : « Agir par son étre méme». La causalité selon Proclus dans
« Revue des sciences religieuses », 1958, p. 347-357-

3 Sur la volonté de 1'Un, affirmée dans la V1e Ennéade et nide ici, voir le
chapitre de J. M. Rist: Plotinus, consacré a I’émanation et a la nécessité,
P. 66 et suiv.

4 Cf. 'V, 3 (49), 9.

5V, 4(7), 2



158 FERNAND BRUNNER

d’importance a I'exemple des objets odorants: tant qu'ils existent,
dit-il en substance, quelque chose émane autour d’eux. Puis il revient
au principe général énoncé plus haut, en lui donnant sa forme biolo-
gique : « Tous les étres arrivés a I’état parfait engendrent » (1. 37-38) 1.

Dodds, qui rencontre la méme thése chez Proclus, note que le
panzoisme de Plotin s’étend aux réalités cosmiques, mais que la
reproduction cosmique s’effectue en dehors du temps et de telle sorte
que le produit est inférieur au producteur 2. C’est dire qu'il ne s’agit
plus de zoologie, mais d'une transposition radicale du phénoméne
sensible dont la pensée ne retient qu’une chose, le fait de ne pas rester
seul ou la puissance de produire un autre étre.

On s’indigne souvent, et depuis longtemps, de cette conception
nécessitariste de ’action divine: I’absence d’inclination, de volonté
et de mouvement en Dieu est soulignée par les exemples empruntés a
la physique et a la biologie. Comment peut-on réduire 1’action divine
a I'action infra-humaine ? Ceux qui posent cette question ne com-
prennent pas que Plotin, au contraire, veut élever 'action divine
au-dessus de I'action humaine, laquelle implique la délibération et la
décision, c’est-a-dire l'ignorance et la recherche. Ce n’est donc pas
I'homme qui peut fournir au philosophe le symbole de la production
divine ; il la trouve paradoxalement au-dessous de ’homme, dans les
choses sensibles, en vertu d’une inversion qui n'est pas rare en matiére
de symbolisme. Il ne prend pas les choses sensibles en elles-mémes,
dans leur spécificité d’étres inférieurs a 'homme et a fortiori a Dieu ;
il les prend dans ce qu’elles peuvent signifier : les corps agissent aveu-
glément ; mais dans I'absence de délibération qu’on note en eux, le
philosophe peut lire le symbole de I’action spirituelle la plus haute,
de celle qui n’a pas besoin de se chercher et qui s’exerce sans que
I'agent en soit affecté.

2. Les rapports de I’Un, de IIntelligence et de I’dme

Faut-il s’étonner que les mémes images, qui étaient employées
pour exprimer le rapport de l'Intelligence & I’dme, soient encore
valables de 1'Un a 1'Intelligence ? Peut-étre pas. Un méme type de
causalité traverse 'univers plotinien de bout en bout. Il n’en reste
pas moins que les niveaux hypostatiques se distinguent et c’est a la
description de cette hiérarchie qu’est consacrée la fin du chapitre 6,
que nous situons assez arbitrairement a partir de la ligne 39.

Au principe concernant la fécondité du parfait, Plotin avait ajouté
un corollaire : un parfait éternel produit un étre éternel, quoique
inférieur a lui (l. 38-39). Peut-étre pensait-il au soleil et a la lumiére.

I On songe ici a 'exemple du pére, donné au chapitre 3, 1. 14 et 21.
2 Cf. El. théol., prop. 25 et le commentaire de Dopbps, p. 212-213.



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES)» 159

Appliquant cette régle au cas du plus parfait — c’est-a-dire 4 1'Un —
il déclare que rien ne vient de lui qui ne soit le plus grand apreés lui.
Cet effet de 1'Un est 1'Intelligence, réalité seconde, qui regarde 1'Un
et ne dépend que de lui, tandis que lui est I’absolu (1. 40-42).

Une relation analogue s’établit entre 1'Intelligence et ce qui vient
aprés elle. L’Intelligence vient de plus fort qu’elle, mais elle-méme est
plus forte que toutes choses. Verbe, énergie, image, regard, tous ces
termes conviennent aux deux niveaux de la relation des hypostases
entre elles : ’ame est le verbe de 1'Intelligence, comme celle-ci est le
verbe de I'Un * — désigné une fois de plus par le pronom démonstratif
éxeivog ; et, images toutes les deux, elles regardent vers leur supé-
rieur pour étre ce qu’elles sont. L’identité de fonction n’entraine pas
I’identité ontologique : le logos qu’est I’ame est obscur (duvdpéc) par
rapport au logos qu’est 1'Intelligence. Nous retrouvons donc le langage
du chapitre 3, avec en plus une intéressante correspondance entre les
notions d’'image et de regard (1. 46-47) — dans les deux cas, il s’agit
en effet d’'un phénomeéne de réception — et I'importante affirmation
que le regard de I'Intelligence vers I'Un la fait exister comme Intel-
ligence (1. 47-48), ce qui peut s’étendre au cas de I’Ame par rapport
a I'Intelligence 2.

Pour finir, Plotin souligne I'immédiateté de la relation entre les
hypostases, en particulier entre 1'Intelligence et 1'Un: rien ne les
sépare, 'une vient aprés l'autre, elles sont seules face a face; il
attribue & l'inférieur a I’égard du supérieur le désir et I'amour qu’il y a
entre ’engendré et ’engendreur, puis il note que le rapport est étroit
entre les deux hypostases supérieures surtout, puisque 1'Un est «le
meilleur » : I'Intelligence est nécessairement avec 1'Un (oiveomiv
avt®), séparée de lui par le seul fait de leur altérité 3.

Le regard vers le haut, le désir et 'amour qui se portent vers lui,
évoquent le théme si important plus tard dans le néoplatonisme de la
conversion de l'inférieur vers le supérieur. La conversion est destinée
a compenser, sans le détruire, 1’écart que creuse la procession. Cet
écart, bien entendu, n’est pas spatial. Il est une différence intelligible
qui est en méme temps une différence ontologique et, ne I’oublions pas,
une différence d’état spirituel : les hypostases sont des objets de con-
naissance, elles sont des principes cosmiques et elles sont des expé-
riences intérieures.

t Sur l'Intelligence comme verbe de I'Un, voir J. M. Rist: Plotinus,
p- 84-85; A. GRAESER : Plotinus and the Stoics, p. 35.

2 Cf. W. THEILER : Das Unbestimmie, Unbegrenzte bei Plotin dans la « Revue
internationale de philosophie », 1970, fasc. 2, p. 295.

3 Cf. ch. 3, 1. 21-22, ol l'on rencontre une expression analogue a propos de
I'Intelligence et de 1'Ame : oUdév Yap ueTaEl f) T0 étépoig elvar. « Il n'y a rien
entre elles, sauf le fait qu’elles ne sont pas un seul et méme étre. »



160 FERNAND BRUNNER

Ainsi, deés la fin du chapitre 6, la hiérarchie des hypostases est
clairement affirmée. De 'Ame dont il est question dans le Phédon,
nous nous sommes élevés, au début du traité, & I’Ame universelle du
Timée et des Lois, puis de 1a a I'Intelligence qui tient a la fois du monde
intelligible platonicien et du Dieu d’Aristote, enfin & 1'Un, qui est aussi
le Bien et qui apparait principalement dans le Parménide et la Répu-
bliqgue. Les éléments de cette construction sont donnés avant Plotin
et ils subsisteront aprés lui dans I’école platonicienne, méme si, dés
le temps de Plotin, d’autres courants se font jour concernant les
rapports de I'Un et du Multiple, de 1'Intelligence et de I'Intelligible 1.
L’Intelligence, pour Plotin, est inférieure a 1'Un en vertu de la dualité
du sujet et de I'objet, et de la différence qu’'implique toute intelligi-
bilité comme toute pensée. L’Intelligence n’est donc ni la réalité
supréme ni la cause ultime, et il faut encore, au-dessus de I’Ame qui
meut le monde et de I'Intelligence qui le pense, 'Un qui en quelque
maniére ne meut ni ne pense. Principe caché, Pensée qui le manifeste
et Vie qui le répand, le rapprochement qui a été fait des trois hypo-
stases avec la Trinité chrétienne n’est pas superficiel, encore qu'’il
demeure une interprétation bienveillante...

CHAPITRE 7

Plotin n’a pas fini de traiter ici des rapports de I'Un et du Multiple.
I1 médite encore sur la notion d’image (eixv), propre a caractériser
IIntelligence dans sa relation a I'Un, et pose la question suivante :
I'engendré doit ressembler & I’engendreur, I'Intelligence a 'Un. Mais
I’Un n’est pas intelligence. Comment donc engendre-t-il I’Intelligence ?
Ainsi le probléme de la génération de I'Intelligence se pose de nouveau.
La réponse est donnée de la ligne 5 a la ligne 32. Puis Plotin recourt a
un symbolisme mythologique qui l'améne a préciser le statut de
I'Intelligence et de I’aAme. Avec ce chapitre, on atteint un point cul-
minant dans I'exposé, mais aussi, il faut le dire, un sommet dans les
difficultés.

1. Comment I'Un, qui n’est pas intelligence, peut-il engendrer I’ Intel-
ligence ?

A partir de la ligne 5, le texte n’est pas sfir. D’abord, s’agit-il d'une
conversion vers soi (adré) ou d’'une conversion vers Lui (adté) ?
Dans le premier cas, 1'Intelligence nait du regard de 1'Un sur soi, et
dans le second, du regard qu’elle jette sur I'Un. Nous préférons, avec

1 Cf. A. H. ARMSTRONG : The Cambridge History of Later Greek and Early
Medieval Philosophy, p. 265 et suiv.



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES)» 161

Theiler, la seconde solution pour laquelle on peut évoquer nombre de
passages paralleles =.

Ensuite, on rencontre un endroit corrompu. On peut y lire que
« ce qui pergoit autre chose est ou bien sensation ou bien intelligence » 2;
y deviner 'utilisation de la ligne (droite) et du cercle comme symboles
de la sensation et de l'intelligence, 3 le refus d’attribuer 4 1'Un la
divisibilité qui convient au cercle, et la distinction entre l'unité de
I'Intelligence et celle de la premiére hypostase qui est puissance de tout
(bUvamg mévrwy 1. 9-10). Les notions de divisibilité et d’indivisibilité
réapparaitront plus loin (1. 17-18), et on peut comprendre comme suit
I'antithése des deux unités : I'unité de I'Intelligence est aussipluralités,
tandis que I'Un n’est pas pluralité, mais puissance de la pluralité.
Disons tout de suite qu’il faut entendre par la une puissance produc-
trice et non une puissance a réaliser. L’absolu plotinien ne s’actualise
pas dans ses productions ; il est 'acte antérieur a toute actualisation 5.

Le texte demeure difficile sur plus de dix lignes encore. Il nous
apprend que I'Intelligence regarde ce dont I'Un est la puissance, comme
en se divisant a partir de cette puissance 6. La phrase qui suit pose un
probléme curieux : on ne voit pas clairement quels sont les sujets de
ses deux verbes éxe et dtvarar (1. 12 et 13). Ce peut étre I'Un dans
les deux cas; s’il en est ainsi, la premiére hypostase a comme une
conscience de son pouvoir de produire l'essence (interprétation de
Cilento et de Harder). Ce peut étre aussi 1'Intelligence dans les deux
cas, comme Bréhier et MacKenna le pensent. Enfin, on peut admettre
que c’est I'Intelligence qui posseéde comme une conscience, et 1'Un
qui peut produire I'essence (interprétation de Rist) 7. De bons argu-
ments militent en faveur de ces trois solutions. Nous préférons la
premiére, parce qu'un texte de la méme époque attribue aussi a 1'Un
une sorte de conscience 8, que les mots divauig et ddvatan (1. 12 et
13) conviennent plutdét a 1'Un qu’a l'Intelligence dans ce contexte
ot 'on nous dit que I'Un est dévauc mévrwv, et parce que, si 1'Un
a comme une conscience de la multiplicité dont il est la puissance, une

1 Cf. W. THEILER : Das Unbestimmte, Unbegrenzte bei Plotin, p. 296, et la
note de Rist déja citée a propos de 5, 1, 6, 1. 18, Plotinus, p. 267-268.

2 Harder, qui lit a0t6 & la ligne 6, comprend le passage comme suit : Nun,
in dem Gerichietsein auf sich selbst evblickie es sich selbst, und dies Evblicken ist
der Geist (Denken). Denn das was dies Auffassen tdtigt, ist etwas anderves als
Wahrnehmung oder Geist. — Voila un bon exemple des divergences d’interpré-
tation auxquelles ces chapitres peuvent donner lieu.

3 Cf. Timée, 43-44 ; Lois, 898 A.

4 Cf. infra, ch. 8, 1. 25.

5 Cf. III, 8 (30), 10; J. M. Rist : Plotinus, p. 75-76.

6 Autre interprétation chez Cilento et chez Harder.

7 Op. cit., P. 45-47.

81V, 4 (7), 2.

II



162 FERNAND BRUNNER

comparaison intéressante s’institue naturellement entre lui et I'Intel-
ligence qui, elle, connait la multiplicité en l’explicitant en elle en
vertu de 'Un. Plotin continue * en effet comme suit : « L’Intelligence
détermine son étre par la puissance de I'Un ; et parce que I’essence est
comme une partie de ce qui appartient a I'Un, I'Intelligence recoit sa
force de I'Un et acceéde a la perfection de ’essence par I'Un et grice a
I'Un» (l. 13-17).

A partir de la ligne 17, le philosophe insiste sur la division que
connait I'Intelligence issue de l'indivisibilité de 1'Un et sur le passage
du supra-essentiel et du supra-formel a 'essentiel et au formel. Dans
sa transcendance, 1'Un n’est ni vivre ni penser ni aucune chose, tandis
que l'Intelligence au contraire est le domaine de la limite (8pog),
parce qu’elle est celui de 'essence. L’étant exige la limite et le repos
ou 'arrét (ordoic) : « Le repos pour les Intelligibles, c’est la définition
(6proudc) et la forme, qui leur donne aussi l'existence» (Uméoraoic,
1. 25-26). Il faut entendre sans doute l'existence en acte, obtenue a
la suite de la détermination de I'existence (eivox) dont il était question
a la ligne 14.

On peut dire que, de la ligne ro a la ligne 17, Plotin notait une
nuance de ressemblance entre I'Un et 1'Intelligence malgré leur dif-
férence. « Puissance de tout» signifiait en quelque maniére possession
de tout et conscience de tout : 1'essence n’était-elle pas comme une
partie de ce qui est & I'Un ? Entre I'Un et I'Intelligence apparaissait
une distinction de statut ou de modalité, puisqu’il y avait dans I'Un,
a ’état de cause et d’indivision, ce qui était dans I'Intelligence comme
effet divisé. A partir de la ligne 17, le méme rapport de I'indivisé au
divisé est interprété autrement : au lieu d’étre la transposition du
divisé, l'indivisé en est la négation ; I'Un n’est pas le vivre, le penser
et toutes les choses qui se distinguent dans I'Intelligence. « Tout vient
de I'Un, écrit Plotin, parce qu’il n’est contenu en aucune forme »
(1. 19-20). « Il n’est rien de ce qui est dans I'Intelligence, mais c’est de
lui que tout vient » (1. 21-22). Dire que I'Un est la puissance de tout,
ce n’est plus soutenir que son effet est comme une partie de ce qui est
a lui, mais que I'Un n’est rien de ce dont il est la puissance.

La découverte de ces deux aspects de la relation de I'Intelligence
a I'Un permet sans doute de répondre a la question posée au début du
chapitre : s’il faut que 1'Intelligence ressemble & sa cause, comment
peut-il se faire que I'Un ne soit pas intelligence ? En effet, la ressem-
blance qu’il y a entre I'Un et 1'Intelligence du fait que I'Un a comme
une conscience de ce qu’il peut produire et parce qu’il contient en
quelque maniére son effet, ne laisse pas d’aller de pair avec la trans-

1 Aprés ovUofav, A la ligne 13, commence une nouvelle phrase, et Yevvav
doit étre remplacé par yobv.



¢DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES» 163

cendance de 1'Un, car la premiére hypostase ne pense pas comme pense
la deuxiéme : sous leur forme séparée et divisée, les essences que contient
I'Intelligence n’existent pas dans 1'Un. La connaissance intellectuelle
a pour caractéres propres la distinction du sujet et de l'objet, la
détermination et la différence dans 1'objet, etc.; ces caractéres ne
sauraient se retrouver dans 1'Un. Il est donc vrai a la fois que I'Intel-
ligence ressemble & I'Un comme l'image ressemble au modéle et que
I'Un n’est pas intelligence.

Le chapitre 7 nous apporte encore un autre enseignement. Méme
si 'on admet que c’est I'Un et non I'Intelligence qui produit 1’essence
(1. 13), il reste qu’'a la ligne suivante, c’est bien 1'Intelligence qui
détermine son étre (6pizer) par la puissance de I'Un. Le philosophe
nous donne donc a entendre que c’est 1'Intelligence qui se constitue
comme essence, mais qu’elle le fait sous la motion de I'Un qui est la
puissance de I'essence. On comprend ainsi sans peine que tout vient
de I'Un, alors que rien n’est en lui : I'Un, qui est la puissance de tout,
est au-dessus de I'olofa ; c’est au niveau de 1'Intelligence et du fait
de l'Intelligence que l'ovoie apparait grace a la force que I'Intel-
ligence recoit de 1'Un. Aux lignes 28 a 32, Plotin enseigne expressis
verbis 'auto-constitution de I'Intelligence: « Une fois engendrée,
écrit-il, elle engendre avec elle tous les étants, toute la beauté des
Idées, tous les dieux intelligibles. Mais, pleine des étants qu’elle a
engendrés, elle les engloutit en quelque sorte en les retenant en elle-
méme et les empéche de tomber dans la matiére et de croitre aupres
de Rhéa.» De I'hypostase supréme, l'Intelligence ne nait donc pas
parfaite, pleine des Idées qui sont pour elle autant de formes et qu’on
ne trouve pas dans I’Un. L’Intelligence nait de I'Un comme faculté
d’intelligence et c’est elle qui se fait intelligence en acte en produisant,
sous la dépendance de I'Un, la multitude des Idées.

Nous avons remarqué déja trois fois ce phénoméne d’auto-consti-
tution sous la motion d'un principe supérieur : au chapitre 5 quand
nous apprenions que I’hypostase de I'ame vient de 1'Intelligence, mais
que son verbe est en acte quand elle regarde 1’Intelligence (1. 15-16) ;
au chapitre 5 quand Plotin nous disait qu’en un sens 1’Intelligence
s'informe elle-méme (1. 18) ; enfin, au chapitre 6, quand nous lisions
que «1’dme, image de I'Intelligence, doit regarder vers I'Intelligence,
et de méme 1'Intelligence vers 1'Un, afin d’étre intelligence » (1. 47-48).

On tient 13 sans doute une autre maniére d’affirmer la ressem-
blance entre 1'Un et 1'Intelligence : 1'Un, qui n’est pas Intelligence,
n’engendre pas l'Intelligence, mais le pouvoir de le devenir; I'Un
produit quelque chose qui n’est pas Intelligence non plus, mais qui le
deviendra lui-méme en se tournant vers 1'Un, c’est-a-dire en explici-
tant dans la détermination et la multiplicité une richesse inanalysable
au niveau de I'Un. L’Un qui est sans forme engendre une Intelligence



164 FERNAND BRUNNER

qui, elle aussi, est sans forme. Bien entendu, I'indétermination de 1'Un
est suffisance supréme, tandis que celle de I'Intelligence est besogneuse
par rapport a 1'Un, mais une analogie n’en demeure pas moins entre
elles. D’ailleurs, juste avant les lignes 28 4 32 et comme si ce passage
relatif A I'auto-constitution de l'Intelligence fournissait 1’explication
de son jugement, Plotin écrit que I'Intelligence est digne du plus pur,
c’est-a-dire de 1'Un, et digne de naitre du seul premier principe.

En lisant le chapitre 5, nous avons deviné déja que 1'Intelligence
est d’abord indéterminée (aépiorog, 1. 8 et 14) 7, mais Plotin a décrit
en d’autres traités d’'une maniére plus compléte les deux moments de
I'apparition de 1'Intelligence. En V, 4 (7), 2, la pensée (vénoic) est
d’abord indéfinie (aéprotog) et ne devient intelligence (voug) qu’aprés
sa détermination : « Ce qui nait de lui est une pensée, et cette pensée,
en pensant au générateur dont elle est née (car elle n’a pas d’autre
objet) devient intelligence » (1. 24-26). En V, 2 (11), I, ce qui nait de
I'Un se retourne vers lui, est fécondé par lui et devient Intelligence ;
son arrét (ordoic) par rapport 2 I'Un le constitue comme étant
(8v), et son regard jeté sur lui, comme Intelligence (vouc). En V, 3
(49), 11, I'Intelligence va vers I'Un comme une vision qui ne voit pas
encore ; puis elle devient Intelligence et s’en va, possédant 1'Un
qu’elle a rendu multiple. Ainsi la puissance de tout est a tout dans une
relation de transcendance et de négation, mais elle produit le réceptacle
du tout, qui, sous la motion de I'Un, devient le tout par auto-actuali-
sation 2.

On voit la portée considérable du chapitre 7. Méme si 1’on n’abuse
pas de la mention que Plotin y fait peut-étre de la conscience de 1'Un,
pour y voir je ne sais quelle initiative de la premieére hypostase a
Porigine de ’émanation, il reste des questions de taille : celle de la
ressemblance et de la dissemblance entre les deux premiéres hypo-
stases et celle de I'auto-constitution de I'Intelligence. Le rapport de
I'Un a l'Intelligence comporte deux exigences: I) la ressemblance :
I'Un est archétype; il a 1’essence en commun avec 1’'Intelligence,
quoique sous un mode supérieur ; 2) la transcendance : 1'Un n’est pas
intelligence, et I'essence ne s’y rencontre pas. (Les exigences de res-

1 Le mot &bpiortog apparait aussi dans le chapitre 7 & propos de I’Ame
dans son rapport a I'Intelligence (1. 40). L’auto-constitution de I’ame et celle de
I'Intelligence sont du méme type, mais celle de I'Intelligence a une signification
particuliére, puisqu’elle représente le passage de 'indéterminé et de 1'unité au
déterminé et au multiple.

2 Sur l'auto-constitution, voir par exemple J. TROUILLARD : La procession
plotinienne, Paris, 1951, p. 2 ; A. H. ARMSTRONG : The Cambridge History of
Later Greek and Early Medieval Philosophy, p. 241-242 ; PIERRE HADOT : L’ap-
port du néoplatonisme & la philosophie de la nature en Occident dans « Eranos-
Jahrbuch », XXXVII/1968, Zurich, 1970, p. 126 ; HANS BUCHNER : Plotins
Moglichkeitslehre, Munich et Salzbourg, 1970, en particulier le chapitre 2, p. 43
et suiv.



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES) 165

semblance et de dissemblance se retrouvent dans le cas du rapport de
I'Intelligence avec ’Ame, mais la transcendance n'y prend pas le
caractére d’un dépassement de la forme.) La transcendance de 1'Un
explique la doctrine de ’auto-constitution de 1'Intelligence, car 1'Un
ne pouvant donner ce qu’il n’a pas, le fait produire par son effet. L'Un
a la puissance de produire le tout, et I'Intelligence, celle de le devenir.
La production du tout par 'Un est indirecte, puisqu’elle a lieu par
Iintermédiaire de 1’Intelligence. Sous ce rapport, I'Un et I'Intelli-
gence ont donc un trait commun : la privation de tout ; dans le cas
de I'Un, par dépassement, et dans le cas de 1'Intelligence, par indi-
gence premiere.

Il ne faut pas oublier cependant qu’a proprement parler, 1'Intel-
ligence n’est telle qu’aprés son auto-constitution et 1'action de 1'Un
sur elle. De ce point de vue, la ressemblance de I'Un et de 1'Intelli-
gence se situe au niveau de l'Intelligence parfaite, déterminée et
habitée par les Idées : c’est de cette fagon que la comparaison s’établit
entre eux en V, 4 (7), 2, 1. 26-27 ou en III, 8 (30). Dans ce dernier
texte, nous apprenons que la forme que posseéde I'Intelligence dérive
du Bien et la rend semblable a lui : cette forme est, dans I'Intelligence,
la trace du Bien et permet de remonter 4 I’Archétype de I'Intelligence.
Ressemblance qui n’empéche pas le philosophe d’achever ce chapitre,
et avec lui le traité III, 8, en soulignant la transcendance du Bien ;
il écrit deux fois que le Bien, qui n'a besoin de rien, n’est pas intel-
ligence : il n’est ni voi¢ ni xépog, étant antérieur & I'un et A I'autre.

Quel que soit le fondement de la ressemblance entre 1'Intelligence
et I'Un, le théme de la transcendance de 1'Un demeure donc constant
chez Plotin et constitue le modele des doctrines de la transcendance
divine qui se sont succédé dans 'histoire, méme si ces doctrines ne
s’accompagnaient pas toujours de la théorie de 1’auto-constitution des
effets spirituels de Dieu. Quant au théme de la création universelle,:
impliqué dans la notion de « puissance de tout », il rapproche aussi le
néoplatonisme des religions du Livre — méme si celles-ci n’ont pas
toujours entendu comme le néoplatonisme la création de tout par
Dieu z — et 1'éloigne de l'aristotélisme et peut-étre du platonisme du
Timée.

2. Symbolisme mythologique

L’allusion a Rhéa que nous venons de rencontrer n’est pas mysté-
rieuse : ce nom, rapproché de péw, couler, désigne le monde de la
matiére 3. Plotin veut donc dire que, dans I'Intelligence, les Intelli-

r Cf. J. M. Rist: Plotinus, p. 118-119.

2 Cf. G. SCHOLEM : Schopfung aus Nichis und Selbstverschvinkung Golles,
dans ¢« Eranos-Jahrbuch », 1956, Zurich, 1957, p. 87-94.

3 Cf. Cratyle, 402 A.



166 FERNAND BRUNNER

gibles demeurent dans leur perfection et sans contamination avec le
domaine de la génération naturelle. La formule dont usait le maitre
— D'Intelligence « engloutit » les Idées — faisait songer a Cronos,
nommé en effet & la ligne 33, comme Zeus a la ligne 34 . Complétée
par V, 8 (31), 12-13 et III, 5 (50) 2, la correspondance établie par
Plotin entre la généalogie des dieux et celle des hypostases est la
suivante :

Ouranos désigne 1'Un
Cronos, I'Intelligence
Zeus, I’Ame.

Cronos conserve en soi la plénitude des intelligibles qu’il engendre.
Zeus échappe a cet engloutissement : il symbolise 1’Ame engendrée
par l'Intelligence comme une hypostase inférieure. C’est ’Ame qui
élévera ses enfants auprés de Rhéa en étendant son action jusqu’a la
matiére.

On sait que la période hellénistique a plus de compréhension que
Platon pour la mythologie 2. Ce souci d’assimiler la religion s’accentue
tout au long de I'histoire du néoplatonisme et se double d’un mouve-
ment d’assimilation de la philosophie a la religion.

A la fin du chapitre, a partir de la ligne 37, Plotin reprend plusieurs
des idées que nous connaissons déja, a propos des rapports de I'Intel-
ligence et de I’dme : I'étre parfait doit engendrer ; 1'étre engendré doit
étre inférieur & son engendreur ; il en est une image (eldbwhov), il est
indéterminé (&épioroc), sa détermination est une information, etc.
Puis viennent des images connues aussi: le verbe, le mouvement
autour, la lumiére, la trace — terme qui apparait pour la premiére fois
dans ce traité.

Le logos du voig est la discursivité (td duavooduevov) qui est une
hypostase, continue Plotin. Cette hypostase a deux faces: d’un
coOté, elle participe a l'Intelligence pour penser; de l'autre, «elle
touche a ce qui vient apreés elle, ou plutot elle engendre elle aussi des
étres qui lui sont nécessairement inférieurs... Avec I’ame se terminent
les choses divines. »

Cette situation intermédiaire de 1’ame est typique, puisqu’elle
signifie que I’dme n’est pas vouée a I'information d’un corps. Elle se
conservera dans le néoplatonisme postérieur, aussi bien sémitique que
grec et latin.

1 Au chapitre 4 de notre traité, on trouve déja une allusion & Cronos, 1. 9.
2 Cf. J. PEPIN : Mythe et allégorie, Paris, 1958, p. 190 et suiv. : « Plotin et
les mythes ».



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES» 167

CHAPITRES 8 ET g

Pour étre plus bref, nous n’analyserons pas les deux chapitres
« historico-critiques » dans lesquels Plotin cherche & montrer que sa
doctrine plonge des racines profondes dans la philosophie antérieure.
Contentons-nous de relever que le philosophe ne vise pas 1’originalité,
mais la fidélité : il considére comme un avantage d’étre en mesure de
dire que son enseignement n’est pas nouveau et qu’il n’apporte que le
développement et 'explication de la pensée grecque antérieure . I1
n’en reste pas moins que Plotin opére un choix dans le passé, privilé-
giant Pythagore, Parménide et Platon et conduisant sans ménagement
une critique d’Aristote.

Le chapitre 8 fournit 1'énumération des sources platoniciennes des
hypostases, et, a propos de Parménide, donne la liste des trois sortes
d'unités que Platon distingue dans le dialogue qui porte le nom du
grand Présocratique : le premier un est 'un au sens proprez, le
principe 3, unum ante omnia 4 ; le second un, que Platon nomme « un
multiple » (¢v woMrd), est le tout participant de l'un s, wnum quod
est ommia 6 ; le troisiéme un enfin est « un et multiple » (¢v kol moAG) :
I'un, cette fois, ne triomphe pas de la multiplicité, mais compose avec
elle (unum et omnia). Ces formules de Platon seront reprises, aprés
Plotin, par les commentateurs du Parménide.

CHAPITRE IO

Dans les trois derniers chapitres du traité, Plotin revient a 1’ame
pour enseigner que sont en elle les hypostases dont il a été question
précédemment : 1’Ame universelle (ch. 10), I'Intelligence et 1'Un
(ch. 11), et pour conclure I’ensemble du traité (ch. 12). Le chapitre 10
peut se diviser en deux parties : jusqu’a la ligne 10, I'auteur parle de
I’'homme intérieur ; de la ligne 10 a la fin, il traite de la nature de
I’dme.

I. L’homme intérieur

Le philosophe résume d’abord les résultats acquis en énumérant les
degrés de la réalité a partir d’en haut : il y a d’abord « ’Un au-dela
de I'Etant » — suit une réserve sur notre pouvoir de démonstration

1 Cf. le commentaire de HARDER : Plotins Schriften, Bd I, p. 489-490.
2 Kupubrepov. Cf. V, 3 (49), 15 : Ev 8vTweg kol dAnowg év.

3V, 3 (49), 15.

4 CUDWORTH, cité par BouiLLET, t. III, p. 2o0.

5V, 3 (49), 15.

¢ CUDWORTH : loc. cil.



168 FERNAND BRUNNER

en ces matiéres — puis immédiatement aprés lui « I'Etant et 1'Intel-
ligence », et enfin I’Ame. Plotin ajoute alors: « Comme les trois
(principes) susdits existent dans la nature, il faut penser qu’ils existent
aussi en nous » (1. 5). Dans la nature, c’est-a-dire dans la réalité : ce
qui est dans la nature est aussi en tout étre naturel.

L’auteur précise ce qu’il faut entendre par «en nous»: il ne
s’agit pas d'une présence dans notre étre sensible, puisque les hypo-
stases sont séparées du sensible; les hypostases habitent en ce qui est
extérieur a notre étre sensible. « Extérieur » suggére a son tour une
correction : pas plus que les termes temporels employés au chapitre 6,
ces termes relatifs a ’espace ne doivent étre pris a la lettre. « Extérieur
au corps» veut dire «étranger au corps». Et Plotin d’évoquer
«’homme intérieur » dont il est question dans la République :.

L’intériorité est un théme fondamental en néoplatonisme : les
hypostases sont intérieures 4 I’dme d’une intériorité symbolique et non
spatiale, comme 1’dme est intérieure au corps. Aller de l'extérieur a
I'intérieur dans 'ordre du symbole, c’est aller de notre étre corporel
a notre étre psychique, puis de celui-ci a son fondement intelligible et
au principe premier. Si nous faisons partie de la réalité, c’est que notre
corps est habité par I’dme, et celle-ci par les principes cosmiques 2.

2. La nature de I’dme

I1 suit que ’ame est « quelque chose de divin » (1. 10-11) ; derniére
des réalités divines, c’est par elle que nous communiquons avec les
sphéres supérieures. La fin du chapitre, c’est-a-dire la plus grande
partie, est consacrée a I’dme, différente du sensible, de méme nature
que ’Ame universelle, parfaite quand elle posséde l'intelligence —
c’est-a-dire le raisonnement, en vertu de l'Intelligence — exercant
une activité indépendante du corps, pure, séparée, non mélée au
corps, située dans l'intelligible antérieur a elle 3.

Le mot mééuevo¢ provoque encore une explication touchant le
sens des termes dont on use ici: I’ame n’a pas de lieu & proprement
parler, étant incorporelle par nature 4. Quand Platon, dans le Timée 5,
situe I’Ame du monde en dehors du monde, il veut dire que 1’Ame,
pour une part, est restée dans l'intelligible (1. 23) 6; ce qu’il laisse
entendre aussi de notre ame 7. Chez Platon encore, «se séparer du

1 589 A ; cf. Alcibiade I, 130 C.

2 Cf. VI, 9 (9), 7 : « Dieu n’est extérieur & aucun étre ; il est en tous les étres,
mais ils ne le savent pas. »

3 ’Ev 1 wpwtw vont® (1. 17). Nous comprenons avec Cilento: nella sfera
piv alta dello Spirito. Cf. 1. 23.

4 Sur les lignes 19 & 21, voir HARDER, t. III, p. 507.

5 Cf. 36 E.

6 Cf. 1. 17.
7 Cf. HARDER, t. ITI, p. 507-508.



« DES TROIS HIPOSTASES PRINCIPIELLES » 169

corps » ne signifie pas « occuper un autre lieu que lui» — il y a déja
une séparation physique entre I’dme et le corps — mais « se séparer
moralement », en refusant toute inclination vers le corps, « méme en
imagination ». Le chapitre se termine sur I'évocation de cette sépara-
tion : I'’dme remonte vers le haut en entrainant cette partie de soi qui
s’est installée ici-bas et qui est le « démiurge du corps » (1. 29-30).

Est-ce a dire que, selon Plotin, la remontée de I’Ame vers elle-méme
et vers son origine entraine la mort du corps ? Non. L’ame du sage
prend soin de son corps sans étre affectée par cette fonction: « La
séparation, lit-on en V, 6 (26), 5, c’est I'état de I'Ame qui n’est plus
dans un corps au point d’étre a lui. »

Cette doctrine ne trahit pas non plus un mépris pour le corps,
comme on le croit souvent, mais elle prone l'indépendance & son
égard 1. C'est peut-étre ce point de vue, s’il y parvient, qui rend
I’homme capable d’admirer le corps, puisque, délivré de ’aveuglement
des passions, il voit dans le corps la faculté qu’il a de rappeler I’Ame,
I'Intelligence et Dieu, dont lui viennent le mouvement, les formes et
I'unité. '

CHAPITRE II

Plotin montre maintenant que 1'ame qui raisonne a en soi les
hypostases supérieures. En effet, le jugement qu’elle porte sur le
juste ou sur le beau dans les choses suppose l'existence d’'un Juste et
d'un Beau stables qui lui servent de critéres. De plus, nos jugements
sur le juste et le beau sont intermittents ; il y a donc en nous une
intelligence qui posséde toujours le Juste et le Beau.

Ces deux observations se retrouvent chez saint Augustin pour
qui notre ame changeante ne saurait étre le support de I'immuable
Idée. Mais pour le Pére de I’Eglise, ce support est Dieu, tandis que
Plotin ajoute encore le principe ou la cause (aitria) de I'Intelligence,
et c’est ce principe qu’il appelle Dieu (1. 7).

La suite du chapitre concerne la relation de ce Dieu a chacun de
nous : Dieu ne se divise pas, puisqu’il demeure en lui-méme : étranger
a l'espace, il apparait quand méme comme un autre lui-méme (oiov
dM\hov adrév) en tous ceux qui sont capables de le recevoir.

Plotin aborde donc ici, 4 son niveau le plus élevé, la question de
la participation. Il enseigne que la pluralité participe de Dieu, pen-
dant que Dieu demeure un et transcendant. Dieu est présent partout,
alors qu’il ne cesse d’étre en lui-méme 2. Ce paradoxe de la participa-
tion, que Platon a cerné dans le Parménide, donnera lieu a des dévelop-

1 Sur l'attitude de Plotin a I'égard du corps, lire A. H. ARMSTRONG : The
Cambridge History, p. 229.
2 Cf. IV, 9 (8), 5.



I70 FERNAND BRUNNER

pements doctrinaux chez Jamblique et chez Proclus : en toute réalité
transcendante, il faudra distinguer 1'aspect d’imparticipation, c’est-
a-dire de permanence en soi, et 1’aspect de participation, c’est-a-dire
de communication de soi. Plotin, qui d’ailleurs n’use pas ici du mot
« participation », propose un exemple : dans un cercle, le centre reste
en lui-méme, alors que tous les points de la circonférence le contiennent
et que tous les rayons se terminent a lui (l. 10-12) I. Le philosophe
conclut qu’il y a en nous un centre de cette sorte, « que nous touchons,
auquel nous sommes unis et suspendus». Pour trouver notre fonde-
ment en lui, il suffit de nous tourner vers lui (suvvedav éxei). Ce
verbe rappelle le mot vetoigc employé au chapitre précédent, ligne 26,
quand l'auteur condamnait 'inclination pour le corps. L’Ame, en effet,
est située dans une position intermédiaire, entre le corps d’un cbté
et I'Intelligence de I'autre, comme le chapitre 7, vers la fin, nous l'a
appris. Mais ici ’dme, vers le haut, se rapporte non seulement a
I'Intelligence, mais encore au principe et a la cause de 1'Intelligence,
I'Un ou Dieu, qui est en elle, puisque I'Intelligence y est aussi.

CHAPITRE I2

Le traité arrive maintenant a son terme, et Plotin peut reprendre
la question sur laquelle s’ouvre le chapitre 1. Il le fait sous la forme
suivante : comment se peut-il que nous ne percevions pas les hypo-
stases qui sont en nous et que nous exercions si peu, ou méme pas du
tout, les activités qui leur correspondent ? La réponse qu’il donne
ici recouvre celle qu’il avangait au chapitre 1, mais alors qu'’il évoquait
la descente des dmes dans les corps et l'aveuglement qui s’ensuit,
maintenant il invite I'dme & revenir vers le haut en se détournant des
corps, «a moins de nécessité » 2. Le philosophe a rappelé a 1’dme sa
vraie nature et son origine ; il lui a montré les relations qu’elle entre-
tient avec les hypostases divines : elle sait qu’elle est de méme nature
que I’Ame universelle et qu’il lui est possible de rechercher 1'Intel-
ligence et Dieu, parce qu’elle est faite pour se tourner vers eux et pour
s’unir a eux.

De la ligne 3 4 la ligne 13, Plotin indique comment nous pouvons
percevoir les activités qui sont en nous; a partir de la ligne 13, il
termine sur une comparaison.

1Y Qomep kol TO kévrpov E@ EauTtod EoTiv, EXEl dE kal ExacTov TAV &V TY
KUKA onueiov év abt®d, kol ol Ypapuual TO {d1ov Tpoapépoua mpog TodTo. Les
traducteurs ne comprennent pas tous ce passage de la méme fagon. Voici, par
exemple, la traduction de Harder : So wie auch der Kreismittelpunkt fiir sich
ist und doch jeder Radius des Kreises einen Punkt in jenem liegen hat zu dem
dann die Linien das Individuelle hinzufiigen.

2 Cf. I, 4 (46), 16.



¢ DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES)» I71

L’activité des hypostases en nous ne cesse point, explique-t-il,
mais nous pouvons trés bien ne rien savoir d’elle. Car ce qui se passe
dans une partie de I'’Ame peut échapper & I’Ame entiére, c’est-a-dire
au «nous» ou au «je» percevant. L’étre conscient en nous, c’est
I’dme totale et non sa partie . Autrement dit, l'intériorité profonde
de I’ame échappe a I’ame tant que celle-ci ne s’est pas reconnue en cette
partie supérieure d’elle-méme, ol vivent les hypostases suprémes.
Pour que I’ame ait conscience de 1’activité continuelle des hypostases
en elle, il faut qu’elle se tourne vers I'intérieur en un mouvement
d’attention transformante 2.

Plotin illustre cette recherche par 'image émouvante d’un homme
qui écoute et dont l'oreille trie entre les sons qui I'entourent pour
découvrir la voix qu’il désire entendre. Nous retrouvons dans cette
comparaison la simplicité psychologique et la vérité humaine que nous
observions a propos d'une comparaison du chapitre 1; mais la voix
que cet homme attend n’est pas de ce monde : elle est au-dela de tous
les sons possibles. Ainsi I'expérience humaine se continue dans I'expé-
rience métaphysique : au-dela de I’audition sensible, mais a ’exemple
de celle-ci, I'ame se tient pure et préte pour 'audition des «voix d’en
haut ».

Le traité ne s’achéve pas sur un concept ni sur un raisonnement,
mais sur cette note de sensibilité humaine et religieuse. Le plotinisme,
dans lequel on n’a voulu voir souvent qu'une théologie impersonnelle,
révéle ici sa vraie dimension. Sans doute les voix d’en haut ne nous
appellent-elles pas a proprement parler: il leur suffit de se faire
entendre pour exercer leur attrait. Mais 1’attrait est une forme d’appel.
L’Un plotinien est le Bien, objet de I'appétit spirituel, source premiére
et fin derniére. L’Un nous appelle sans doute d’'une maniére imperson-
nelle par le seul attrait de sa perfection. Mais I'impersonnalité de 1’Un
est le symbole de la transcendance du divin par rapport a I'homme et
le fondement de la phase finale de la vie religieuse personnelle, celle
du dépouillement. Ces voix, qui ne parlent a aucun étre, parlent a
I’ame avec plus de force que celles qui s’adresseraient a elle ; ces voix
ne s’adressent pas & I'’homme, afin que I’homme dépasse I’homme 3.

1 Cf. IV, 8 (6), 8; IV, 9 (8), 2.

: Cf. P1ERRE Haport : Plotin ou la simplicité du vegard, Paris, 1963, p. 28-33 ;
J. M. Rist : Plotinus, p. 146-150 ; A. H. ARMSTRONG : The Cambridge History,
pP. 223-226.

3 Sur la nature de 'union mystique chez Plotin, voir J. M. Rist, loc. cit.,
ch. 16, p. 213 et suiv. ; A. H. ARMSTRONG : The Cambridge History, p. 262-263 ;
JoserH MoOREAU : Plotin ou la gloive de la philosophie antique, Paris, 1970,
P. 195 et suiv. La question est de savoir si I’ame, finalement, ne fait plus qu’un
avec les hypostases suprémes ou si elle se distingue encore des principes dont
elle a reconnu 1'étre et I'opération en elle. Rist pense qu’il s’agit d’union et non
pas d’unité, Armstrong, qu’il s’agit d’un mysticisme théiste et non pas moniste,
et Moreau, que I’Ame «n’est pas déliée de sa radicale dépendance ».



172 FERNAND BRUNNER

11 est vrai, certes, que Plotin a cherché, dans la théorie, le salut
que le néoplatonisme a cherché plus tard dans la théurgie. Mais cette
théorie tient déja de la théurgie dans la mesure ou elle use de toutes
les ressources de la pensée — le raisonnement et I'image — pour mettre
I'dme en rapport avec le divin et obtenir sa transformation en lui.
Ce faisant, ’homme n’attend pas son salut de soi: il ne fait que se
mettre en état d’écoute. Le salut lui vient des Voix qui se font entendre.

FERNAND BRUNNER

EXTRAIT DES PUBLICATIONS DE F. BRUNNER
I

La Source de Vie, Livre I11, par Ibn Gabirol (Avicembron), traduction, introduc-
tion et notes, Paris, Vrin, 1950.

Platonisme et aristotélisme. La critique d'Ibn Gabirol par saint Thomas d’Aquin,
Louvain, Paris, Nauwelaerts, 1965 (Chaire Cardinal Mercier, 1963, 2).
Maitre Eckhart, Paris, Seghers, 1969 (Philosophes de tous les temps, 59).

11

Le conflit des tendances platoniciennes et aristotéliciennes au moyen dge, dans
Revue de théologie et de philosophie, 1955, p. 179-192.

La doctrine de la matiéve chez Avicébron, dans Revue de théologie et de philosophie,
1956, p. 261-279.

Etudes sur le sens el la structure des systémes réalistes. Ibn Gabirol. L’Ecole de
Chartres, dans Cahiers de civilisation médiévale, t. 1, 1958, p. 295-317.

Creatio numerorum verum est creatio, dans Mélanges René Crozef, Poitiers, Société
d’Etudes médiévales, 1969, t. II, p. 719-725.

Deus forma essendi, dans Entretiens sur la Renaissance du 12¢€ siécle, Paris, La
Haye, Mouton, 1968, p. 85-116.

Maitre Eckhart philosophe, dans Filosofia, t. 29, suppl. au fasc. IV, 1968, p. 653-
662.

Maitre Eckhart et le mysticisme spéculatif, dans Revue de théologie et de philosophie,
1970, p. I-II.

L’analogie chez Maitre Eckhart, dans Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und
Theologie, t. 16, 1969, P. 333-349-

Sur la philosophie d’Ibn Gabirol. A propos d’un ouvrage vécent, dans Revue des
Etudes juives, t. 128, 1969, p. 317-337.

Théorie et pratique dans I’ évolution de la pensée occidentale, dans Revue de théologie
et de philosophie, 1971, p. 172-180.

Histoire de la philosophie et philosophie, dans Revue de théologie et de philosophie,
1972, P- 305-319.

Création et émanation. Fragment de philosophie comparée, A paraitre dans Studia
philosophica.



	Le premier traité de la cinquième "ennéade" : "des trois hypostases principielle"

