
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1973)

Heft: 2

Artikel: Le premier traité de la cinquième "ennéade" : "des trois hypostases
principielle"

Autor: Brunner, Fernand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381012

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381012
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PREMIER TRAITÉ DE LA
CINQUIÈME « ENNEADE » :

«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES

Ce traité figure parmi les vingt et un premiers écrits de Plotin.
On trouve avant lui, dans la Uste de Porphyre, quatre traités sur
Tâme », un sur TlnteUigencea et deux sur l'Un 3, auxquels s'ajoutent
deux textes sur des questions disputées : le Beau et le Destin 4. Si
Ton admet que la liste de Porphyre est chronologique, la rédaction
de V, i a été précédée par la composition de quelques-uns des traités
plotiniens les plus célèbres et les plus importants, tels le traité sur le
Beau (I, 6), celui qui est consacré à la descente de Tâme (IV, 8) ou
celui qui porte le titre : «Du Bien ou de l'Un » (VI, 9). Le premier
traité de la cinquième Ennèade n'est donc pas l'œuvre d'un écrivain
débutant ni surtout d'un penseur novice ; on sait que Plotin a
commencé à écrire après l'âge de cinquante ans. D'autres textes du maître,
même antérieurs, sont plus exphcites ou d'une éloquence plus large,
mais il y en a peu, dans toute l'œuvre plotinienne, qui soient plus
synthétiques : en une quinzaine de pages, l'auteur présente la structure
de son système et l'intention qui l'anime. Bouillet considère ce traité
comme « le plus parfait et le plus important de Plotin sous le rapport
du fond comme sous celui de la forme » 5. Sans aller aussi loin que lui,
nous accordons cependant à ce texte une valeur exemplaire.

Le plan du traité est le suivant. Plotin se demande en commençant
d'où vient que les âmes ont oubUé Dieu leur père ; il répond en
évoquant la descente des âmes dans les corps et conclut le premier
chapitre en relevant la nécessité d'un discours anagogique, destiné à

rappeler aux âmes leur race et leur dignité. Les chapitres suivants
constituent ce discours. Dans le deuxième, Plotin présente le rôle
cosmique de Tâme ; dans le troisième, il s'élève de Tâme à Tlntelli-

¦ IV, 7 ; IV, 2 ; IV, 8 ; IV, 9.
2 V, 9.
3 V, 4 ; VI, 9.
4 I, 6 ; III, 1.
5 Les Ennéades de Plotin, t. III, Paris, 1861, p. 569.



I36 FERNAND BRUNNER

gence, et dans le quatrième, il traite de l'Intelligible ou de l'Archétype
du monde sensible. L'Intelligence multiple le conduit ensuite à l'Un
qui lui est antérieur (chapitre 5) ; il se demande comment le multiple
naît de l'Un (chapitre 6) et comment l'Intelligence peut venir d'un
principe auquel elle ne ressemble pas (chapitre 7). Dans les chapitres
suivants (8 et 9), le philosophe compare sa doctrine des trois
hypostases aux phUosophies antérieures. Enfin, dans les chapitres finaux
(10 à 12), il tire la leçon de ce qui précède dans la perspective de

l'enquête sur l'âme ouverte au chapitre premier ; il retrouve la
question posée au début et y répond en connaissance de cause et d'une
manière capable d'éveiller les âmes à elles-mêmes. Ce traité s'inscrit
donc dans une perspective parénétique, tout en présentant de façon
systématique la psychologie, l'ontologie et l'hénologie de l'auteur.
Nous aUons tenter d'expliquer, les uns après les autres, les chapitres
dont il se compose.

Chapitre i
On y peut distinguer : 1) la question initiale (lignes 1-3) et la

réponse qui la suit ; 2) la conclusion (1. 22-35) "• Dans ce texte difficile,
U arrive que chaque mot pose un problème.

I. L'oubli de Dieu père

« OubU » évoque le thème platonicien de la réminiscence. De fait,
la naissance, chez Plotin, affecte le statut de l'âme, qui doit s'efforcer
d'annuler les conséquences négatives de sa venue ici-bas. « Père » : il
n'est pas rare, à l'époque hellénistique, que ce mot soit associé à
Dieu : le Corpus Hermeticum et les Oracles Chaldaïques en sont témoins.
Platon déjà avait parlé du « père du tout » à propos du Démiurge 2, et
les stoïciens donnaient couramment à Dieu le nom de père. Plotin use
aussi du mot « patrie » : « Notre patrie est le lieu d'où nous venons,
et notre père est là-haut. » 3

« Fragments venus de là-haut et entièrement à lui (au Dieu père),
les âmes s'ignorent elles-mêmes et l'ignorent » (1. 2-3). Dans ce passage,
uoîpa ne doit pas suggérer de division corporeUe : Plotin veut dire

1 Nous citons l'édition répandue d'EMILE Bréhier : Ennéades, Paris, 1924-
1938, sept volumes, et quelquefois la traduction du même auteur. Nous suivons
le texte d'HENRY et Schwyzer : Plotini opera, t. II, Paris, Bruxelles, 1959, et
nous utilisons les traductions de V. Cilento : Enneadi, vol. Ill, î et 2, Bari,
1949, de R. Harder : Plotins Schriften, t. I, Hambourg, 1956, et de St.
Mackenna : The Enneads, 3e éd., Londres, 1962. Nous n'indiquerons pas les
endroits où nous nous écartons de la traduction de Bréhier ; malgré les mérites
qu'elle conserve, cette traduction ne suffit plus aujourd'hui. Quant aux études
sur Plotin, nous mentionnerons quelques-unes des plus récentes.

2 Timée, 28 C.
3 I, 6 (1), 8. Le chiffre entre parenthèses indique le rang du traité dans

l'ordre chronologique.



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES» I37

que Tâme est issue du monde spirituel divin. « L'âme, écrit-il, cet être
divin, issu des régions supérieures, vient à l'intérieur d'un corps : eUe

qui est la dernière des divinités, vient ici, etc. » » L'ignorance de soi
rappelle un autre thème platonicien, celui de la connaissance de soi,
auquel le néoplatonisme entier restera fidèle 2. Elle est naturellement
associée à l'ignorance du père, car l'ignorance d'une chose, comme sa
connaissance, est liée à l'ignorance ou à la connaissance de sa cause.

La question ainsi posée au début du traité — comment les âmes
ont-elles oublié Dieu leur père — implique l'essentiel de l'anthropologie

et de la philosophie de Plotin. En effet, l'auteur des Ennéades

ne pense pas que nous soyons tout entiers dans l'expérience que nous
faisons de notre corps. D'abord, nous participons à la vie, qui s'étend
jusqu'aux astres et qui, nous le verrons, est supérieure au corps.
Ensuite, nous sommes en rapport avec le système supra-individuel des
Idées et avec l'Intelligence qui le pense. Enfin, une disposition à la
fois rationnelle et mystique engage Plotin à admettre que nous nous
enracinons encore au-delà. L'homme n'est pas borné à son corps, mais
ouvert à la vie cosmique, à l'Intelligence universelle et à la transcendance

de l'Un ou Dieu. Contrairement aux animaux sans raison,
l'homme connaît son lien avec le corps. Beaucoup se contentent de
cette pensée et de l'expérience de ce lien. Plotin voit dans cette
attitude un manque de lucidité vis-à-vis de soi, une cécité à expliquer.

« Le principe du mal pour elles, écrit-il ensuite, c'est l'audace, la
naissance, la première altérité et la volonté d'être à elles-mêmes »

(1. 3-5). Comme on le voit, le drame des âmes ne se situe pas sur le plan
du simple savoir : leur déchéance, décrite d'abord en termes inteUec-
tuels — « ignorance » et « ignorer » reviendront 5 fois en 10 lignes —
n'en intéresse pas moins la volonté. L'âme commet une faute 3 autant
qu'une erreur.

L'usage du mot « audace » s'inscrit dans une tradition : on l'observe
chez les pythagoriciens pour désigner la dyade qui est la première à se

séparer de l'unité 4, et dans le gnosticisme à propos de l'action du
Démiurge 5. Plotin se sert du mot à différents niveaux hypostatiques 6

1 IV, 8 (6), 5.
2 Cf. Pierre Courcelle : Le « connais-toi toi-même » chez les néoplatoniciens

grecs dans Le néoplatonisme, Paris, 1971, p. 153 et suiv.
3 Le mot est utilisé par exemple en IV, 8 (6), 5, ligne 16.
4 Références dans l'édition Henry-Schwyzer. Cf. A.-J. Festugière : La

révélation d'Hermès Trismégiste, t. III, p. 83.
5 Cf. H.-Ch. Puech dans la discussion de la conférence Baladi dans Le

néoplatonisme, Paris, 1971, p. 98.
6 Cf. N. Baladi : La pensée de Plotin, Paris, 1970. L'auteur voit dans ce

mot l'indication d'une rupture, d'une initiative, d'une contingence, aux
différents stades de l'émanation. A. H. Armstrong traite de la notion d'audace dans
The Cambridge History of Later Greek and Early Medieval Philosophy, Cambridge,
1967, p. 242 et suiv.



138 FERNAND BRUNNER

et ü admet des degrés dans l'audace : « Lorsque Tâme vient dans la
plante, écrit-il, c'est une partie d'elle-même qui est dans la plante,
c'est sa partie la plus audacieuse. » J

La « naissance » (féveaiç) désigne Tordre temporel de la génération

: « La semence des âmes dans le devenir » (eiç réveorv), lit-on
dans un traité contemporain 2. L'âme en soi, l'Ame universelle, est
au-dessus de la génération ; au contraire, l'âme humaine, tout en
demeurant, par sa partie supérieure, avec l'Ame universelle, descend
dans un corps particulier.

« La première altérité » (ÉTepOTnç). Ce mot est courant chez
Plotin pour qui il désigne d'ailleurs un genre premier, comme nous le
verrons au chapitre 4. Mais U est ici assez énigmatique. En V, 9 (9),
8, on apprend que les êtres incorporels sont séparés non par le heu,
mais par la différence et l'altérité. Ici aussi il s'agit d'une séparation,
d'un éloignement, d'un écart, qui se situe dans la sphère de l'incorporel,
mais par rapport à quoi Par rapport à Dieu sans doute 3 ; mais aussi,
plus immédiatement, par rapport à l'Ame universeUe. Il s'agit
probablement d'un écart qui est voulu par l'âme particulière et qui
constitue le premier moment de T« apostasie » postérieure 4.

« La volonté d'être à elles-mêmes » constitue le quatrième principe
du mal pour les âmes. Il est clairement de nature morale et c'est lui
que la suite du texte développe. Nos âmes, qui appartenaient au
monde du divin, s'en sont éloignées pour devenir leurs propres maîtres
(tò ßou\r|6f)vai be èauTiîiv eîvat, tiî) òrj aÙTeHouai'ui... rja6eto"ai, 1. 5"6)- La
nuance de désobéissance et de révolte qu'on observe dans les doctrines
chrétiennes de la chute n'est guère présente ici : les âmes ne
se retournent pas contre leur origine ; elles s'en détournent pour
mener une vie autonome. Plotin évoque d'une manière très
suggestive la joie des âmes devenues indépendantes, et leur course à
l'opposé de Dieu. L'automotricité devient pour eUes le pouvoir de

mener une vie propre, loin de leur origine. EUes en arrivent ainsi à un
éloignement tel, qu'eUes n'ont plus conscience de leur point de départ.
Voilà déjà la réponse à la question posée dans la première phrase du
chapitre. En écho aussi à ce passage où il s'agissait du Dieu père,
Plotin ajoute : « Comme des enfants arrachés à leur père et élevés

1 v, 2 (11), 2.
2 IV, 8 (6), 5.
3 Cf. IV, 7 (2), 13, lignes 15-16 : ópur|9eìoa uèv ànò tiîiv itpiUTiuv.
4 Jamblique, dans Stobée, cite la première altérité de Plotin à côté d'autres

raisons de la descente des âmes — la fuite loin de Dieu (Empedocle), une
démence ou une déviation (les Gnostiques), le jugement erroné du libre arbitre
(Albinus), etc. — et il oppose ces raisons au type d'explication qui consiste à
lier le mal à l'âme à partir de l'extérieur. Cf. A.-J. Festugière : Révélation,
t. III, p. 209-211.



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES» I39

longtemps loin de lui, s'ignorent eux-mêmes et ignorent leur père »

(1. 8-10) ». Cette comparaison, comme l'analyse que l'auteur fait
ensuite du comportement des âmes, est d'une vérité humaine
frappante. En vertu du principe selon lequel « poursuivre et admirer une
chose, c'est pour l'être qui l'admire et la poursuit se reconnaître
inférieur à eUe » (1. 17-19), Plotin étabUt que les âmes, qui admirent
les choses périssables et d'une dignité inférieure à eUes, se placent
plus bas que les choses périssables. Comment, dans ces conditions, les
âmes se souviendraient-eUes « de la nature et de la puissance de Dieu »

(1. 21)
Le chapitre 1 nous fait donc le récit de l'illusion où les âmes

s'enfoncent. Audace, naissance, différence, volonté propre, le principe
multiforme du mal va de pair avec l'estime de soi. Mais les âmes ne
savent pas qu'en se détournant de leur origine, elles se détournent
d'elles-mêmes. Elles ne savent pas que leur autonomie va se convertir
en asservissement et leur estime de soi en mépris de soi. La séduction
de l'expérience corporeUe est pour elles l'illusion de Narcisse2. C'est
quand eUes sont sans corps que les âmes sont maîtresses d'elles-
mêmes 3.

La question de la descente des âmes est une des plus considérables
et des plus délicates du système de Plotin. Le philosophe en a traité
plus longuement en IV, 8 (6) et a dégagé à cet endroit les deux aspects
qu'elle comporte : au chapitre 4, il use de termes qui annoncent V, 1,1
pour décrire le changement par lequel les âmes quittent l'Ame
universelle et passent de l'univers à ses parties dans l'intention
d'« être à eUes-mêmes ». Il en résulte pour elles fragmentation,
isolement, affaiblissement, etc. Mais dès la fin de ce chapitre, il adopte
un autre langage : les âmes ne descendent plus dans les corps
particuliers à la suite d'une faute qu'elles auraient commise, mais en vertu
d'une loi éternelle de la nature et pour accomplir la mission qui leur
est confiée ; l'âme vient au-devant des besoins d'un autre ; c'est Dieu
qui l'envoie 4. Plotin a beau nous dire au début du chapitre 5 que ces
deux langages ne sont pas incompatibles, nous avons de la peine à
comprendre comment le principe du mal pour les âmes est en même
temps le principe du bien pour les corps, et comment les âmes, par
ordre de Dieu, peuvent commettre la faute de s'éloigner de Dieu.
Ce problème difficile s'éclaire quelque peu à la lumière des remarques
suivantes.

1 Cf. VI, 9 (9), 7, sub finem.
2 Cf. I, 6 (1), 8 ; V, 8 (31), 2.
3 Cf. III, 1 (3), 8 et 9.
4 Cf. IV, 8 (6), 5.



140 FERNAND BRUNNER

i. La descente des âmes, que Plotin aime à décrire comme une
erreur et une faute, n'entraîne pas la perdition totale de l'âme, car
Tâme ne descend pas tout entière : « Il y a en elle quelque chose qui
reste toujours dans l'intelligible. » x

2. La philosophie peut affranchir l'âme de sa dissipation partielle
dans l'extériorité et la multiplicité, et la ramener à elle-même.

3. L'âme est alors dans un corps sans être à lui2. Elle est comme
l'Ame universelle qui exerce sa providence sur le corps universel sans
en être affectée d'aucune manière 3. Si donc le bien des corps est acquis
au prix du mal des âmes, ce mal n'est ni total ni définitif.

4. Il y a plus. La descente des âmes dans les corps particuliers leur
fait acquérir une expérience et une maturité qu'elles ne pouvaient
posséder autrement : « Car l'épreuve du mal constitue une connaissance

plus exacte du bien chez les êtres dont la puissance est trop
faible pour connaître le mal de science certaine avant de l'avoir
éprouvé. » 4

5. Il suit de là que le mal ne réside pas dans le monde sensible
et le corps comme tels — la lutte de Plotin contre les Gnostiques sur
ce point en porte témoignage 5 — mais dans la modalité de notre
relation au monde sensible et au corps. Alors que l'Ame universelle
agit sur le monde sans audace 6, c'est-à-dire sans quitter sa perfection,
Tâme humaine quitte le point de vue supérieur et total de TAme
universelle, s'isole, se plonge avec ardeur dans un corps et y trouve sa
jouissance 7.

6. Ce comportement des âmes est sans doute la condition de
l'existence des corps particuliers ; U est donc voulu par Dieu. Mais
Dieu veut le mal des âmes non pas au sens où il pourrait vouloir
leur bien et choisirait cependant leur mal. Car il appartient à la
nature des âmes de désirer les corps et à la nature de la matière
d'attirer les âmes. Dieu ne contraint pas les âmes quand il les envoie.
Il les laisse faire. Ou plutôt ce langage anthropomorphique désigne

1 IV, 8 (6), 8.
2 Cf. VI, 4 (22), 16 ; III, 6 (26), 5.
3 Cf. IV, 8 (6), 2.
4 IV, 8 (6), 7, 1. 15-17.
5 Dans l'ouvrage de D. Roloff, qui a pour titre : Plotin, Die Gross-Schrift, III,

8 - V, 8 - V, s - II, 9, Berlin, 1970, on trouve le premier commentaire continu
et détaillé de traités de Plotin, dont celui qui est dirigé contre les gnostiques.

« Cf. II, 9 (33), n, 1. 22.
7 Dans son bel ouvrage : Plotinus, The Road to Reality, Cambridge, 1967,

J. M. Rist a consacré un chapitre à la question de la descente de l'âme : p. 112
à 129, en particulier p. 127 : There is nothing wrong with the material world per
se ; it is the best of all possible material worlds... The fault lies not in the creation
of the world, but in the attitude of the individual soul.



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES» I4I

un effet de Tordre cosmique : la chute des âmes est l'aspect subjectif
de la dégradation hypostatique générale.

La descente des âmes est-elle donc la conséquence d'une faute ou
au contraire un service cosmique L'un et l'autre. Les âmes s'isolent,
mais elles donnent la vie aux corps ; leur illusion est compensée par
le rôle qu'elles jouent dans le monde sensible. Mieux que cela, leur
erreur est pour elles une leçon. Il semble donc que l'optimisme domine
malgré tout dans cette doctrine, comme ce sera le cas plus nettement
encore chez Proclus.

La venue des âmes dans les corps soulève non seulement la question
du mal, mais encore celle de la liberté : nous avons relevé à la ligne 5
le mot aÙTeHouorov. Il faut considérer ces deux questions ensemble.
De même en effet que l'ordre universel comprend la faute des âmes
et Tutihse, de même il comprend et utilise l'imperfection du choix
humain. Le parallélisme se poursuit : comme les âmes se libèrent du
mal en retournant vers leur origine, ainsi le choix aveugle devient
liberté quand les âmes se réunissent à l'intelligible et au divin ».

2. Conclusion

Ayant décrit la chute des âmes, Plotin se demande comment
retourner les âmes déchues dans la direction contraire et les faire
remonter «jusqu'au terme suprême, l'Un et le Premier» (1. 24-25). Il
note qu'il faut pour cela deux Xótoi, invitant, l'un à mépriser les

objets de l'admiration actuelle de Tâme, et l'autre à reconnaître « la
race et la dignité de l'âme » (1. 27-28). Le philosophe choisit le deuxième
discours qui, traitant de la grandeur de l'âme, montrera en même
temps si l'âme est capable de s'élever aux choses divines, « si elle a
la faculté (buvauiç) de mener une telle enquête, l'œil qu'il faut pour
cette vision, et si elle est bien destinée à cette recherche » (1. 32-33).
Ainsi la psychologie est en même temps doctrine des fins dernières et
théorie de la connaissance : Plotin se propose d'établir que YErkennt-
nisvermögen de l'âme humaine est apte à trouver le divin qui est son
origine et sa fin.

Ce chapitre, et avec lui le traité tout entier, s'inscrit dans une
perspective à la fois scientifique et anagogique, comme nous le disions
en commençant. Plotin ne pense pas pour construire un château de

concepts, mais pour s'éveiller lui-même et éveiller les autres au salut.
La théorie est chez lui intrinsèquement pratique, c'est-à-dire découverte

et transformation intérieures.

1 II faut recommander aussi le chapitre de J. M. Rist sur le libre arbitre de
l'homme, op. cit., p. 130-138. Cf. Christian Parma : Pronoia und Providentia.
Der Vorsehungsbegriff Plotins und Augustins, Leiden, 1971 ; Andreas Graeser,
Plotinus and the Stoics, Leiden, 1972, p. 112 et suiv.



142 FERNAND BRUNNER

Chapitre 2

On peut relever le plan suivant :

1) Plotin présente Tâme comme source de vie et de mouvement
dans l'univers (1. 1-9) ; 2) il attire l'attention, en deux temps, sur la
manière d'opérer propre à l'âme (1. 10-40) ; 3) il conclut (1. 40-51).

1. L'âme comme source de vie et de mouvement

Pour éveiller les âmes à l'idée de leur grandeur, Plotin les invite
à méditer le rôle cosmique qu'eUes ont toutes. C'est à «toute âme»,
écrit-il selon l'expression du Phèdre (245 C), qu'il est revenu de créer
et de faire vivre ; son action porte sur les animaux célestes eux-mêmes
(que les astres soient animés, c'est une thèse déjà platonicienne » et
commune à l'époque hellénistique). Plotin use d'un style marquant
l'insistance et l'emphase : il ne se contente pas de mentionner les
astres en général ; il cite le soleil en particulier et aussi le vaste ciel ;

et quatre fois il reprend le mot aÙTfj pour souligner que c'est elle,
l'âme, qui est l'auteur de toutes ces merveiUes, qui y introduit l'ordre
et le mouvement. A quoi il ajoute que Tâme diffère par nature des
êtres sur lesquels elle agit et qu'elle a plus de prix qu'eux, puisque leur
vie et leur mort dépendent de sa présence ou de son absence, tandis
qu'eUe est toujours présente à elle-même 2.

Il n'est pas nécessaire de commenter l'association de l'âme avec
la vie 3 : elle est donnée par la langue elle-même, puisque le mot lyux^
désigne le souffle de la vie, et que, de Platon à Proclus, l'âme a
toujours été considérée comme ayant la vie en elle-même et par elle-même.
Il est plus utile de relever que Plotin n'admet pas de différence
d'essence entre les âmes individuelles et l'Ame universelle. Dans la
liste de Porphyre, le traité sur la question de savoir si toutes les âmes
n'en forment qu'une (IV, 9), précède de peu notre texte de la
cinquième Ennèade. Plotin y établit à ce propos que «le même réside
dans le multiple » (tó oùtò oöv èv uoMoïç) 4. L'Ame universehe est donc
présente dans toutes les âmes particulières. Leur descente dans
les différents corps n'a pas affecté leur appartenance foncière à l'Ame
unique dont elles procèdent.

Un autre trait à souligner est la transcendance de Tâme par rapport
au corps qu'elle anime. Cette thèse est caractéristique du platonisme

1 Cf. Lois, 899 B.
2 Cf. Phèdre, 245 C. Ennéades, IV, 7 (2), 3 et 9.
3 Cf. IV, 7 (2), 11.
4 IV, 9 (8), 5, lignes 6-7.



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES» I43

et du néoplatonisme — antique et médiéval — et va de pair avec la
conception propre au platonisme du rôle de l'âme vis-à-vis du corps :

Tâme commande au corps, se sert de lui, le meut de l'extérieur ». Au
lieu de former un seul être avec lui, comme dans l'aristotélisme, l'âme
agit sur le corps comme sur autre chose qu'elle 2.

2. Comment l'âme opère

Une nouvelle méditation va nous faire découvrir comment l'âme
communique la vie à l'univers, et nous donnera d'elle une idée plus
complète. Plotin procède en deux temps, de la ligne 10 à la ligne 27
d'abord, et ensuite de la hgne 27 à la ligne 40.

Pour qu'elle puisse contempler la grande âme, l'Ame universelle,
il invite Tâme individuelle, qui ne doit pas se mépriser puisqu'elle
participe de la nature de la première, à quitter les illusions et les
séductions qui trompent les hommes et à s'installer dans un état de

repos 3. Il se livre ensuite à une expérience imaginaire. Il suppose que
le calme de l'âme se transmet non seulement à son corps, mais aussi à
l'univers environnant. Ici de nouveau le style est remarquable :

l'idée d'univers est développée par la mention de la terre, de la mer,
de l'air, du ciel lui-même, avec répétition du mot-clé tjovxoc : « En
repos la terre, en repos aussi la mer et l'air et le ciel lui-même, meilleur
qu'eux tous » 4 (1. 16-17). Dans cet univers immobile, le philosophe
imagine la venue de l'Ame de tout côté et du dehors 5, et il la compare
à la pénétration — quatre verbes composés du préfixe eia — d'une
eau et d'une lumière dans ce corps immense. La métaphore de
l'illumination se précise d'une manière splendide : « Comme les rayons du
soleü, éclairant un nuage obscur, le font briller et lui confèrent
l'apparence de l'or, ainsi l'Ame pénétrant le corps du ciel lui a donné la
vie, lui a donné l'immortalité et l'a éveillé de son immobiUté » (1. 20-
23)-

Les Ugnes suivantes mentionnent le résultat de cette intervention
de l'Ame: le mouvement éternel du ciel, conduit avec intelligences,
et la transformation de l'univers en un « animal heureux »6. Avant

1 Cf. Phédon, 94B; Alcibiade I, 130A; Lois, 895C-896C. Voir Proclus:
Eléments de théologie, prop. 20, début de la démonstration.

* Pour la critique d'Aristote, voir IV, 7 (2), 8 5.

3 Le repos, le calme, l'absence d'agitation sont les conditions de la sagesse
et de la contemplation. Cf. I, 4 (46), 12 ; VI, 9 (9), 11. L'immobilité, nous le
verrons, est un des caractères de l'intelligence.

4 BouiLLET, t. III, p. 6, note l'imitation de ce passage par Augustin et
par Proclus. Sur oùpavoç àuefvwv, voir les notes critiques de Cilento et de
Harder.

5 Cf. Timée, 36 E.
6 Cf. ibid., 34 B.



144 FERNAND BRUNNER

l'Ame, le ciel ou l'univers « n'est que corps mort, objet de haine pour
les dieux, comme on l'a dit » ». Si donc le ciel est l'être admirable qu'il
est, c'est à l'Ame qu'il le doit.

Deuxième considération destinée à faire connaître la puissance et
la nature de l'Ame : l'Ame enveloppe le ciel et le conduit en vertu
d'une omniprésence dont le corps est incapable. En effet, l'Ame, pour
donner la vie à l'univers entier, est tout entière partout 2, tandis que
le corps se divise selon les lieux et ne peut être tout entier au même
endroit. En lui donnant une vie unique, l'Ame unifie la multitude des

parties du ciel et fait du cosmos un dieu (9eoç). Cette appellation
s'explique, puisque le cosmos participe de la divinité de l'Ame dans
l'être, la vie et le mouvement qu'elle lui donne ; comme il manifeste la
divinité à son niveau, on peut le nommer un dieu. De son côté, l'âme
omniprésente et une ressemble « au père que Ta engendrée », c'est-à-
dire à l'hypostase qui lui est supérieure et peut-être à l'Un lui-même 3.

3. Conclusion

On peut admettre que commence ici la conclusion du chapitre 2,
dans laquelle Plotin tire la leçon des observations précédentes. Selon
son procédé habituel, il développe la pensée qu'il vient d'exprimer :

« Le soleil aussi est un dieu parce qu'il est animé, les astres aussi, et
s'il y a en nous du divin, c'est pour la même raison » (1. 40-42). L'Ame
est divinisante ; sans elle il n'y a que du cadavre-fumier, selon le mot
d'Heraclite et c'est elle « qui fait que les dieux sont des dieux ». Eh
bien notre âme est de cette race-là — voilà l'enseignement que Plotin
veut inculquer à ses disciples — à condition de la prendre pure de

toute adjonction.
On rencontre ainsi le thème de la purification et du dépouillement.

Nous devons nous défaire de ce corps qui s'est ajouté à nous à la
naissance, et des passions qui s'y rapportent. « Le corps est le vêtement
de l'âme », avait déjà dit Platon 4. En règle universelle, le néoplatonisme

a considéré tout surcroît comme une diminution, tout ce qui
s'ajoute à une hypostase comme une perte de pureté. C'est un mode
de pensée bien platonicien : seul le Beau en soi, seul l'Egal en soi,
sans adjonction d'autre chose, sont le Beau et l'Egal véritables.

Notre âme est donc plus précieuse que tout ce qui est corps. Plotin
souligne encore une fois, à la fin du chapitre, l'impuissance du corps
sans l'âme, l'impuissance des éléments et même du feu — qui ne
contient pas en soi la raison de son pouvoir de brûler — et termine par

1 Cf. Homère : Iliade XX, 65.
2 Thème fréquent. Cf. IV, 7 (2), 5 ; IV, 2 (4) ; IV, 9 (8), 1 ; VI, 4 (22), 4 ; etc.
3 BouiLLET, t. III, p. 6, cite encore l'assimilation que fait saint Cyrille,

dans son Contre Julien, de l'Ame plotinienne au Saint-Esprit.
4 Cf. Gorgias, 523 C.



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES» 145

ce trait brûlant : « Si donc nous recherchons les êtres parce qu'Us sont
animés, pourquoi nous oubher et rechercher un autre être que nous
Si tu estimes l'âme qui est en un autre, estime-toi donc toi-même. »

Concluons comme tout à l'heure : cette cosmologie va de pair avec
une éthique. Connaître l'âme dans l'univers, c'est s'élever au-dessus
des passions nées du soin d'un corps particulier et s'unir à l'Ame
universelle qui, sans en être émue, meut le cosmos entier.

Chapitre 3

Avec le suivant, ce chapitre concerne l'Intelligence. Il n'est pas
nécessaire d'y distinguer des parties ; il suffit de signaler la phrase de
liaison dans laquelle Plotin nous invite à monter de cette chose divine
qu'est l'Ame à Dieu lui-même. Le discours anagogique se fait plus
pressant : Tâme divine doit savoir qu'elle peut atteindre Dieu et qu'il
n'est pas loin. Ainsi l'exige la conscience religieuse et le système lui-
même. Car au-dessus de l'Ame, il n'y a que l'InteUigence comme
intermédiaire entre elle et Dieu. C'est donc l'Intelligence qu'il faut considérer

maintenant, « après quoi et de quoi vient l'âme » (1. 5-6), car si
noble qu'eUe soit, Tâme n'est encore qu'« une image de l'Intelligence »

(1- 7) *¦

En effet, Tâme humaine n'est pas seulement vie, eUe est encore
pensée. Tout à l'heure, Plotin l'engageait à prendre conscience de son
rôle cosmique au sein de l'Ame universelle. Maintenant, il l'invite à se

saisir dans ses fonctions intellectueUes et à percevoir sa dépendance à

cet égard par rapport à une instance supérieure à l'Ame universelle,
à savoir l'InteUigence. Pour définir le rapport qu'il y a entre l'âme
et l'Intelligence, le philosophe recourt à un langage multiforme qu'on
peut analyser et commenter comme suit.

1. L'âme est une image (dicujv) de l'Intelligence (1. 7). Ce mot
impUque l'idée d'une relation immédiate, à la fois de similitude et de

dissimilitude. On n'a pas l'expérience de cette relation de Tâme à

l'Intelligence sans une purification préalable2.

2. L'âme est le verbe (aoyoç) de l'Intelligence, « comme la parole
exprimée est l'image de la parole intérieure à l'âme » (1. 7-8). Cette
distinction du verbe intérieur et du verbe exprimé est d'origine

1 A la ligne 4, il faut corriger le texte de Bréhier et lire : Aaußave Toivuv to
toû 8etou toutou eeiÓTepov : « Considère donc ce qui est plus divin que ce
divin qu'est l'âme. »

2 Cf. V, 3 (20), 9.



I46 FERNAND BRUNNER

stoïcienne ». L'âme est donc comme Texpression de la pensée, et
l'Intelligence comme son intériorité silencieuse2.

3. L'âme est l'énergie (èvépTeia) de l'Intelligence. En effet, le
verbe exprimé est associé, dans notre texte, à l'acte, l'activité ou
l'énergie de l'InteUigence, qu'elle projette en une autre hypostase
pour lui donner la vie. Voilà qui exprime le caractère dynamique du
rapport de l'Intelligence à Tâme : l'Intelligence manifeste son activité
et sa vie en dehors d'elle-même, et l'âme est cette énergie extériorisée
tout entière (1. 8-9).

4. La chaleur peut encore faire comprendre le rapport de Tlntel-
Ugence à Tâme, car elle se situe à deux niveaux, comme le modèle et
l'image, comme le verbe : eUe est la chaleur intrinsèque du feu et la
chaleur rayonnée autour de lui (1.10). En un sens, l'énergie spirituelle
ne s'écoule pas en dehors de l'hypostase supérieure, mais demeure en
elle, tandis que se constitue l'hypostase inférieure 3. Il faut souligner
ce verbe uévew, « demeurer » (1. 11), parce qu'U désigne un aspect
fondamental de tout néoplatonisme, qu'il soit grec, arabe ou juif,
et parce qu'U jouera un rôle important chez Proclus 4.

5. Le rapport de Tâme à l'Intelligence est comparé encore au
rapport de la fille à son père qui la nourrit. L'âme est en effet de même
nature que l'Intelligence : elle est voepd (1.12) ; mais eUe est inférieure
à l'Intelligence, comme il est normal qu'un enfant le soit par rapport
à son père 5, parce que l'inteUigence de l'âme consiste en raisonnements

et que sa perfection (reXeimaiç) lui vient de l'InteUigence en soi.

6. Ce perfectionnement de Tâme par l'InteUigence est une actualisation

(1.15-16). L'âme intellective passe de la puissance à l'acte, contrairement

à l'Intelligence qui est toujours en acte.

7. Le regard que l'âme jette sur l'InteUigence est le symbole de la
dépendance de l'âme qui ne tire l'intelligible ni du sensible ni de son

propre fond, mais de l'hypostase qui lui est supérieure immédiatement

: « L'hypostase de l'âme vient de l'Intelligence et son logos est en
acte (èv èvepYeia) quand l'Intelligence est l'objet de son regard »

1 Référence dans l'édition Henry-Schwyzer, t. II, p. 265.
2 Passage parallèle remarquable dans I, 2 (19), 3 sub finem.
3 II ne semble pas nécessaire d'opposer le cas des hypostases sur ce point à

celui de la chaleur du feu, comme le font plusieurs traducteurs : celle-ci ne
s'écoule pas non plus.

4 Cf. le commentaire de E. R. Dodds : The Elements of Theology, 2e
édition, Oxford, 1963, p. 220-221 ; Jean Trouillard : L'Un et l'Ame selon Proclos,
Paris, 1972, ch. III, p. 91 et suiv.

5 Cf. V, 9 (5), 4 : « Comme des pères qui élèvent jusqu'à l'âge adulte leurs
enfants nés imparfaits. »



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES» 147

(1. 15-16). Plotin précise que c'est en eUe que Tâme pense et agit
quand elle regarde l'Intelligence. L'être spirituel se fait lui-même
ce qu'U est, sous l'influence pourtant d'un être supérieur — ainsi
l'auto-constitution proclusienne ne laissera pas de requérir une
transcendance ». Passer à l'acte sous l'influence d'un être en acte, comme
le fait l'âme, c'est subir ; mais il faut distinguer avec Plotin ce subir
qui provoque un agir spirituel, du subir de la sensation qui est pur
iràeoç (1. 19).

Il est intéressant de noter que le regard peut être dirigé de bas en
haut — il est alors comme ici le signe de la dépendance — ou de haut
en bas — et c'est au contraire le regard créateur. Plotin privilégie
le premier symbolisme, le second étant réservé aux doctrines qui
personnifient les principes supérieurs plus que ne le fait l'auteur des
Ennéades.

8. L'âme comme réceptacle (öexouevov) et matière (û\n) est

opposée à l'Intelligence conçue comme forme (cïôoç) et appelée de

nouveau «père» (1. 20-24). L'IntelUgence est présente à Tâme sans
qu'il y ait d'intermédiaires entre elles, étant sa forme, et elle lui
communique sa nature. L'âme est en effet « belle, intellectuelle et
simple comme l'InteUigence », quoique à un moindre degré qu'elle.

En conclusion du chapitre, Plotin souligne la supériorité de l'Intelligence

qui rend l'âme « plus divine » en lui donnant la pensée.

On le voit, le philosophe recourt soit à un langage technique
inspiré d'Aristote soit à un symbolisme physique, biologique ou
psychologique qui n'est pas rare en müieu hellénistique. Dira-t-on
que ce symbolisme dénote un recul de la rationalité par rapport à

l'époque classique Ce n'est pas notre avis. Les images ne constituent
pas ici un hommage au sensible ; eUes ne sont pas destinées non plus
à fleurir le style et il ne faut pas croire qu'elles disent à leur manière
ce qu'on pourrait dire autrement : il s'agit d'un procédé dont le
philosophe ne peut se passer pour exprimer le rapport du supérieur
à l'inférieur. Les images disent mieux que les concepts la relation
dynamique qu'il y a entre les hypostases, la procession et pourtant la
manence, la ressemblance et la différence. Et surtout, eUes offrent
tout cela à la fois à une intuition inteUectueUe qui est fondamentale et
qui pourra ensuite, dans la mesure du possible et imparfaitement, se

développer en raisonnements. Loin d'être inférieure au concept,
l'image est ici d'une efficacité supérieure, de sorte que l'image des

rapports de l'Intelligence et de l'âme élève l'âme au-dessus d'elle-
même jusqu'à l'InteUigence.

1 Cf. Eléments de théologie, prop. 9-10 et 40 et suiv., introduction, traduction

et notes par Jean Trouillard, Paris, 1965, p. 66-67 e* 87 et suiv.



I48 FERNAND BRUNNER

Le chapitre 3 nous fait donc monter vers Dieu par cet intermédiaire

entre Dieu et nous qu'est l'Intelligence. Redisons-le pour n'y
plus revenir, l'InteUigence est une hypostase supérieure à l'âme et
non une faculté de Tâme. Par ses facultés propres, Tâme donne au
monde vie et mouvement. Par-dessus le marché, elle a la connaissance,
fonction nouvelle qui s'explique par la présence au-dessus d'elle d'une
hypostase dont le propre est de connaître et dont elle participe. Cette
doctrine résulte d'une application du procédé de pensée illustré par
Platon : à la vie correspond le principe de la vie, à la connaissance le
principe de la connaissance. On peut en penser ce qu'on voudra ; ce
procédé a en tout cas l'intérêt de servir la vie spirituelle, puisqu'il
invite l'homme à dépasser son expérience ordinaire du savoir dans
l'idée d'une Intelligence dont la nôtre n'est qu'un reflet ».

Chapitre 4

Le chapitre 3 a présenté l'Intelligence dans sa fonction de principe
par rapport à l'âme. Le chapitre 4 va s'attarder sur la nature de

l'Intelligence considérée comme une avec TlntelUgible, c'est-à-dire
avec l'Archétype du sensible. Les lignes 1 à 34 sont consacrées à la
description de l'Intelligence-Archétype ; de la ligne 34 à la ligne 43,
Plotin énumère les InteUigibles premiers.

1. L'Intelligence-Archétype

Le philosophe commence en nous proposant une autre manière de
considérer la supériorité de l'Intelligence. En effet, comme Archétype,
l'Intelligence est comparée cette fois non pas à Tâme, mais au sensible.
Bréhier remarque heureusement que le recueülement intérieur auquel
nous a conduits le chapitre 3 va de pair avec la contemplation des
choses sensibles ; le chapitre 4 « montre que cette région de
l'Intelligence, où Tâme s'est retirée, n'existe (comme l'indique le Timée)
qu'à titre de modèle du monde sensible, contenant, dans sa vérité,
sa perfection, son immutabilité, son éternité, tout ce que le monde
sensible nous manifeste. La vie intérieure, qui fait que Tâme se
retrouve elle-même, est donc inséparable du mouvement par lequel

1 Les aristotéliciens ne pardonnent pas au platonisme de poser l'identité du
connaître et de l'être. Ainsi, certains critiques pensent la doctrine de Plotin
selon la norme que constitue pour eux l'enseignement d'un autre maître. De là
les paradoxes et les confusions qu'ils se plaisent à découvrir dans les Ennéades.
On trouve un exemple de cette méthode dans l'ouvrage, d'ailleurs intéressant,
de Christian Rutten : Les catégories du monde sensible dans les « Ennéades » de
Plotin, Paris, 1961.



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES» I49

elle découvre la nature et l'essence de l'univers. » » Le monde sensible,
rapporté à l'âme dans le chapitre 2, l'est maintenant à l'Intelligence,
et de même qu'il s'agit une seconde fois de l'Intelligence, il s'agit
une seconde fois du monde sensible.

Plotin évoque d'abord les merveiUes du cosmos un peu comme au
début du chapitre 2 : sa grandeur, sa beauté, son ordre, son mouvement

éternel, les dieux et les êtres divers qu'il contient. Le verbe
eaupâZoï que nous rencontrons ici, figurait déjà au chapitre 1, mais

pour désigner l'admiration sotte de Tâme qui ne remonte pas des
charmes du sensible à leur cause. Le sensible est ambigu : si nous le

prenons en lui-même, il nous déprime ; si nous le prenons dans son
rapport à sa source, l'Ame universelle et l'InteUigence, il nous élève.

En remontant du monde sensible à la cause de sa vie et de son
mouvement, on atteint l'Ame universeUe ; mais en remontant du
monde sensible au modèle et à la réaUté véritable (tò àXneivuiTepov,
1. 6) de toutes les merveüles sensibles, on atteint l'InteUigence qui,
nous l'avons vu, est la cause de l'Ame. L'admiration que Plotin
manifeste pour la variété des êtres sensibles se reporte donc à un degré
supérieur sur leur Archétype. Avec ce divin modèle, la théorie
aristotélicienne de la causalité est dépassée, mais l'idéalisme platonicien
aussi, car, en l'Archétype, « tous les intelligibles ont la connaissance
interne d'eux-mêmes » (1. 6-7).

Comme l'écrivait Vacherot au siècle dernier, « les idées ne sont ni
les principes abstraits de la pensée, ni des êtres supérieurs et extérieurs
à l'intelligence ; c'est le fond même de l'intelligence »2. Préparée par
le moyen platonisme, la doctrine de Plotin associe les Idées à une
Intelligence de même rang, qui les pense et se pense en elles toutes et
en chacune d'eUes. Ainsi le monde intelligible n'est plus seulement,
comme chez Platon, un ensemble d'Idées entre lesquelles existent des
relations déterminées, mais encore un ensemble d'être pensants, qui
sont placés ici mythiquement sous la présidence de l'Intelligence sans
mélange — c'est-à-dire sans contact avec le sensible ¦— et de la
Sagesse sans commune mesure avec la nôtre, et qui sont autant de

vues particuUères que l'InteUigence peut prendre sur elle-même.
Comme dans le cas du Dieu d'Aristote, l'InteUigence plotinienne est
son propre objet, mais elle se multipUe eUe-même organiquement
selon la multitude des Idées platoniciennes qu'elle contient.

Il est donc naturel d'associer la Vie à l'InteUigence et à la Sagesse
(1. 9), non pas la vie biologique dont il s'agissait au chapitre 2, mais
la vie de la pensée, qui a le mouvement en commun avec la première
et que gouverne Cronos dont le nom veut dire « satiété » et « intel-

1 P. 9.
2 Histoire critique de l'Ecole d'Alexandrie, t. I, Paris, 1846, p. 373.



150 FERNAND BRUNNER

hgence » ». Plotin usait d'un symbolisme spatial en nous demandant
d'apercevoir là-bas (èi<eî, 1. 6) les Intelligibles doués de pensée. Le
voici qui recourt à un symbolisme temporel quand il nous invite à
concevoir la vie des Intelligibles comme le temps de l'âge d'or. Mais
bien entendu, au sens propre, U ne s'agit ni d'espace ni de temps,
puisque l'InteUigible se situe en dehors de l'un et de l'autre.

La suite de la première partie du chapitre découle de ce début et
n'apporte rien de nouveau. EUe constitue cependant un développement

éloquent et puissant, dont il importe de relever, au moins d'une
manière sommaire, les divers moments.

i. Le terme de « satiété », qu'on retrouve par exemple en V, 9
(5), 8, exprime l'absence de besoin et la plénitude. Il est commenté
aux lignes suivantes (10 et 11) par la quadruple répétition du mot
« tout » : l'Archétype « enveloppe tout ce qui est immortel, toute
intelligence, tout dieu, toute âme ». L'âme est en lui comme son
principe.

2. A l'idée de plénitude se rattache immédiatement ceUe
d'immobilité éternelle, car le plein n'a pas à combler de manque ; il n'a
pas à changer de nature, de place, de dimensions (1. 12-14).

A noter que Timmobihté dont il est question ici n'est pas celle du
corps (ch. 2), quoiqu'elle soit désignée par le même mot : l'immobiUté
propre à la plénitude n'a rien de commun avec l'immobiUté qui requiert
un moteur. Les Idées platoniciennes, le Dieu d'Aristote, sont immobiles
aussi au premier sens.

3. La plénitude, c'est la perfection dans le tout et dans les parties.
En vertu de l'homogénéité du parfait, il n'y a rien en lui qui ne pense.

4. Autre conséquence de la plénitude : la pensée s'y exerce non
pas dans la recherche, mais dans la possession. Ce trait du Dieu
d'Aristote est fondamental pour l'Intelligence plotinienne « qui est
tout » 2 et qui, par conséquent, est pure intériorité 3.

5. Le bonheur inné en découle encore.

1 Kopoç et vooç. Cf. Cratyle 396 B et infra, ch. 7. — Sur l'originalité de
la conception plotinienne du monde intelligible par rapport au moyen platonisme

et sur l'influence stoïcienne qui s'est peut-être exercée sur l'auteur des
Ennéades, voir les pages de A. H. Armstrong dans The Cambridge History of
Later Greek and Early Medieval Philosophy, p. 245-248 ; Andreas Graeser :

Plotinus and the Stoics, Leiden, 1972, p. 20-22. Sur le chapitre que nous
expliquons, on peut lire Grigorios Ph. Kostaras : Der Begriff des Lebens bei Plotin,
Hambourg, 1969, p. 87 et suiv.

2 Infra, 1. 21.
3 Cf. V, 9 (5), 7-



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES» I5I

6. L'éternité aussi, car seul le présent du verbe convient à ce qui
demeure le même, s'aimant comme U est. Contrairement à l'InteUigence,

l'âme ne possède pas tous les objets de la pensée ; elle les
considère successivement, un seul à la fois. C'est pourquoi eUe agit
dans le temps — imitation de l'éternité — enveloppée par lui ».

7. Plotin insiste pour terminer sur les rapports de l'Intelligence
et de l'Etant, c'est-à-dire en bonne doctrine platonicienne, de l'Idée
(1. 25-33). L'Intelligence et l'Etant se conditionnent l'un l'autre : pas
d'Etant sans que l'Intelligence le porte en elle, et pas d'Intelligence
sans que l'Etant en soit l'objet (1. 27-28). Cette position ne se confond
pas avec l'idéalisme si l'on entend par là la réduction de l'être à la
pensée, car chez Plotin l'être est le contenu de la pensée et la fait
exister : « L'Etant, par le fait d'être pensé, donne à l'Intelligence le

penser et l'être » (1. 27-28)2. Malgré leur distinction, l'Intelligence et
l'Etant ne font qu'un. Pourquoi cette solution à une question disputée
dans l'école platonicienne En V, 3 (49), 5, par exemple, le philosophe
donne la réponse suivante : « L'acte de contemplation doit être
identique à l'objet contemplé et l'intelligence à l'intelhgible, sinon il n'y
aurait pas de vérité ; au lieu de posséder les étants, on ne posséderait
qu'une empreinte, qui est différente des étants et qui n'est pas la
vérité. »

A l'exposé que nous trouvons ici sur la nature de l'InteUigence, il
ne manque guère que l'étude des rapports de l'Intelligence avec les
éléments qui la constituent. Rappelons, d'après V, 9 (5) et les traités
postérieurs à V, 1, que s'U n'y a rien dans l'InteUigence qui ne pense
et si toute Idée est InteUigence, il suit que toute Idée est Idée du tout,
c'est-à-dire point de vue sur le tout : « Chacune des parties de l'Intelligence

possède l'univers des êtres et elle est tous les êtres ; sinon
l'InteUigence aurait une partie qui ne serait pas InteUigence. » 3 Plus
précisément, l'InteUigence comme tout pense le tout actueUement,
tandis que comme partie, elle ne pense actuellement que cette partie
et pense le tout en puissance 4. Il est naturel, et d'aiUeurs commun,
de citer là Proclus et Leibniz. « Si chacun des esprits, écrit Proclus, est
tous les êtres selon un point de vue (xaG'Êv iràvTa), et si ce point de

1 Les âmes sont plongées dans le temps par leurs affections et leurs actions,
non par leur essence. Cf. IV, 4 (28), 15.

2 On trouve déjà de riches explications sur l'Intelligence et l'Intelligible
dans V, 9 (5). L'évolution de la doctrine chez Proclus est intéressante à noter :

cf. Dodds, Commentaire sur les Eléments de théologie, p. 252-253 et 285-287. —
Pour comparer les doctrines de Plotin et de Proclus avec l'idéalisme allemand,
voir Werner Beierwaltes : Piatonismus und Idealismus, Francfort, 1972.

3 III, 8 (30), 8.
4 Cf. VI, 2 (43), 20-22.



152 FERNAND BRUNNER

vue n'est rien d'autre que le tout considéré de façon partielle, le tout
est donc en chacun de ces esprits de façon partieUe en tant qu'il est
déterminé par la prédominance d'un point de vue partiel sur tous les
autres. » »

2. Les Intelligibles premiers

La constatation qu'il ne peut y avoir de pensée sans altérité et
identité — pensée et objet pensé étant deux et un — conduit Plotin
àl'énumérationdesirpôiTa,des choses premières' : Intelligence, Etant,
Altérité, Identité, Mouvement et Repos (1. 33-36). Ces Intelligibles
premiers sont aussi les principes (àpxa() dont proviennent les autres
choses (1. 42-43), puisque la priorité logique est en même temps une
antériorité ontologique.

Plotin justifie comme suit, semble-t-il, la mention des quatre
derniers iipôira : TAltérité se rapporte à la différence pensant-pensé
(sans cette différence, c'est Tunité et le silence) et à la différence des
choses pensées entre elles ; l'Identité est celle de chaque objet de
pensée avec lui-même, et l'identité commune de tous les objets de
pensée dans l'être et dans la pensée malgré leur différence 3 ; le
Mouvement est l'acte de connaître et d'être connu, et le Repos,
l'identité de cet acte avec lui-même. De ces choses premières, ajoute
Plotin, dérivent le Nombre et la Quantité comme la Qualité 4.

La doctrine des genres de l'être n'est pas un accident chez Plotin,
puisqu'il lui accorde une telle place dans la VIe Ennèade. Elle n'en est

pas moins une doctrine d'école et un héritage obhgé que le phüosophe
aménage à sa façon. Plusieurs critiques ont noté qu'à la dialectique
platonicienne et à l'étude de la prédication, Plotin substitue la vision
unitive des différents aspects de l'Intelligence-Etant qui est à la fois
Altérité et Identité, Mouvement et Repos 5. Le tout de ces « genres »

requiert une cause supra-générique dans laquelle sa diversité se
résorbe. Il va en être question dans les chapitres suivants ; l'auteur
y a déjà fait aUusion à la ligne 29.

La transcendance de l'Intelligence par rapport à l'âme est donc
établie : nous avons vu, au chapitre 3, que l'Intelligence engendre et
perfectionne Tâme, et dans le présent chapitre que l'Intelligence est à
la fois l'être véritable et la connaissance véritable.

1 Eléments de théologie, prop. 180, trad. J. Trouillard, Paris, 1965, p. 169.
2 Ce mot désigne parfois n'importe quelle Idée. Cf. V, 9 (5), 5.
3 Le texte n'est pas facile. Consulter les notes critiques de Cilento et de

Harder.
4 Cf. VI, 2 (45), 13 et 21.
5 Cf. VI, 2 (43), 15. Consulter E. Bréhier, notice de VI, 2, p. 37 ; P. Hadot :

Porphyre et Victorinus, Paris, 1968, p. 214 et suiv. Cf. ci-dessus, p. 150, note 1.



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES » I53

Chapitre 5

Bréhier écrit que les trois chapitres qui viennent maintenant sont
parmi les plus difficiles des Ennéades, tant à cause de la corruption du
texte qu'à cause du langage dont use Plotin ».

Les questions sur lesquelles s'ouvre le chapitre 5 déclenchent
une dernière fois le mouvement d'ascension qui se dessine depuis le
début du traité2. Il s'agit de dépasser le « dieu multiple » qu'est
l'Intelligence, pour s'élever à celui qui l'a engendrée, au simple, à la
cause de l'être de l'Intelligence et de sa multiplicité, qui est l'origine
du nombre. (Au chapitre 3, l'âme était appelée « simple comme l'Intelligence

» (1. 23) ; mais l'âme et l'Intelligence, bien que non corporeUes,
sont encore complexes par rapport à l'Un.) Donc l'âme, « devenue
comme une avec l'Intelligence » (1. 3) pose des questions (Znreî) sur
la cause de l'Intelligence. Il s'agit d'une enquête : l'âme raisonne et
cherche à comprendre, mais, suspendue à l'Intelligence, elle prépare
par sa recherche l'union proprement dite avec l'Intelligence et même
avec la cause de celle-ci.

Pour expliquer le texte aride qui suit, faut-il supposer une brisure
dans le développement, une interpolation, comme le fait Bréhier
Peut-être pas 3.

Plotin se livre à une réflexion sur la nature et l'origine du nombre,
qui s'inspire du dernier enseignement de Platon tel qu'Aristote le

rapporte : le nombre, que l'un précède, provient de la détermination
par lui de la dyade indéterminée (àópioTov, 1. 8). Dans le Philèbe,
Platon avait déjà proposé un schéma analogue en faisant de la
Limite et de l'Infini les éléments de toutes choses, et l'on sait la
fortune de cette dernière antithèse chez Proclus.

Plotin précise qu'U prend le nombre comme oùofa, c'est-à-dire
comme essence ou comme être intelligible, et il ajoute que Tâme aussi
est nombre (thèse ancienne à l'Académie). Car les choses premières
(tò irpOùra), dit-il, ne sont ni des masses ni des grandeurs, et ce n'est
pas dans l'ordre du sensible que réside ce qui fait le prix de la réalité.
Dans le cas de la semence, ce n'est pas l'humidité, mais l'invisible :

le nombre et la raison (aoyoç).

Après cet exemple, le maître revient sur la nature du nombre et
de la dyade intelligible ; Us sont « raisons (\ófoi)J et intelligence »,

1 Cf. la notice relative au présent traité, p. io.
2 La phrase de transition n'est pas ponctuée dans l'édition Henry-Schwyzer

comme dans celle de Bréhier. Il y a d'autres divergences entre les deux éditions
dans ce chapitre et dans les suivants, et nous renvoyons ici comme ailleurs aux
notes de Cilento et de Harder.

3 Cf. Harder, p. 490.



154 FERNAND BRUNNER

écrit-U. La suite immédiate nous fait comprendre qu'en eux, l'Intelligence

se décompose en ses aspects formel et matériel. Le maître
note en effet que la dyade indéterminée est support, tandis que le
nombre, issu d'elle et de l'Un, est forme. Il nous propose donc un
symbolisme arithmétique destiné à expliquer la multiplicité qui
caractérise l'InteUigence.

La suite se Ut et se comprend différemment selon les éditeurs I :

l'Intelligence est informée par les Idées qui viennent en eUe ; d'une
certaine façon, elle est informée par l'Un, et d'une autre façon par
eUe-même. Comme la vision en acte, ajoute Plotin ; car l'intellection
est vision en acte, les deux —• ce qui vient de l'objet et ce qui vient
du sujet —¦ ne faisant qu'un. Nous retrouverons au chapitre 7 ce
double aspect de l'information de l'Intelligence ; nous avons déjà
rencontré ce trait à propos de l'âme dont les actes s'effectuent sous
l'action de l'Intelligence (chapitre 3). Le phénomène de la vision se
situe encore dans la même perspective : on y observe « une forme
provenant de deux choses » 2 (le sentant et le senti).

Malgré ses obscurités, dues à l'état du texte et à la concision du
style, ce chapitre formule un enseignement net : les Idées multiples,
ou l'aspect formel de l'Intelligence, sont des Nombres qui procèdent
de la dyade indéfinie, ou de l'aspect matériel de l'InteUigence, et de
l'Un. Nous sommes donc bien en train de nous élever de l'Intelligence,
encore composée, au simple absolu qui est l'Un.

Une question demeure en suspens : quel est le rapport de la doctrine
des Idées conçues comme Nombres avec la théorie des genres premiers,
exposée dans le chapitre précédent Le nombre, tout à l'heure, était
présenté comme postérieur aux genres premiers, mais dans le présent
chapitre sur les nombres, il n'est plus question des genres premiers. Le
Uen entre ces deux aspects de l'héritage platonicien semble insuffisamment

élaboré. Proclus ira plus loin en établissant des correspondances
entre les genres d'une part et les principes du nombre d'autre part 3.

Chapitre 6

Le chapitre s'ouvre sur une série de questions dominées par ceUe-ci :

comment de l'Un la multipUcité peut-elle naître La réponse commence
à la Ugne 8. Une sorte de conclusion sur les rapports de l'Un, de

l'Intelligence et de l'âme achève le chapitre à partir de la ligne 30.

1 Si, à la ligne 16, on accepte de corriger eKaoroç en éicdoTOU, ce qui
est informé, ce n'est pas l'Intelligence ou le support, mais quelque autre chose
sur quoi les traducteurs ne s'accordent pas.

2 Cf. VI, 1 (42), 9. Cf. III, 8 (30), 11, début.
i Cf. Jean Trouillard : L'Un et l'Ame selon Proclos, p. 72.



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES» 155

i. Comment de l'Un vient le multiple
En Uaison directe avec le fin du chapitre précédent, Plotin s'interroge

d'abord sur l'Intelligence et sa vision. Il se déclare sûr de l'existence

de l'InteUigence et de l'Un, mais il demeure hanté par le
problème traditionnel de la naissance du multiple à partir de l'Un.
« Comment l'Un n'est-U pas resté en lui-même » demande-t-il (1. 6-7).

La question n'intéresse pas seulement la raison objective et la
curiosité, puisqu'elle porte sur les réalités divines les plus élevées.
Aussi le ton de Plotin se fait-il solennel et l'invocation de Dieu trouve
ici naturellement sa place ». Le philosophe précise que cette invocation
n'est pas de bouche, mais de cœur, car « c'est de cette façon que nous
pouvons diriger notre prière seuls vers le seul» (1. 11). On retrouve
ici la célèbre formule sur laqueUe se terminent les Ennéades dans
l'édition de Porphyre : <pufn uóvou rcpoç uóvov (VI, 9 (9), 11). Le
fait qu'elle se présente au pluriel : uovouç upoç uóvov, n'est peut-être
pas sans signification : Plotin ne s'enferme pas dans une expérience
sohtaire comme on le dit parfois2. « Aller seul vers le seul » signifie
pour lui y aller Tâme seule, sans le cortège des passions corporelles et
dépouulé de ce qui est étranger à Dieu — car le semblable est connu
par le semblable 3 — et non point sans la compagnie des autres hommes.
Ceux qui ont passé par le même dépouillement s'unissent dans l'expérience

de l'accès à Dieu : toute âme dans l'Ame ne fait qu'un avec les
autres âmes, de même toute intelligence dans l'Intelligence. « Aller
seul vers le seul » signifie encore rencontrer Dieu sans intermédiaire,
dans l'unité et l'amour 4.

Plotin demeure au même niveau de solennité quand il évoque
ensuite le sanctuaire qui est réservé au dieu, et les parties du temple,
extérieures au sanctuaire et abritant des statues 5. La métaphore et
sa signification sont admirablement fondues. Le lecteur imagine qu'il
atteint l'enceinte du sanctuaire et qu'il aperçoit les statues qui se
dressent à cet endroit, tandis qu'U laisse derrière lui le sanctuaire
lui-même. Il sait cependant qu'il est question des hypostases divines 6

1 Cf. Platon : Timée, 27 C ; Philèbe, 25 B. On trouve dans l'ouvrage déjà
cité de J. M. Rist : Plotinus, The Road to Reality, un chapitre sur la prière chez
Plotin, p. 199 et suiv.

2 Cf. Hilda Graef : Histoire de la mystique, Paris, 1972, p. 32.
3 Cf. VI, 9 (9), 11, ligne 32.
4 Voir la fin du chapitre 6.
5 Chez Henry et Schwyzer, èi<e(vou n'est pas rattaché à 9eaTr|V qui

précède, mais à ôvtoç et à uévovroç qui suivent. — Sur les ayaXuaTa on
peut lire Eugénie de Keyser : La signification de l'art dans les Ennéades de
Plotin, Louvain, 1955, cn- V, p. 53 et suivantes. Sur la comparaison du
sanctuaire, on trouve un passage semblable chez Proclus : Théologie platonicienne,
I, 3, éd. Saffrey et Westerink, Paris, 1968, p. 16.

6 Ailleurs, les statues représentent les Intelligibles : « Tous les êtres là-bas
sont comme des statues qui peuvent se voir elles-mêmes » (V, 8 (31), 4).



I56 FERNAND BRUNNER

et d'abord de l'Intelligence. Il se représente celle-ci comme la première
statue à apparaître (1. 14-15) tandis qu'à l'intérieur du sanctuaire,
derrière lui, c'est Dieu lui-même qu'il laisse et qui « demeure dans la
tranquillité au-delà de tout » (1. 12-13). En un gUssé parfait, les hypostases

métaphysiques se substituent aux données de la religion positive.
Cette comparaison tirée des parties du temple apparaît plus d'une

fois dans les Ennéades : le dieu du sanctuaire est toujours le symbole
de l'Un ou du Bien, dont l'InteUigence est le « vestibule » ». Il faut
signaler à ce sujet deux textes antérieurs à notre traité. Dans le
premier, les conditions d'accès au Bien sont illustrées par la purification

et par le dépouillement du vêtement qu'impose la montée vers
le sanctuaire (rà aYia tODv iepiîtv) 2. Et dans le second, nous apprenons
qu'en entrant dans le sanctuaire (ô&utov), on laisse derrière soi les
statues du temple (vaoç), qu'on reverra les premières à la sortie
— spectacle de second ordre. Mais à l'intérieur du sanctuaire, demande
Plotin, était-ce déjà un spectacle Non, puisqu'il ne s'agissait ni de
statues ni d'images, mais de Lui (aÙTÓ) 3. Ces comparaisons révèlent
un homme qui a fréquenté les temples et les prend au sérieux. Le mot
célèbre que rapporte Porphyre dans sa Vie de Plotin, paragraphe 10,
demeure énigmatique, mais il ne doit pas, en tout cas, nous faire
creuser entre le philosophe et la religion le fossé du rationalisme ou de
l'anticléricalisme.

A la question de savoir comment le multiple naît de l'Un et comment
l'Un n'est pas resté en lui-même, Plotin répond donc en évoquant
l'expérience religieuse du passage de Tunité invisible de la divinité dans
le sanctuaire à sa manifestation plurielle dans les statues extérieures.
Le fidèle découvre et éprouve que la divinité ne reste pas dans son
unité secrète, et le philosophe refait cette expérience avec lui dans
« le sanctuaire invisible » de l'âme 4.

Mais le philosophe cherche aussi à comprendre, et Plotin s'y essaie
dans les termes suivants. L'Un, qui n'a rien vers quoi il puisse se

mouvoir, est immobile. Si une chose devient après lui, ce devenir
s'opère par la conversion de cette chose vers lui 5. Sur quoi Plotin
précise lui-même qu'il emploie le mot «devenir» pour désigner, en
dehors du temps, un rapport d'ordre et de causalité.

Le philosophe établit encore que l'Un produit sans se mouvoir :

car, dans le cas contraire, l'effet de l'Un ne viendrait pas au second

1 V, 9 (5). 2.
2 Cf. I, 6 (1), 7-8. Voir la fin de notre commentaire du chapitre 2.
3 Cf. VI, 9 (9), il-
4 Ibid., 1. 30.
5 Si on lit auTÓ à la ligne 18, le sens est le suivant : « Ce devenir s'opère sans

que l'Un cesse d'être tourné vers lui-même.» J. M. Rist : Plotinus, p. 267-268,
est favorable à cette lecture.



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES» 157

rang après lui, mais au troisième, après le mouvement ». Donc l'Un
produit sans mouvement2, et par là il faut entendre aussi qu'U
produit sans inclination ni volonté 3 (1. 22-27).

Suivent plusieurs comparaisons qui rappellent celles que nous
avons rencontrées au chapitre 3 à propos des rapports de l'IntelUgence
et de l'âme. Mais l'accent était mis, dans ce dernier chapitre, sur le

rapport de modèle à image, de forme à chose informée, tandis qu'ici
l'idée dominante est celle de la manence : les comparaisons sont destinées

à faire comprendre que l'Un produit en demeurant sans mouvement.

L'Un produit comme le soleil rayonne ; le soleil en effet reste
inchangé malgré la diffusion de la lumière autour de lui. (L'image
s'applique aussi à la naissance de Tâme à partir de l'Intelligence.) 4

Point n'est besoin de s'appesantir, comme le font certains commentateurs,

sur l'insuffisance de la physique de Plotin. Il suffit de remarquer
que selon les apparences, il en est bien comme dit le philosophe — le
soleil demeure inchangé malgré son rayonnement —¦ de sorte que ce
symbolisme est en un sens indépendant de l'histoire des sciences.

Plotin généralise ensuite en disant que tout être, tant qu'il demeure,
produit, de son essence, une réalité subordonnée et dépendant de sa
puissance, image de l'archétype qu'il est (1. 30-34). Ce court passage
renferme une quantité de termes et d'idées importants : pévetv

oùda, ouvauiç (pouvoir actif), ekujv, apxeruiroc ; il contient l'idée de
nécessité ; des prépositions y marquent le rayonnement autour
du principe et le mouvement vers l'extérieur : l'effet y est assimilé à

un don, etc.
Plotin fournit comme exemple de cette production le réchauffement

et le refroidissement qui accompagnent le feu et la neige. Il avait
déjà dit, au chapitre 3, que la chaleur du feu se dédouble en celle qui
est avec lui et celle qu'il fournit (1. 10). Il se contente de signaler ici
que ni le feu ni la neige ne sont sans effet. Pour mieux comprendre sa
pensée, citons un texte antérieur à V, 1, (10) : « Dans le feu, il y a
une chaleur qui constitue son essence, et une autre chaleur qui vient
de la première, lorsqu'il exerce l'activité inhérente à son essence, tout
en demeurant en lui-même. » 5 Le maître donne ensuite un peu plus

1 Cf. Proclus : Eléments de théologie, prop. 26 et 27 et le commentaire de
Dodds, p. 214 et 215 de son édition.

2 On pense ici au thème proclusien de « l'agir par son être même ». Cf.
J. Trouillard: nAgir par son être même». La causalité selon Proclus dans
« Revue des sciences religieuses », 1958, p. 347-357.

3 Sur la volonté de l'Un, affirmée dans la VI0 Ennèade et niée ici, voir le
chapitre de J. M. Rist : Plotinus, consacré à l'émanation et à la nécessité,
p. 66 et suiv.

4 Cf. V, 3 (49), 9-
5 V, 4 (7), 2.



158 FERNAND BRUNNER

d'importance à l'exemple des objets odorants : tant qu'ils existent,
dit-il en substance, quelque chose émane autour d'eux. Puis il revient
au principe général énoncé plus haut, en lui donnant sa forme biologique

: « Tous les êtres arrivés à l'état parfait engendrent » (1. 37-38) ».

Dodds, qui rencontre la même thèse chez Proclus, note que le
panzoïsme de Plotin s'étend aux réalités cosmiques, mais que la
reproduction cosmique s'effectue en dehors du temps et de telle sorte
que le produit est inférieur au producteur2. C'est dire qu'il ne s'agit
plus de zoologie, mais d'une transposition radicale du phénomène
sensible dont la pensée ne retient qu'une chose, le fait de ne pas rester
seul ou la puissance de produire un autre être.

On s'indigne souvent, et depuis longtemps, de cette conception
nécessitariste de l'action divine : l'absence d'inclination, de volonté
et de mouvement en Dieu est souhgnée par les exemples empruntés à

la physique et à la biologie. Comment peut-on réduire l'action divine
à l'action infra-humaine Ceux qui posent cette question ne
comprennent pas que Plotin, au contraire, veut élever l'action divine
au-dessus de l'action humaine, laquelle implique la déUbération et la
décision, c'est-à-dire l'ignorance et la recherche. Ce n'est donc pas
l'homme qui peut fournir au philosophe le symbole de la production
divine ; il la trouve paradoxalement au-dessous de l'homme, dans les
choses sensibles, en vertu d'une inversion qui n'est pas rare en matière
de symbolisme. U ne prend pas les choses sensibles en elles-mêmes,
dans leur spécificité d'êtres inférieurs à l'homme et a fortiori à Dieu ;

il les prend dans ce qu'elles peuvent signifier : les corps agissent
aveuglément ; mais dans l'absence de délibération qu'on note en eux, le
phüosophe peut Ure le symbole de l'action spiritueUe la plus haute,
de celle qui n'a pas besoin de se chercher et qui s'exerce sans que
l'agent en soit affecté.

2. Les rapports de l'Un, de l'Intelligence et de l'âme

Faut-U s'étonner que les mêmes images, qui étaient employées
pour exprimer le rapport de l'Intelligence à Tâme, soient encore
valables de l'Un à l'Intelligence Peut-être pas. Un même type de
causaUté traverse l'univers plotinien de bout en bout. Il n'en reste
pas moins que les niveaux hypostatiques se distinguent et c'est à la
description de cette hiérarchie qu'est consacrée la fin du chapitre 6,

que nous situons assez arbitrairement à partir de la hgne 39.
Au principe concernant la fécondité du parfait, Plotin avait ajouté

un coroUaire : un parfait éternel produit un être éternel, quoique
inférieur à lui (1. 38-39). Peut-être pensait-il au soleil et à la lumière.

1 On songe ici à l'exemple du père, donné au chapitre 3, 1. 14 et 21.
2 Cf. El. théol., prop. 25 et le commentaire de Dodds, p. 212-213.



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES» 159

Appliquant cette règle au cas du plus parfait — c'est-à-dire à l'Un —
il déclare que rien ne vient de lui qui ne soit le plus grand après lui.
Cet effet de l'Un est l'Intelligence, réalité seconde, qui regarde l'Un
et ne dépend que de lui, tandis que lui est l'absolu (1. 40-42).

Une relation analogue s'établit entre l'Intelligence et ce qui vient
après elle. L'Intelligence vient de plus fort qu'elle, mais elle-même est

plus forte que toutes choses. Verbe, énergie, image, regard, tous ces
termes conviennent aux deux niveaux de la relation des hypostases
entre elles : l'âme est le verbe de l'Intelligence, comme ceUe-ci est le
verbe de l'Un » — désigné une fois de plus par le pronom démonstratif
èkeIvoç ; et, images toutes les deux, elles regardent vers leur supérieur

pour être ce qu'elles sont. L'identité de fonction n'entraîne pas
l'identité ontologique : le logos qu'est l'âme est obscur (àuu&poç) par
rapport au logos qu'est l'Intelligence. Nous retrouvons donc le langage
du chapitre 3, avec en plus une intéressante correspondance entre les
notions d'image et de regard (1. 46-47) — dans les deux cas, il s'agit
en effet d'un phénomène de réception — et l'importante affirmation
que le regard de l'Intelligence vers l'Un la fait exister comme
Intelligence (1. 47-48), ce qui peut s'étendre au cas de Tâme par rapport
à l'Intelligence 2.

Pour finir, Plotin souhgne l'immédiateté de la relation entre les

hypostases, en particulier entre l'Intelligence et l'Un : rien ne les

sépare, Tune vient après l'autre, elles sont seules face à face ; U

attribue à l'inférieur à l'égard du supérieur le désir et l'amour qu'il y a
entre l'engendré et Tengendreur, puis il note que le rapport est étroit
entre les deux hypostases supérieures surtout, puisque l'Un est «le
meiUeur » : l'InteUigence est nécessairement avec l'Un (ouvecmv

aÙTûi), séparée de lui par le seul fait de leur altérité 3.

Le regard vers le haut, le désir et Tamour qui se portent vers lui,
évoquent le thème si important plus tard dans le néoplatonisme de la
conversion de l'inférieur vers le supérieur. La conversion est destinée
à compenser, sans le détruire, l'écart que creuse la procession. Cet
écart, bien entendu, n'est pas spatial. Il est une différence intelhgible
qui est en même temps une différence ontologique et, ne l'oubUons pas,
une différence d'état spirituel : les hypostases sont des objets de
connaissance, elles sont des principes cosmiques et eUes sont des
expériences intérieures.

1 Sur l'Intelligence comme verbe de l'Un, voir J. M. Rist : Plotinus,
p. 84-85 ; A. Graeser : Plotinus and the Stoics, p. 35.

2 Cf. W. Theiler : Das Unbestimmte, Unbegrenzte bei Plotin dans la « Revue
internationale de philosophie », 1970, fase. 2, p. 295.

3 Cf. ch. 3, 1. 21-22, où l'on rencontre une expression analogue à propos de
l'Intelligence et de l'âme : oùôèv top ueraSù ri tò ÉTÉpoiç eîvai. « Il n'y a rien
entre elles, sauf le fait qu'elles ne sont pas un seul et même être. »



l60 FERNAND BRUNNER

Ainsi, dès la fin du chapitre 6, la hiérarchie des hypostases est
clairement affirmée. De l'âme dont il est question dans le Phédon,
nous nous sommes élevés, au début du traité, à l'Ame universeUe du
Timée et des Lois, puis de là à l'Intelligence qui tient à la fois du monde
inteUigible platonicien et du Dieu d'Aristote, enfin à l'Un, qui est aussi
le Bien et qui apparaît principalement dans le Parmenide et la
République. Les éléments de cette construction sont donnés avant Plotin
et ils subsisteront après lui dans l'école platonicienne, même si, dès
le temps de Plotin, d'autres courants se font jour concernant les

rapports de l'Un et du Multiple, de l'Intelligence et de l'Intelligible ».

L'InteUigence, pour Plotin, est inférieure à l'Un en vertu de la dualité
du sujet et de l'objet, et de la différence qu'implique toute inteUigi-
bUité comme toute pensée. L'Intelligence n'est donc ni la réalité
suprême ni la cause ultime, et il faut encore, au-dessus de l'Ame qui
meut le monde et de l'Intelligence qui le pense, l'Un qui en quelque
manière ne meut ni ne pense. Principe caché, Pensée qui le manifeste
et Vie qui le répand, le rapprochement qui a été fait des trois hypostases

avec la Trinité chrétienne n'est pas superficiel, encore qu'il
demeure une interprétation bienveillante...

Chapitre 7

Plotin n'a pas fini de traiter ici des rapports de l'Un et du Multiple.
Il médite encore sur la notion d'image (eîkoiv), propre à caractériser
l'IntelUgence dans sa relation à l'Un, et pose la question suivante :

l'engendré doit ressembler à l'engendreur, l'Intelligence à l'Un. Mais
l'Un n'est pas intelligence. Comment donc engendre-t-il l'Intelligence
Ainsi le problème de la génération de l'Intelligence se pose de nouveau.
La réponse est donnée de la ligne 5 à la ligne 32. Puis Plotin recourt à

un symbolisme mythologique qui l'amène à préciser le statut de

l'Intelligence et de l'âme. Avec ce chapitre, on atteint un point
culminant dans l'exposé, mais aussi, il faut le dire, un sommet dans les
difficultés.

1. Comment l'Un, qui n'est pas intelligence, peut-il engendrer l'Intel¬
ligence

A partir de la ligne 5, le texte n'est pas sûr. D'abord, s'agit-il d'une
conversion vers soi (auro) ou d'une conversion vers Lui (aÙTÓ)

Dans le premier cas, l'Intelligence naît du regard de l'Un sur soi, et
dans le second, du regard qu'elle jette sur l'Un. Nous préférons, avec

1 Cf. A. H. Armstrong : The Cambridge History of Later Greek and Early
Medieval Philosophy, p. 265 et suiv.



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES» l6l

Theiler, la seconde solution pour laqueUe on peut évoquer nombre de

passages parallèles ».

Ensuite, on rencontre un endroit corrompu. On peut y lire que
« ce qui perçoit autre chose est ou bien sensation ou bien intelhgence »2;

y deviner l'utilisation de la ligne (droite) et du cercle comme symboles
de la sensation et de l'intelligence, 3 le refus d'attribuer à l'Un la
divisibilité qui convient au cercle, et la distinction entre Tunité de

l'InteUigence et ceUe de la première hypostase qui est puissance de tout
(ouvauiç TiàvTUJv 1. 9-10). Les notions de divisibilité et d'indivisibihté
réapparaîtront plus loin (1. 17-18), et on peut comprendre comme suit
l'antithèse des deux unités : l'unité de l'Intelligence est aussi pluralité 4,

tandis que l'Un n'est pas pluralité, mais puissance de la plurahté.
Disons tout de suite qu'il faut entendre par là une puissance productrice

et non une puissance à réaliser. L'absolu plotinien ne s'actuahse

pas dans ses productions ; il est l'acte antérieur à toute actualisation 5.

Le texte demeure difficile sur plus de dix lignes encore. Il nous
apprend que l'Intelligence regarde ce dont l'Un est la puissance, comme
en se divisant à partir de cette puissance 6. La phrase qui suit pose un
problème curieux : on ne voit pas clairement quels sont les sujets de

ses deux verbes éx« et ouvatai (1. 12 et 13). Ce peut être l'Un dans
les deux cas ; s'U en est ainsi, la première hypostase a comme une
conscience de son pouvoir de produire l'essence (interprétation de
Cilento et de Harder). Ce peut être aussi l'Intelligence dans les deux
cas, comme Bréhier et MacKenna le pensent. Enfin, on peut admettre
que c'est l'Intelligence qui possède comme une conscience, et l'Un
qui peut produire l'essence (interprétation de Rist) 7. De bons
arguments militent en faveur de ces trois solutions. Nous préférons la
première, parce qu'un texte de la même époque attribue aussi à l'Un
une sorte de conscience 8, que les mots oûvauiç et ôuvaTai (1. 12 et
13) conviennent plutôt à l'Un qu'à l'Intelligence dans ce contexte
où l'on nous dit que l'Un est ouvauiç TràvTuuv, et parce que, si l'Un
a comme une conscience de la multiplicité dont il est la puissance, une

1 Cf. W. Theiler : Das Unbestimmte, Unbegrenzte bei Plotin, p. 296, et la
note de Rist déjà citée à propos de 5, 1, 6, 1. 18, Plotinus, p. 267-268.

2 Harder, qui lit aÓTÓ à la ligne 6, comprend le passage comme suit : Nun,
in dem Gerichtetsein auf sich selbst erblickte es sich selbst, und dies Erblicken ist
der Geist (Denken). Denn das was dies Auffassen tätigt, ist etwas anderes als
Wahrnehmung oder Geist. — Voilà un bon exemple des divergences d'interprétation

auxquelles ces chapitres peuvent donner lieu.
3 Cf. Timée, 43-44 ; Lois, 898 A.
4 Cf. infra, ch. 8, 1. 25.
5 Cf. III, 8 (30), 10 ; J. M. Rist : Plotinus, p. 75-76.
6 Autre interprétation chez Cilento et chez Harder.
7 Op. cit., p. 45-47.
8 IV, 4 (7), 2.



l62 FERNAND BRUNNER

comparaison intéressante s'institue naturellement entre lui et l'Intelligence

qui, elle, connaît la multiplicité en l'explicitant en elle en
vertu de l'Un. Plotin continue » en effet comme suit : « L'InteUigence
détermine son être par la puissance de l'Un ; et parce que l'essence est
comme une partie de ce qui appartient à l'Un, l'Intelligence reçoit sa
force de l'Un et accède à la perfection de l'essence par l'Un et grâce à

l'Un» (1. 13-17).
A partir de la ligne 17, le philosophe insiste sur la division que

connaît l'Intelligence issue de l'indivisibilité de l'Un et sur le passage
du supra-essentiel et du supra-formel à l'essentiel et au formel. Dans
sa transcendance, l'Un n'est ni vivre ni penser ni aucune chose, tandis
que l'Intelligence au contraire est le domaine de la limite (ôpoç),

parce qu'elle est celui de l'essence. L'étant exige la limite et le repos
ou l'arrêt (aràoiç) : « Le repos pour les Intelligibles, c'est la définition
(ópiouóc) et la forme, qui leur donne aussi l'existence » (ûiracn-aaiç,
1. 25-26). Il faut entendre sans doute l'existence en acte, obtenue à
la suite de la détermination de l'existence (eîvai) dont il était question
à la ligne 14.

On peut dire que, de la ligne 10 à la ligne 17, Plotin notait une
nuance de ressemblance entre l'Un et l'Intelligence malgré leur
différence. « Puissance de tout » signifiait en quelque manière possession
de tout et conscience de tout : l'essence n'était-elle pas comme une
partie de ce qui est à l'Un Entre l'Un et l'Intelligence apparaissait
une distinction de statut ou de modalité, puisqu'il y avait dans l'Un,
à l'état de cause et d'indivision, ce qui était dans l'Intelligence comme
effet divisé. A partir de la ligne 17, le même rapport de l'indivise au
divisé est interprété autrement : au heu d'être la transposition du
divisé, l'indivise en est la négation ; l'Un n'est pas le vivre, le penser
et toutes les choses qui se distinguent dans l'Intelligence. « Tout vient
de l'Un, écrit Plotin, parce qu'il n'est contenu en aucune forme »

(1. 19-20). « Il n'est rien de ce qui est dans l'Intelligence, mais c'est de
lui que tout vient » (1. 21-22). Dire que l'Un est la puissance de tout,
ce n'est plus soutenir que son effet est comme une partie de ce qui est
à lui, mais que l'Un n'est rien de ce dont il est la puissance.

La découverte de ces deux aspects de la relation de l'Intelligence
à l'Un permet sans doute de répondre à la question posée au début du
chapitre : s'il faut que l'Intelligence ressemble à sa cause, comment
peut-il se faire que l'Un ne soit pas intelUgence En effet, la ressemblance

qu'il y a entre l'Un et l'Intelligence du fait que l'Un a comme
une conscience de ce qu'il peut produire et parce qu'il contient en
quelque manière son effet, ne laisse pas d'aller de pair avec la trans-

1 Après oùoiav, à la ligne 13, commence une nouvelle phrase, et tévvôv
doit être remplacé par foûv.



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES» 163

cendance de l'Un, car la première hypostase ne pense pas comme pense
la deuxième : sous leur forme séparée et divisée, les essences que contient
l'Intelligence n'existent pas dans l'Un. La connaissance intellectuelle
a pour caractères propres la distinction du sujet et de l'objet, la
détermination et la différence dans l'objet, etc. ; ces caractères ne
sauraient se retrouver dans l'Un. Il est donc vrai à la fois que l'Intel-
Ugence ressemble à l'Un comme l'image ressemble au modèle et que
l'Un n'est pas intelligence.

Le chapitre 7 nous apporte encore un autre enseignement. Même
si l'on admet que c'est l'Un et non l'Intelligence qui produit l'essence
(1. 13), il reste qu'à la ligne suivante, c'est bien l'Intelligence qui
détermine son être (opßei) par la puissance de l'Un. Le philosophe
nous donne donc à entendre que c'est l'Intelligence qui se constitue
comme essence, mais qu'elle le fait sous la motion de l'Un qui est la
puissance de l'essence. On comprend ainsi sans peine que tout vient
de l'Un, alors que rien n'est en lui : l'Un, qui est la puissance de tout,
est au-dessus de l'oùaia ; c'est au niveau de l'Intelligence et du fait
de l'Intelligence que l'ouata apparaît grâce à la force que l'Intelligence

reçoit de l'Un. Aux lignes 28 à 32, Plotin enseigne expressis
verbis Tauto-constitution de l'Intelligence : « Une fois engendrée,
écrit-il, elle engendre avec elle tous les étants, toute la beauté des

Idées, tous les dieux intelligibles. Mais, pleine des étants qu'eUe a

engendrés, elle les engloutit en quelque sorte en les retenant en elle-
même et les empêche de tomber dans la matière et de croître auprès
de Rhéa. » De l'hypostase suprême, l'Intelligence ne naît donc pas
parfaite, pleine des Idées qui sont pour elle autant de formes et qu'on
ne trouve pas dans l'Un. L'Intelligence naît de l'Un comme faculté
d'intelligence et c'est elle qui se fait intelligence en acte en produisant,
sous la dépendance de l'Un, la multitude des Idées.

Nous avons remarqué déjà trois fois ce phénomène d'auto-constitution

sous la motion d'un principe supérieur : au chapitre 5 quand
nous apprenions que l'hypostase de l'âme vient de l'Intelligence, mais

que son verbe est en acte quand elle regarde l'Intelligence (1. 15-16) ;

au chapitre 5 quand Plotin nous disait qu'en un sens l'InteUigence
s'informe elle-même (1. 18) ; enfin, au chapitre 6, quand nous lisions

que « l'âme, image de l'Intelligence, doit regarder vers l'Intelligence,
et de même l'Intelligence vers l'Un, afin d'être intelligence » (1. 47-48).

On tient là sans doute une autre manière d'affirmer la ressemblance

entre l'Un et l'Intelligence : l'Un, qui n'est pas Intelligence,
n'engendre pas l'InteUigence, mais le pouvoir de le devenir ; l'Un
produit quelque chose qui n'est pas Intelligence non plus, mais qui le
deviendra lui-même en se tournant vers l'Un, c'est-à-dire en explicitant

dans la détermination et la multiplicité une richesse inanalysable
au niveau de l'Un. L'Un qui est sans forme engendre une InteUigence



164 FERNAND BRUNNER

qui, eUe aussi, est sans forme. Bien entendu, l'indétermination de l'Un
est suffisance suprême, tandis que celle de l'InteUigence est besogneuse

par rapport à l'Un, mais une analogie n'en demeure pas moins entre
eUes. D'ailleurs, juste avant les lignes 28 à 32 et comme si ce passage
relatif à Tauto-constitution de l'Intelligence fournissait l'explication
de son jugement, Plotin écrit que l'InteUigence est digne du plus pur,
c'est-à-dire de l'Un, et digne de naître du seul premier principe.

En Usant le chapitre 5, nous avons deviné déjà que l'Intelligence
est d'abord indéterminée (àopiaToç, 1. 8 et 14) », mais Plotin a décrit
en d'autres traités d'une manière plus complète les deux moments de

l'apparition de l'InteUigence. En V, 4 (7), 2, la pensée (vonaiç) est
d'abord indéfinie (àopiaroç) et ne devient intelligence (voûç) qu'après
sa détermination : « Ce qui naît de lui est une pensée, et cette pensée,
en pensant au générateur dont elle est née (car elle n'a pas d'autre
objet) devient intelligence » (1. 24-26). En V, 2 (11), 1, ce qui naît de
l'Un se retourne vers lui, est fécondé par lui et devient Intelligence ;

son arrêt (aTaaiç) par rapport à l'Un le constitue comme étant
(öv), et son regard jeté sur lui, comme Intelligence (voûç). En V, 3
(49), 11, l'Intelligence va vers l'Un comme une vision qui ne voit pas
encore ; puis elle devient InteUigence et s'en va, possédant l'Un
qu'elle a rendu multiple. Ainsi la puissance de tout est à tout dans une
relation de transcendance et de négation, mais elle produit le réceptacle
du tout, qui, sous la motion de l'Un, devient le tout par auto-actualisation

2.

On voit la portée considérable du chapitre 7. Même si l'on n'abuse

pas de la mention que Plotin y fait peut-être de la conscience de l'Un,
pour y voir je ne sais queUe initiative de la première hypostase à

l'origine de l'émanation, il reste des questions de taille : celle de la
ressemblance et de la dissemblance entre les deux premières
hypostases et celle de l'auto-constitution de l'Intelligence. Le rapport de
l'Un à l'InteUigence comporte deux exigences : 1) la ressemblance :

l'Un est archétype ; il a l'essence en commun avec l'Intelligence,
quoique sous un mode supérieur ; 2) la transcendance : l'Un n'est pas
inteUigence, et l'essence ne s'y rencontre pas. (Les exigences de res-

1 Le mot àopiOTOÇ apparaît aussi dans le chapitre 7 à propos de l'âme
dans son rapport à l'Intelligence (1. 40). L'auto-constitution de l'âme et celle de
l'Intelligence sont du même type, mais celle de l'Intelligence a une signification
particulière, puisqu'elle représente le passage de l'indéterminé et de l'unité au
déterminé et au multiple.

2 Sur l'auto-constitution, voir par exemple J. Trouillard : La procession
plotinienne, Paris, 1951, p. 2 ; A. H. Armstrong : The Cambridge History of
Later Greek and Early Medieval Philosophy, p. 241-242 ; Pierre Hadot : L'apport

du néoplatonisme à la philosophie de la nature en Occident dans « Eranos-
Jahrbuch », XXXVII/1968, Zurich, 1970, p. 126 ; Hans Buchner : Plolins
Möglichkeitslehre, Munich et Salzbourg, 1970, en particulier le chapitre 2, p. 43
et suiv.



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES» 165

semblance et de dissemblance se retrouvent dans le cas du rapport de

l'Intelligence avec l'Ame, mais la transcendance n'y prend pas le
caractère d'un dépassement de la forme.) La transcendance de l'Un
explique la doctrine de l'auto-constitution de l'InteUigence, car l'Un
ne pouvant donner ce qu'il n'a pas, le fait produire par son effet. L'Un
a la puissance de produire le tout, et l'InteUigence, ceUe de le devenir.
La production du tout par l'Un est indirecte, puisqu'eUe a Ueu par
l'intermédiaire de l'Intelligence. Sous ce rapport, l'Un et l'InteUigence

ont donc un trait commun : la privation de tout ; dans le cas
de l'Un, par dépassement, et dans le cas de l'Intelligence, par
indigence première.

Il ne faut pas oubUer cependant qu'à proprement parler, l'Intel-
hgence n'est telle qu'après son auto-constitution et l'action de l'Un
sur eUe. De ce point de vue, la ressemblance de l'Un et de l'Intelligence

se situe au niveau de l'Intelligence parfaite, déterminée et
habitée par les Idées : c'est de cette façon que la comparaison s'établit
entre eux en V, 4 (7), 2, 1. 26-27 ou en ni, 8 (30). Dans ce dernier
texte, nous apprenons que la forme que possède l'InteUigence dérive
du Bien et la rend semblable à lui : cette forme est, dans l'Intelligence,
la trace du Bien et permet de remonter à l'Archétype de l'InteUigence.
Ressemblance qui n'empêche pas le philosophe d'achever ce chapitre,
et avec lui le traité III, 8, en soulignant la transcendance du Bien ;

il écrit deux fois que le Bien, qui n'a besoin de rien, n'est pas
intelligence : il n'est ni voûç ni xopoç, étant antérieur à l'un et à l'autre.

Quel que soit le fondement de la ressemblance entre l'Intelligence
et l'Un, le thème de la transcendance de l'Un demeure donc constant
chez Plotin et constitue le modèle des doctrines de la transcendance
divine qui se sont succédé dans l'histoire, même si ces doctrines ne
s'accompagnaient pas toujours de la théorie de l'auto-constitution des
effets spirituels de Dieu. Quant au thème de la création universeUe,1
impUqué dans la notion de « puissance de tout », U rapproche aussi le
néoplatonisme des rehgions du Livre — même si ceUes-ci n'ont pas
toujours entendu comme le néoplatonisme la création de tout par
Dieu2 — et Téloigne de l'aristotélisme et peut-être du platonisme du
Timée.

2. Symbolisme mythologique

L'aUusion à Rhéa que nous venons de rencontrer n'est pas mystérieuse

: ce nom, rapproché de péw, couler, désigne le monde de la
matière 3. Plotin veut donc dire que, dans l'Intelligence, les InteUi-

1 Cf. J. M. Rist : Plotinus, p. u8-119.
2 Cf. G. Scholem : Schöpfung aus Nichts und Selbstverschränhung Gottes,

dans « Eranos-Jahrbuch », 1956, Zurich, 1957, p. 87-94.
3 Cf. Cratyle, 402 A.



l66 FERNAND BRUNNER

gibles demeurent dans leur perfection et sans contamination avec le
domaine de la génération natureUe. La formule dont usait le maître
—¦ l'Intelligence « engloutit » les Idées — faisait songer à Cronos,
nommé en effet à la ligne 33, comme Zeus à la ligne 34 ». Complétée
par V, 8 (31), 12-13 et III, 5 (50) 2, la correspondance établie par
Plotin entre la généalogie des dieux et celle des hypostases est la
suivante :

Ouranos désigne l'Un
Cronos, l'Intelligence
Zeus, l'Ame.

Cronos conserve en soi la plénitude des intelligibles qu'il engendre.
Zeus échappe à cet engloutissement : il symbolise l'Ame engendrée
par l'Intelligence comme une hypostase inférieure. C'est l'Ame qui
élèvera ses enfants auprès de Rhéa en étendant son action jusqu'à la
matière.

On sait que la période hellénistique a plus de compréhension que
Platon pour la mythologie2. Ce souci d'assimiler la religion s'accentue
tout au long de l'histoire du néoplatonisme et se double d'un mouvement

d'assimilation de la philosophie à la religion.
A la fin du chapitre, à partir de la ligne 37, Plotin reprend plusieurs

des idées que nous connaissons déjà, à propos des rapports de Tlntel-
Ugence et de Tâme : l'être parfait doit engendrer ; l'être engendré doit
être inférieur à son engendreur ; il en est une image (eïowXov), il est
indéterminé (àopiaroç), sa détermination est une information, etc.
Puis viennent des images connues aussi : le verbe, le mouvement
autour, la lumière, la trace — terme qui apparaît pour la première fois
dans ce traité.

Le logos du voûç est la discursivité (tò oiavooupevov) qui est une
hypostase, continue Plotin. Cette hypostase a deux faces : d'un
côté, elle participe à l'InteUigence pour penser ; de l'autre, « elle
touche à ce qui vient après elle, ou plutôt elle engendre elle aussi des

êtres qui lui sont nécessairement inférieurs... Avec l'âme se terminent
les choses divines. »

Cette situation intermédiaire de Tâme est typique, puisqu'elle
signifie que l'âme n'est pas vouée à l'information d'un corps. Elle se

conservera dans le néoplatonisme postérieur, aussi bien sémitique que
grec et latin.

1 Au chapitre 4 de notre traité, on trouve déjà une allusion à Cronos, 1. 9.
2 Cf. J. Pépin : Mythe et allégorie, Paris, 1958, p. 190 et suiv. : « Plotin et

les mythes ».



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES» 167

Chapitres 8 et 9

Pour être plus bref, nous n'analyserons pas les deux chapitres
« historico-critiques » dans lesquels Plotin cherche à montrer que sa
doctrine plonge des racines profondes dans la philosophie antérieure.
Contentons-nous de relever que le philosophe ne vise pas l'originalité,
mais la fidélité : il considère comme un avantage d'être en mesure de
dire que son enseignement n'est pas nouveau et qu'il n'apporte que le
développement et l'explication de la pensée grecque antérieure », Il
n'en reste pas moins que Plotin opère un choix dans le passé, privilégiant

Pythagore, Parmenide et Platon et conduisant sans ménagement
une critique d'Aristote.

Le chapitre 8 fournit Ténumération des sources platoniciennes des

hypostases, et, à propos de Parmenide, donne la liste des trois sortes
d'unités que Platon distingue dans le dialogue qui porte le nom du
grand Présocratique : le premier un est l'un au sens propre2, le
principe 3, unum ante omnia 4 ; le second un, que Platon nomme « un
multiple » (ev TtoMd), est le tout participant de l'un 5, unum quod
est omnia 6

; le troisième un enfin est « un et multiple » (ev koi itoMct) :

l'un, cette fois, ne triomphe pas de la multiplicité, mais compose avec
eUe (unum et omnia). Ces formules de Platon seront reprises, après
Plotin, par les commentateurs du Parmenide.

Chapitre 10

Dans les trois derniers chapitres du traité, Plotin revient à l'âme
pour enseigner que sont en elle les hypostases dont il a été question
précédemment : l'Ame universelle (ch. 10), l'Intelligence et l'Un
(ch. 11), et pour conclure l'ensemble du traité (ch. 12). Le chapitre 10
peut se diviser en deux parties : jusqu'à la ligne 10, l'auteur parle de
l'homme intérieur ; de la ligne 10 à la fin, il traite de la nature de
Tâme.

1. L'homme intérieur

Le phüosophe résume d'abord les résultats acquis en énumérant les
degrés de la réahté à partir d'en haut : il y a d'abord « l'Un au-delà
de l'Etant » — suit une réserve sur notre pouvoir de démonstration

1 Cf. le commentaire de Harder : Plotins Schriften, Bd I, p. 489-490.
2 Kupturrepov. Cf. V, 3 (49), 15 : ev ôvtuuç koî àXr)9û)ç ev.
3 V, 3 (49), 15.
4 Cudworth, cité par Bouillet, t. III, p. 20.
5 V, 3 (49), 15.
6 Cudworth : loc. cit.



l68 FERNAND BRUNNER

en ces matières — puis immédiatement après lui « l'Etant et l'Intelligence

», et enfin TAme. Plotin ajoute alors : « Comme les trois
(principes) susdits existent dans la nature, il faut penser qu'ils existent
aussi en nous » (1. 5). Dans la nature, c'est-à-dire dans la réaUté : ce

qui est dans la nature est aussi en tout être naturel.
L'auteur précise ce qu'il faut entendre par « en nous » : il ne

s'agit pas d'une présence dans notre être sensible, puisque les
hypostases sont séparées du sensible ; les hypostases habitent en ce qui est
extérieur à notre être sensible. « Extérieur » suggère à son tour une
correction : pas plus que les termes temporels employés au chapitre 6,

ces termes relatifs à l'espace ne doivent être pris à la lettre. « Extérieur
au corps » veut dire « étranger au corps ». Et Plotin d'évoquer
« l'homme intérieur » dont il est question dans la République ».

L'intériorité est un thème fondamental en néoplatonisme : les

hypostases sont intérieures à l'âme d'une intériorité symbolique et non
spatiale, comme Tâme est intérieure au corps. Aller de l'extérieur à
l'intérieur dans l'ordre du symbole, c'est aller de notre être corporel
à notre être psychique, puis de celui-ci à son fondement intelligible et
au principe premier. Si nous faisons partie de la réalité, c'est que notre
corps est habité par l'âme, et celle-ci par les principes cosmiquesJ.

2. La nature de l'âme

U suit que l'âme est « quelque chose de divin » (1. 10-11) ; dernière
des réahtés divines, c'est par eUe que nous communiquons avec les

sphères supérieures. La fin du chapitre, c'est-à-dire la plus grande
partie, est consacrée à Tâme, différente du sensible, de même nature
que TAme universeUe, parfaite quand elle possède l'inteUigence —
c'est-à-dire le raisonnement, en vertu de l'InteUigence — exerçant
une activité indépendante du corps, pure, séparée, non mêlée au
corps, située dans TinteUigible antérieur à eUe 3.

Le mot neépevoç provoque encore une expUcation touchant le
sens des termes dont on use ici : l'âme n'a pas de heu à proprement
parler, étant incorporelle par nature 4. Quand Platon, dans le Timée 5,

situe l'Ame du monde en dehors du monde, il veut dire que TAme,
pour une part, est restée dans l'intelligible (1. 23)6 ; ce qu'U laisse
entendre aussi de notre âme 7. Chez Platon encore, « se séparer du

1 589 A ; cf. Alcibiade I, 130 C.
2 Cf. VI, 9 (9), 7 : « Dieu n'est extérieur à aucun être ; il est en tous les êtres,

mais ils ne le savent pas. »

3 'Ev Tili irpoiTii) voryrili (1. 17). Nous comprenons avec Cilento: nella sfera
più alta dello Spirito. Cf. 1. 23.

4 Sur les lignes 19 à 21, voir Harder, t. Ill, p. 507.
5 Cf. 36 E.
« Cf. 1. 17.
7 Cf. Harder, t. III, p. 507-508.



« DES TROIS HIPOSTASES PRINCIPIELLES » 169

corps » ne signifie pas « occuper un autre heu que lui » — U y a déjà
une séparation physique entre l'âme et le corps —¦ mais « se séparer
moralement », en refusant toute inclination vers le corps, « même en
imagination ». Le chapitre se termine sur l'évocation de cette séparation

: Tâme remonte vers le haut en entraînant cette partie de soi qui
s'est installée ici-bas et qui est le « démiurge du corps » (1. 29-30).

Est-ce à dire que, selon Plotin, la remontée de l'âme vers elle-même
et vers son origine entraîne la mort du corps Non. L'âme du sage
prend soin de son corps sans être affectée par cette fonction : « La
séparation, lit-on en V, 6 (26), 5, c'est l'état de l'âme qui n'est plus
dans un corps au point d'être à lui. »

Cette doctrine ne trahit pas non plus un mépris pour le corps,
comme on le croit souvent, mais eUe prône l'indépendance à son
égard ». C'est peut-être ce point de vue, s'il y parvient, qui rend
l'homme capable d'admirer le corps, puisque, délivré de l'aveuglement
des passions, il voit dans le corps la faculté qu'il a de rappeler l'Ame,
l'Intelligence et Dieu, dont lui viennent le mouvement, les formes et
Tunité.

Chapitre ii
Plotin montre maintenant que l'âme qui raisonne a en soi les

hypostases supérieures. En effet, le jugement qu'elle porte sur le
juste ou sur le beau dans les choses suppose l'existence d'un Juste et
d'un Beau stables qui lui servent de critères. De plus, nos jugements
sur le juste et le beau sont intermittents ; il y a donc en nous une
inteUigence qui possède toujours le Juste et le Beau.

Ces deux observations se retrouvent chez saint Augustin pour
qui notre âme changeante ne saurait être le support de l'immuable
Idée. Mais pour le Père de l'Eglise, ce support est Dieu, tandis que
Plotin ajoute encore le principe ou la cause (ama) de l'Intelligence,
et c'est ce principe qu'il appelle Dieu (1. 7).

La suite du chapitre concerne la relation de ce Dieu à chacun de

nous : Dieu tie se divise pas, puisqu'il demeure en lui-même : étranger
à l'espace, il apparaît quand même comme un autre lui-même (oîov
âXAov aÙTÓv) en tous ceux qui sont capables de le recevoir.

Plotin aborde donc ici, à son niveau le plus élevé, la question de
la participation. Il enseigne que la pluralité participe de Dieu,
pendant que Dieu demeure un et transcendant. Dieu est présent partout,
alors qu'il ne cesse d'être en lui-même 2. Ce paradoxe de la participation,

que Platon a cerné dans le Parmenide, donnera lieu à des dévelop-

1 Sur l'attitude de Plotin à l'égard du corps, lire A. H. Armstrong : The
Cambridge History, p. 229.

2 Cf. IV, 9 (8), 5-



I70 FERNAND BRUNNER

pements doctrinaux chez Jamblique et chez Proclus : en toute réahté
transcendante, il faudra distinguer l'aspect d'imparticipation, c'est-
à-dire de permanence en soi, et l'aspect de participation, c'est-à-dire
de communication de soi. Plotin, qui d'ailleurs n'use pas ici du mot
« participation », propose un exemple : dans un cercle, le centre reste
en lui-même, alors que tous les points de la circonférence le contiennent
et que tous les rayons se terminent à lui (1. 10-12) ». Le philosophe
conclut qu'il y a en nous un centre de cette sorte, « que nous touchons,
auquel nous sommes unis et suspendus ». Pour trouver notre fondement

en lui, il suffit de nous tourner vers lui (auweóeiv èKeî). Ce

verbe rappeUe le mot veûatç employé au chapitre précédent, ligne 26,
quand l'auteur condamnait l'inclination pour le corps. L'âme, en effet,
est située dans une position intermédiaire, entre le corps d'un côté
et l'Intelligence de l'autre, comme le chapitre 7, vers la fin, nous Ta
appris. Mais ici l'âme, vers le haut, se rapporte non seulement à

l'Intelligence, mais encore au principe et à la cause de l'Intelligence,
l'Un ou Dieu, qui est en elle, puisque l'Intelligence y est aussi.

Chapitre 12

Le traité arrive maintenant à son terme, et Plotin peut reprendre
la question sur laquelle s'ouvre le chapitre 1. Il le fait sous la forme
suivante : comment se peut-U que nous ne percevions pas les hypostases

qui sont en nous et que nous exercions si peu, ou même pas du
tout, les activités qui leur correspondent La réponse qu'il donne
ici recouvre celle qu'il avançait au chapitre i, mais alors qu'il évoquait
la descente des âmes dans les corps et l'aveuglement qui s'ensuit,
maintenant il invite l'âme à revenir vers le haut en se détournant des

corps, « à moins de nécessité »2. Le philosophe a rappelé à Tâme sa
vraie nature et son origine ; il lui a montré les relations qu'elle entretient

avec les hypostases divines : elle sait qu'eUe est de même nature
que l'Ame universeUe et qu'il lui est possible de rechercher l'Intelligence

et Dieu, parce qu'elle est faite pour se tourner vers eux et pour
s'unir à eux.

De la ligne 3 à la ligne 13, Plotin indique comment nous pouvons
percevoir les activités qui sont en nous ; à partir de la ligne 13, il
termine sur une comparaison.

1 " Qaitep Kaì tò Kevrpov èq>' éauToO èariv, ëxei oè Kaì eKaarov tûiv èv tCù
kûkXuj anuelov èv aùTiîi, Kaì ai TPauucù tò i'òiov irpoaqpépouai npoç toûto. Les
traducteurs ne comprennent pas tous ce passage de la même façon. Voici, par
exemple, la traduction de Harder : So wie auch der Kreismittelpunkt für sich
ist und doch jeder Radius des Kreises einen Punkt in jenem liegen hat zu dem
dann die Linien das Individuelle hinzufügen.

2 Cf. I, 4 (46), 16.



«DES TROIS HYPOSTASES PRINCIPIELLES » I7I

L'activité des hypostases en nous ne cesse point, exphque-t-U,
mais nous pouvons très bien ne rien savoir d'elle. Car ce qui se passe
dans une partie de Tâme peut échapper à l'âme entière, c'est-à-dire
au « nous » ou au « je » percevant. L'être conscient en nous, c'est
Tâme totale et non sa partie ». Autrement dit, l'intériorité profonde
de Tâme échappe à l'âme tant que celle-ci ne s'est pas reconnue en cette
partie supérieure d'eUe-même, où vivent les hypostases suprêmes.
Pour que Tâme ait conscience de l'activité continueUe des hypostases
en eUe, il faut qu'eUe se tourne vers l'intérieur en un mouvement
d'attention transformante2.

Plotin iUustre cette recherche par l'image émouvante d'un homme
qui écoute et dont l'oreille trie entre les sons qui l'entourent pour
découvrir la voix qu'il désire entendre. Nous retrouvons dans cette
comparaison la simpUcité psychologique et la vérité humaine que nous
observions à propos d'une comparaison du chapitre i ; mais la voix
que cet homme attend n'est pas de ce monde : elle est au-delà de tous
les sons possibles. Ainsi l'expérience humaine se continue dans l'expérience

métaphysique : au-delà de l'audition sensible, mais à l'exemple
de celle-ci, l'âme se tient pure et prête pour l'audition des «voix d'en
haut ».

Le traité ne s'achève pas sur un concept ni sur un raisonnement,
mais sur cette note de sensibilité humaine et religieuse. Le plotinisme,
dans lequel on n'a voulu voir souvent qu'une théologie impersonnelle,
révèle ici sa vraie dimension. Sans doute les voix d'en haut ne nous
appellent-eUes pas à proprement parler : il leur suffit de se faire
entendre pour exercer leur attrait. Mais l'attrait est une forme d'appel.
L'Un plotinien est le Bien, objet de l'appétit spirituel, source première
et fin dernière. L'Un nous appelle sans doute d'une manière impersonnelle

par le seul attrait de sa perfection. Mais l'impersonnalité de l'Un
est le symbole de la transcendance du divin par rapport à l'homme et
le fondement de la phase finale de la vie religieuse personnelle, ceUe

du dépouillement. Ces voix, qui ne parlent à aucun être, parlent à
Tâme avec plus de force que ceUes qui s'adresseraient à elle ; ces voix
ne s'adressent pas à l'homme, afin que l'homme dépasse l'homme 3.

i Cf. IV, 8 (6), 8 ; IV, 9 (8), 2.
2 Cf. Pierre Hadot : Plotin ou la simplicité du regard, Paris, 1963, p. 28-33 '•

J. M. Rist : Plotinus, p. 146-150 ; A. H. Armstrong : The Cambridge History,
p. 223-226.

3 Sur la nature de l'union mystique chez Plotin, voir J. M. Rist, loc. cit.,
ch. 16, p. 213 et suiv. ; A. H. Armstrong : The Cambridge History, p. 262-263 ;

Joseph Moreau : Plotin ou la gloire de la philosophie antique, Paris, 1970,
p. 195 et suiv. La question est de savoir si l'âme, finalement, ne fait plus qu'un
avec les hypostases suprêmes ou si elle se distingue encore des principes dont
elle a reconnu l'être et l'opération en elle. Rist pense qu'il s'agit d'union et non
pas d'unité, Armstrong, qu'il s'agit d'un mysticisme théiste et non pas moniste,
et Moreau, que l'âme « n'est pas déliée de sa radicale dépendance ».



172 FERNAND BRUNNER

Il est vrai, certes, que Plotin a cherché, dans la théorie, le salut
que le néoplatonisme a cherché plus tard dans la théurgie. Mais cette
théorie tient déjà de la théurgie dans la mesure où eUe use de toutes
les ressources de la pensée — le raisonnement et l'image — pour mettre
Tâme en rapport avec le divin et obtenir sa transformation en lui.
Ce faisant, l'homme n'attend pas son salut de soi : il ne fait que se

mettre en état d'écoute. Le salut lui vient des Voix qui se font entendre.

Fernand Brunner

Extrait des publications de F. Brunner

I

La Source de Vie, Livre III, par Ibn Gabirol (Avicembron), traduction, introduc¬
tion et notes, Paris, Vrin, 1950.

Platonisme et aristotélisme. Ea critique d'Ibn Gabirol par saint Thomas d'Aquin,
Louvain, Paris, Nauwelaerts, 1965 (Chaire Cardinal Mercier, 1963, 2).

Maître Eckhart, Paris, Seghers, 1969 (Philosophes de tous les temps, 59).

II
Le conflit des tendances platoniciennes et aristotéliciennes au moyen âge, dans

Revue de théologie et de philosophie, 1955, p. 179-192.
La doctrine de la matière chez Avicébron, dans Revue de théologie et de philosophie,

1956, p. 261-279.
Etudes sur le sens et la structure des systèmes réalistes. Ibn Gabirol. L'Ecole de

Chartres, dans Cahiers de civilisation médiévale, t. I, 1958, p. 295-317.
Creatio numerorum rerum est creatio, dans Mélanges René Crozet, Poitiers, Société

d'Etudes médiévales, 1969, t. II, p. 719-725.
Deus forma essendi, dans Entretiens sur la Renaissance du 12e siècle, Paris, La

Haye, Mouton, 1968, p. 85-116.

Maître Eckhart philosophe, dans Filosofia, t. 29, suppl. au fase. IV, 1968, p. 653-
662.

Maître Eckhart et le mysticisme spéculatif, dans Revue de théologie et de philosophie,
197°. P- i-ii.

L'analogie chez Maître Eckhart, dans Freiburger Zeitschrift für Philosophie und
Theologie, t. 16, 1969, p. 333-349-

Sur la philosophie d'Ibn Gabirol. A propos d'un ouvrage récent, dans Revue des
Etudes juives, t. 128, 1969, p. 317-337.

Théorie et pratique dans l'évolution de la pensée occidentale, dans Revue de théologie
et de philosophie, 1971, p. 172-180.

Histoire de la philosophie et philosophie, dans Revue de théologie et de philosophie,
I972. P- 305-3I9-

Création et émanation. Fragment de philosophie comparée, à paraître dans Studia
philosophica.


	Le premier traité de la cinquième "ennéade" : "des trois hypostases principielle"

