Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1973)

Heft: 2

Artikel: La doctrine de I'ame dans le néoplatonisme de Plotin a Proclus
Autor: Dorrie, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381011

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA DOCTRINE DE L’AME
DANS LE NEOPLATONISME
DE PLOTIN A PROCLUS

A 1. Si un ordinateur électronique nous indiquait avec précision
le théme qui, chez les néoplatoniciens, occupe le plus grand nombre
de pages et de mots, il nous signalerait un terme qui lui est peu
familier sans doute : I’Ame. Cette comparaison quantitative nous
ferait connaitre I’ampleur considérable de la discussion relative a
I’Ame, a la yuxy, avant et aprés Plotin.

Il est vrai que, dans la théorie platonicienne, I’ame ne joue jamais
le réle principal. Les mots « Etre », « Essence », « Intelligence », dési-
gnent le point culminant de tous les systémes platoniciens et, depuis
Plotin, on se demande en outre s’il y a un X, une divinité vmepovaiog,
un hyperétant au-dela de I’Etre et de I'Intelligence. Dans ces hauteurs
de la métaphysique, au-dessus du cosmos et du monde sensible, il n’y
a pas lieu de faire appel a 1’dme. Du reste, nous ne connaissons aucun
philosophe qui ait tenté d’attribuer a 1'ame des fonctions qui s’éten-
draient au-dela du monde ; une telle tentative et été hérétique. On
a reproché a Plutarque d’étre tombé dans cette erreur: selon cer-
tains critiques sévéres, il aurait commis une confusion dans ce
domaine. Nous n’oserons pas trancher ce débat, mais nous pouvons
remarquer que la limite que I'dme ne surpassera jamais a été bien
fixée : ’ame n’a rien a faire avec ’hypostase qui est au-dessus d’elle.
Dans son traité contre les gnostiques, Plotin a souligné a plusieurs
reprises le fait que les hypostases ne se mélent pas et ne se recouvrent
pas. Telle est I'unique limite que I’on puisse indiquer: I’Ame, deuxiéme
hypostase aprés 'Un et 1’Etre 1, ne peut nullement se confondre avec

 On a pris I'habitude de parler des trois hypostases néoplatoniciennes :
1’Un, I’Etre et ’Ame. Mais cette terminologie méconnait le fait essentiel ; I'Un
se réalise intégralement d’abord dans I'Etre, ensuite, & travers I’Etre, dans
I’Ame. Porphyre (Sent. 33) use de la terminologie correcte quand il signale les
deux hypostases parfaites dans lesquelles I'Un se reproduit totalement, tandis
qu’au-dessous de I’Ame, et a travers elle, il existe, pour un temps seulement,
un nombre infini d’hypostases incomplétes. L'Un se manifeste dans chaque
unité, par exemple dans le mot, le nombre, la ligne, I'individu. Mais ces mani-
festations imparfaites — Umoovdoerg dTehelc — ne font qu’exister ; elles ne sont
pas. Il est vrai qu’il y a trois degrés au-dela du monde ; mais il n’y a que deux
hypostases, I'Un étant au-dela de la réalisation.



L’AME DANS LE NEOPLATONISME 117

eux. Mais, sous les autres rapports, il faut dire — et on 1'a souvent
dit — que 'ame est tout. Cette affirmation peut paraitre étonnante.
Un platonicien en donnerait tout de suite une explication qui ne nous
étonnerait pas moins. Il dirait qu’au-dessous de 1’ame, il n'y a rien :
il n'y a que la matiére sans formes ni qualités, car la matiére ne com-
mence a étre qu’en recevant la forme et la qualité, ce qui n’est possible
que par I’dme. L’ame est donc la raison et la cause de I'existence de
tout ce qui est. Bien plus : c’est 1’dme qui existe dans I’étre particulier
dont elle a produit I'existence.

2. Voila qui est sans doute obscur, mais j'use, comme je 'ai dit,
du langage des platoniciens. Le platonisme était un systéme clos, et
de tels systémes produisent presque toujours un langage qui n’est
clair et compréhensible que pour les initiés. Pour ceux qui ne la par-
tagent pas, une doctrine devient vite un ésotérisme auquel ils n’ont
pas accés : on pourrait en citer des exemples trés modernes. En tout
cas, les platoniciens ont élevé autour d’eux, sans le vouloir, une bar-
riere de langage assez haute.

Pour faire comprendre la systématisation que le platonisme a
apportée au probléme de I'dme?, je choisis d’employer la méthode
historique, car le systéme platonicien ne s’explique plus par lui-
méme. Les adversaires de la méthode historique devraient au moins
en accepter la défense suivante, la plus modeste qui soit : en retragant
la genése et les étapes historiques d’un systéme devenu trop compli-
qué, on arrive aisément a le débrouiller, a le déméler et finalement a
le comprendre. Un peu d’histoire sera donc utile pour démolir cette
barriére du langage, qui, autrement, demeurerait insurmontable.

Les penseurs de la Gréce primitive admettaient que c’est 'dme
qui est la cause de la vie. On avait la certitude qu'un mourant rend
son Ame — sa yuxy — avec son dernier souffle. Les peintres, en parti-
culier ceux des vases attiques, représentaient une toute petite figure,
un eidwlov, qui abandonnait le mourant par la bouche. Cette concep-
tion présente une grande ressemblance avec les théses fondamentales
de la psychologie moderne selon laquelle 1) I’ame est en principe
individuelle, 2) ’ame est la somme des fonctions biologiques.

La premiére thése — l'individualité de 'Ame — Platon 1'altérera
de fagon profonde. La deuxiéme n’a pas, chez les penseurs primitifs,
le méme sens que pour nous. Qu’est-ce en effet que la vie ? Pour la

1 A I'époque du moyen platonisme déja, c’est-a-dire du Ier au IIIe siécle,
on s’est efforcé d’'une maniére remarquable d’aboutir & cette systématisation.
La solution proposée par Plutarque de Chéronée a été longtemps l'objet des
discussions. Mais comme dans plusieurs autres domaines, ce furent Plotin et
Porphyre qui trouveérent les formules longtemps recherchées. Le probléme de
savoir quelle est la fonction de I’ame dans l'univers avait préoccupé tous les
platonisants avant leur époque.



118 HEINRICH DORRIE

médecine moderne, la vie est définie par les processus biologiques
observables dans les plantes, dans les animaux et chez I'homme.
Mais cette définition biologique ne correspond pas a la fagon dont on
se représentait la vie dans ’antiquité. La définition des anciens était
beaucoup plus simple : on attribuait la qualité de vivant a tout étre
capable d’effectuer des mouvements spontanés.

On admettait donc une opposition rigoureuse entre les mouve-
ments provoqués de fagon mécanique et les mouvements spontanés.
Seuls les éuyuxo possédaient la spontanéité. Il fallait donc poser
I’existence d'une puissance motrice universelle * qui déclenche les
mouvements spontanés, et chercher I'dapxn xwvijoewg, c’est-a-dire la
puissance ou la force capable de se mettre soi-méme en mouvement :
16 abtd kivodv. Cela permet de mieux comprendre le passage fonda-
mental du Phédre (245 C) sur I'étre qui se meut lui-méme. Clest
pourquoi on n’attribuait aux plantes ni vie ni 4me : on ne reconnais-
sait pas les signes de la vie dans la croissance des végétaux, dans les
fleurs et les fruits. C’est la biologie moderne qui a découvert que la
cellule vivante est la base de toute vie organique. Les anciens étaient
loin de savoir cela. Mais, en conformité avec leur définition de la vie,
ils admettaient une autre catégorie d’étres vivants : les astres, dont
le mouvement régulier, harmonieux et spontané n’est pas provoqué
ou déclenché par une cause extérieure. Nous venons de franchir une
premiére étape en reconnaissant que 1’dme — ou les dmes — se réa-
lisent 4 divers niveaux, au niveau terrestre et au niveau céleste.

3. Deuxiéme étape: il y a une parenté entre toutes les dmes,
pourvu que le Logos les remplisse. Qu’est-ce que le Logos ? Ce
n’est pas seulement la raison au sens théorique, c’est en méme temps le
pouvoir actif de répandre le Logos, de rationaliser ce qui n’est pas
encore raisonnable. Bergson a parlé d’élan vital; on pourrait tra-
duire le mot Logos par élan rationnel. Le Logos n’est pas quelque
chose qu’on posséde, c’est quelque chose qu’il faut réaliser. On
observe ici une relation étroite entre le platonisme et le stoicisme :
malgré les différences qui séparent les deux systémes, leurs adeptes
s’accordaient pour affirmer que le Logos était un principe actif,
positif et créateur.

I On n’a jamais admis une pluralité de puissances motrices ; c’est un fait
qui n’a pas été suffisamment étudié. Le polythéisme, qui finit par attribuer a
chaque divinité une puissance propre, n’a pas influencé les recherches sur la
cause du mouvement. Il est vrai qu'on admet d’ordinaire une pluralité de
démons, ce qui constitue un reflet remarquable du polythéisme ; mais on ima-
gine toujours une cause unique du mouvement, racine commune de tous les
mouvements, exercant un pouvoir général et absolu.



L’AME DANS LE NEOPLATONISME 119

4. C’est Platon qui a mis en évidence la thése que toutes les ames
raisonnables ou logiques (hoyikai yuxaf) sont apparentées et semblables.
I1 en a donné deux preuves bien différentes. La premiére est d’ordre
épistémologique : sur le plan des mathématiques, 1'individualité dis-
parait ; chacun doit reconnaitre que les régles de I'arithmétique et de
la géométrie sont vraies et immuables ; tous les hommes y accédent
de la méme fagon. Méme un esclave qui ignore les lettres et les matheé-
matiques, comprend, explique et démontre le théoréme de Pythagore,
comme l'expérience dont Platon fait état dans le Ménon le fait voir.
Platon en conclut que les mathématiques, et avec elles tous les
autres objets qu’on peut appréhender par le Logos, existent non pas
dans I'imagination individuelle de celui qui les comprend, mais au-dela
de l'individualité. Leur existence est telle que chaque ame indivi-
duelle peut en participer, et plus elle en participe, plus elle augmente
sa puissance logique. Le Logos est actif et chaque dme qui en parti-
cipe devient semblable & lui: épowdtar. On parle beaucoup aujour-
d’hui de la participation. Voila la solution proposée par Platon.

5. Platon exige donc que chacun réalise la parenté innée qu’il
posséde avec le Logos. D’un autre c6té, Platon montre, dans le
Timée 1, comment et par quelle voie le Logos descend dans le monde
sensible : c’est la preuve physique. Le Démiurge, le Créateur, a crééz
I'’Ame de l'univers. Par cet acte3, il réalise son intention dans le
monde, et en méme temps, on peut le dire, il se réalise lui-méme dans
le monde. Le créateur étant bon, son intention, son téhoc est de
réaliser dans ce monde le bien, I’harmonie, la vertu. Mais ne pouvant
créer que des étres éternels comme lui-méme, il confie a des dieux
subalternes la tache de créer des étres dont la durée de vie soit limitée.
Ces dieux, fils du Démiurge, créent donc les hommes, étres mortels,
et implantent en chacun d’eux une particule de ’Ame universelle.
En mourant, ’homme rendra son Ame a I’Ame universelle. Cette
double création doit étre considérée évidemment comme une méta-
phore grandiose et on a eu raison de classer le récit du Tumée parmi

r Cf. 27 C- 34 A. Ce passage deviendra le noyau du platonisme.

2 Xénocrate déja n’admettait pas que la création ait eu lieu dans le temps ;
selon lui, Platon aurait présenté la création comme un processus historique
pour des raisons didactiques. Cette opinion était partagée par la plupart des
platonisants. Seul Aristote la ridiculisait et demandait qu’on prit le Timée au
sens littéral. Cette interprétation prévalut pendant la premiére phase du moyen
platonisme ; elle fut partagée par Cicéron et par Philon d’Alexandrie. Plus
tard, la majorité des platonisants se prononga en faveur de la thése opposée, et
il n’y eut plus que Plutarque de Chéronée et certains Péres de I'Eglise, comme
Eusébe, pour soutenir la thése de la création temporelle.

3 Etait-ce vraiment un «acte» ? Les platoniciens de I’époque précédente
auraient préféré remplacer ce mot par celui d’« énergie ». Voir la note précé-
dente.



120 HEINRICH DORRIE

les mythes. Mais ce mythe permet d’interpréter de fagon précise
I'opinion de Platon : en principe, 'dme n’est ni individuelle ni ter-
restre. Nous avons tort de ne la concevoir qu’a travers ses manifesta-
tions dans le monde sensible. Son vrai caractére, son essence véri-
table, se réveéle seulement quand elle abandonne le corps qu’elle a
vivifié.

6. Nous venons de constater que I'dme se réalise sur deux plans.
Le plan terrestre, c’est le séjour de I’ame dans le corps, la réalisation
individuelle et particuliére. Mais quand 1’ame rejoint son point de
départ, I’Ame du monde, elle se réalise au plan céleste, dans I'universa-
lité. Bref, la doctrine de Platon prépare déja la thése de la double
existence de I’ame, ou mieux de son double séjour, ce que Jamblique
appellera plus tard la dm\j xatdoracic. C'est une expression précise,
peut-étre empruntée au thédtre : le régisseur assigne a chaque membre
du cheeur la place ot il jouera son role. L’homme en tant qu’individu
n’a qu'une seule place pour exercer son activité; I’Ame en a deux.

B 1. Cela dit, la barriére élevée par le langage platonicien semble
déja moins infranchissable et les paroles un peu choquantes de tout
a 'heure prennent un sens. En effet, I’Ame universelle contient tout
P'univers en soi: la matiére ne se réalisant jamais par elle-méme,
c’est I'ame qui réalise tout en conférant sens, ordre et harmonie a la
création. On comprend ainsi qu’au-dessous de 1'dme il n’est rien,
puisque, selon les platoniciens, la matiére n’est jamais quelque chose
et qu’au-dessous de 1'ame il n'y a pas d’autre plan de réalisation.
La théorie platonicienne conduit nécessairement a reconnaitre que
seule 'ame est capable de se réaliser. Elle seule est active ; elle seule
est source de mouvement, m xivijoews. On ne saurait imaginer un
autre principe, au-dessous de 1'Ame, qui soit capable d’une quel-
conque réalisation. Aux deux axiomes que nous venons de formuler,
il faut donc ajouter une précision supplémentaire : pour exercer ses
activités, I’ame peut bien occuper deux places (dim\iy kardoraocic), mais
il est impossible qu’il y ait pour elle d’autres places et d’autres genres
d’activité. Je propose d’appeler cette loi le dogme de I'exclusion ; il
exige qu'aucune solution ou proposition supplémentaire ne puisse
étre admise. On en trouve I'expression admirablement serrée dans les
Sentences de Porphyre : le nombre des réalisations parfaites est limité
4 deux (Vmoordoeg Téhern I). Ces deux principes ou mieux ces deux
hypostases parfaites sont 1'Intelligence et 1’Ame. Les réalisations
imparfaites sont limitées elles aussi, non quant & leur nombre, mais
quant a leurs modalités : ce sont uniquement les d4mes individuelles
ou particuliéres (uepixai wuxaf), qui réalisent en partie et incompléte-

r Cf. p. 116, note 1.



L'AME DANS LE NEOPLATONISME 193

ment ce qui est préformé et préexiste dans I’Ame universelle. Celle-ci
embrasse tout, ce qui s’est réalisé dans le passé et ce qui se réalisera
dans l’avenir.

2. Les observations que je viens de faire ne se rapportent pas
seulement 2 la doctrine de Platon : la plupart des platoniciens, Plotin
y compris et son école, partageaient ces opinions et leurs conséquences.
De ce point de vue, le platonisme était stable : on s’appuyait sur la
thése énoncée dans le Timée 1, en la combinant avec le passage fon-
damental du Phédre 2. On était convaincu aussi que la définition de
I’ame, proposée par Xénocrate, énoncait la méme théorie. Selon ce
dernier, I’ame serait un nombre qui se meut soi-méme, c’est-a-dire
une harmonie arithmétique et en méme temps un principe de mou-
vement.

Cette doctrine de I’dme est bien différente de la conception chré-
tienne qui met I'accent sur l'individualité de I’ame. Il est vrai qu’Ori-
géne admettait encore la palingénésie, c’est-a-dire le fait qu'une ame
s’incarne successivement en plusieurs corps. Mais cette doctrine fut
bientdt abandonnée : la métempsychose était incompatible avec la
responsabilité individuelle ; de plus, la rédemption impliquait que
c’était 'ame individuelle qui méritait d’étre sauvée. Platoniciens et
chrétiens semblaient s’accorder sur I'immortalité de ’Ame. Mais ils
n’étaient d’accord que sur le mot. Selon les platoniciens, en effet,
I’dme est essentiellement supra-individuelle et c’est pourquoi elle est
immortelle : aprés la mort, elle subsiste dans I’Ame universelle. Pour
eux, ce serait pur blasphé¢me de s’imaginer que l'individualité survive
a l'individu. Le christianisme, au contraire, regarde ’ame comme
individuelle et n’admet pas l’existence d’'une Ame universelle : dans
la damnation et dans la grace, les ames conservent leur individualité
et continuent a représenter ’'homme qui était jadis vivant. Voila
donc deux interprétations bien différentes du terme « immortalité ».
La divergence entre les deux doctrines ne concerne pas la question
de I'immortalité en soi, mais la modalité de celle-ci: la survivance
est-elle individuelle ou non ?

Pourquoi les problémes relatifs a 1’dme soulévent-ils un tel inté-
rét ? Cela provient, 2 mon avis, de quatre causes principales :

r Cf. p. 119, note I.

2 Dans le récit mythique du Phédre, 248 A et suiv., Platon laisse entrevoir
la double fonction des dmes individuelles selon les deux endroits qui leur sont
familiers : ou bien 1’ame accompagne les dieux quand ils font leur tour circu-
laire du ciel ; ou bien, a4 cause de sa faiblesse, elle descend dans le monde sen-
sible. L’dme déchue doit illuminer ce monde par la philosophie qui lui est
innée ; si elle accomplit ce devoir, elle mérite de regagner sa vraie nature. Ce
passage est la source de toute eschatologie platonicienne.



I22 HEINRICH DORRIE

1) L’dme étant le principe du mouvement, en général comme en
particulier, elle renferme toute causalité, qu’il s’agisse d'une action
universelle ou d'une action particuliére. Etant donné les deux places
qu’elle occupe, I'inférieure et la supérieure, I'ame est en méme temps
un phénomene physique et un phénoméne métaphysique. Toute
recherche relative a la causalité doit aboutir & ’ame qui a provoqué
ou déclenché tout événement et tout phénomeéne.

2) La deuxiéme cause de cet intérét est d’ordre méthodologique.
La méditation du philosophe va de bas en haut, tandis que la causa-
lité ontologique descend des degrés supérieurs au niveau inférieur.
La démarche du philosophe ressemble donc & une montée ou, mieux,
A une ascension. Autrement dit : tout acte de connaissance a besoin
de I'intermédiaire de I’dme. L’dme n’est pas autonome : I'Intelligence
se reproduit en elle. I1 a donc semblé de bonne méthode d’aller dans
la direction contraire, de partir des observations que 1’on faisait sur
I’ame pour acquérir des connaissance sur l'Intelligible et sur le
domaine du votig. Telle est la méthode préférée de Plotin qui insiste
sur de nombreux détails tirés de la psychologie, de la physique, de
I'optique et de diverses autres sciences, pour éclairer la nature de
I'Intelligible reproduit et représenté dans chacun des phénomeénes
causés par ’ame.

3) La troisidme cause, qui était la plus importante pour Por-
phyre, était presque d’ordre pastoral ; elle était aussi en partie d’ordre
apologétique. Il fallait rassurer ceux qui craignaient pour le salut de
leur ame 1. Il existait en effet, en marge du platonisme, quantité de
croyances, mi-naives, mi-superstitieuses, qui suggéraient par exemple
que l'ame d'un homme pouvait s’incarner dans une béte ou, pis
encore, qu’elle pouvait s’anéantir totalement. Plotin lui-méme
n’avait pas acquis de certitude entiére au sujet de la métempsychose,
dont il ne parle qu’en passant : sa doctrine & ce propos n’est pas
homogene et semble avoir varié. Son disciple Porphyre éprouvait de
grands doutes en cette matiere. En rédigeant son livre sur le retour
de 1'ame, il n’avait pas seulement I'intention de réconforter ses lec-
teurs, mais aussi de se débarrasser par autosuggestion des doutes qui
I’accablaient parfois.

4) La quatriéme cause, étroitement liée a la troisiéme, est d’ordre
mystique. Plotin en est le vivant exemple : il a éprouvé plusieurs fois
I'union mystique ; ses disciples en furent témoins et il a décrit a

1 L’ouvrage de Porphyre traitant de la rédemption de I'dme serait entie-
rement perdu — on n’en connait méme pas son titre grec — si saint Augustin
n’en citait pas de nombreux passages dans La Cité de Dieu, sous le titre : De
regressu animae. Ces citations ont été réunies par J. BIDEzZ : La vie de Porphyre,
Gand - Leipzig, 1913.



L’AME DANS LE NEOPLATONISME 123

plusieurs reprises le miracle et la joie qu’était pour lui I'union avec
le premier principe.

C 1. Avec le mysticisme, un nouvel élément apparait dans le pla-
tonisme. Chez Plotin, il ne joue pas encore de role théorique, mais
ses disciples, Porphyre et surtout Jamblique, lui attribueront une
importance de premier plan. Il faut souligner que la théorie anté-
rieure ne s’accordait pas avec ce nouvel élément qui s’introduisait
brusquement dans les pratiques des platonisants. Certaines hésita-
tions de Porphyre, certaines conclusions assez hardies de Jamblique,
s’expliquent par le fait que les réalités mystiques ne figuraient pas
parmi les réalités logiques qu’on prenait en considération antérieu-
rement.

La difficulté était la suivante. On avait abandonné radicalement
I'opinion ancienne selon laquelle I'’dme peut étre transformée par le
bien ou par le mal. En effet, si le mal peut pénétrer I’ame, celle-ci
perd son caractére d’étre logique. L'un exclut l’autre. Telle est la
raison pour laquelle Porphyre refusait d’admettre qu'un homme
mauvais piit renaitre sous la forme d’un 4ne : son 4me aurait perdu
sa qualité d’étre logique 1. Comme le Logos — y compris le Logos
contenu dans I’dme — ne subit pas de changement et qu’il est tou-
jours identique a lui-méme, la valeur de I’dme ne peut se dégrader.
L’dme ne subit pas d’influence extérieure, elle est amadrc. Mais que
se produit-il dans I’dme au moment de 1'union mystique ? Evidem-
ment, I'ame subit quelque chose. Elle ne subit pas d’émotion, au
sens habituel de ce terme : ce n’est pas un mé6o¢ qui la touche. Mais
en se debarrassant de tout ce qui est accidentel, de tout ce qui ne lui
appartient pas, elle acquiert la faculté de se réunir au principe
supréme ; en un certain sens, elle passe par une amélioration.

Voila ce qui contredit au rigorisme de Porphyre. S’il était vrai
que l'accidentel ne touche pas I’dme, celle-ci ne gagnerait rien en
déposant ce qui est accidentel et ne perdrait rien en se plongeant
dans les voluptés de la vie du siécle. Porphyre qui avait prétendu que
I'ame eétait juxtaposée au corps et qu’il n’y avait nul mélange du
logique avec le matériel, devait maintenant revenir sur sa décision.
Evidemment, il fallait attribuer plus d’attention a4 ce qu’on avait
considéré comme accidentel auparavant ; il fallait bien admettre que
I'accidentel pouvait faciliter ou empécher la montée de 1’ame et son
union avec le premier principe.

En un mot, on avait d’abord envisagé d'une maniére théorique
Iespoir que 1'dme, aprés de nombreuses épreuves, regagne sa patrie

I J’ai essayé de démeéler les divers courants de la discussion acharnée que
provoquait ce probléme dans: Kaiserzeitliche Konlroversen zur Lehve von der
Seelenwanderung, Hermes, 85, 1957, P. 414-435.



124 HEINRICH DORRIE

éternelle. C’est ainsi que Plutarque avait retracé, de préférence dans
ses mythes, le sort de ’dme une fois séparée du corps. Mais, tout a
coup, on se trouvait en face d’expériences vécues ; tout a coup, on
apprenait qu’il y avait une réalité mystique. Les spéculations anté-
rieures paraissaient confirmées par les expériences mystiques de
Plotin, et on ne s’étonne pas que les disciples du philosophe n’en
aient été fort impressionnés. En tout cas, les expériences mystiques
de Plotin inaugurent un nouveau tournant de la doctrine de I’dme.

2. Plotin lui-méme n’a guére développé sur le plan de la théorie
ce qu’il avait vécu. Il se contentait de cultiver la théorie tradition-
nelle de ’dme. Sa propre contribution consiste dans une exactitude
et une précision plus grandes. Il défendait et justifiait en premier
lieu la doctrine de I’exclusion : rien ne peut exister en dehors des
hypostases parfaites. Il est impossible d’attribuer aux Idées une
existence A part I, et il est impossible de concéder aux gnostiques
Iexistence d’une hypostase mauvaise, d'une dme mauvaise qui gite
ce que ’ame véritable fait de bien 2.

Mais l'exemple de 'union mystique donné par Plotin était tres
important, et pour ses disciples il fut décisif. Profondément imbus
de la théorie néoplatonicienne, ils en tirérent les conclusions qui
s’imposaient. Ces conclusions étaient d’autant plus convaincantes
qu’elles s’appuyaient sur certains passages de Platon lui-méme. Bien
que ce dernier n’'envisage pas 1'union mystique, 1l parle, en termes
qu'on peut rapprocher du langage mystique, de la 6ela povia, de
I'enthousiasme que le philosophe éprouve a la vue de la vérité. Plotin
lui-méme n’a pas hésité a identifier son expérience mystique avec la
dewpio de Platon.

Plotin avait éprouvé que son ame devenait de plus en plus légére,
qu’elle quittait son corps et s’élevait au niveau des Intelligibles aprés
avoir déposé tout ce qui est pesant et incompatible avec le lieu
sublime qu’elle atteignait. Tout a coup, I’ame perdait son individua-
lité ; il n’y avait plus ni extérieur ni intérieur ; I’dme s’unissait avec
le premier principe, elle devenait identique & I'Un et se dérobait a
toute relation avec d’autres étres.

C’était évidemment le bonheur complet. Et quoique 1'ame diit
bient6t redescendre et reprendre ses fonctions normales, on était

1 PORPHYRE, dans La vie de Plotin, chap. 17-18, communique a ses lecteurs
des détails bien intéressants. D’abord éléve de Longin, Porphyre était pénétré
de la théorie des platoniciens d’Athénes, opposée a celle de Plotin. Plotin
chargea son disciple préféré, Amélios, d’'instruire Porphyre du parti choisi par
Plotin. Porphyre ne fut admis parmi les disciples initiés qu’aprés avoir formel-
lement abjuré les erreurs athéniennes et avoir reconnu la doctrine de 1’exclu-
sivité en toute sa rigueur.

2 Parmi les Ennéades de PLOTIN, le traité II, 9 est destiné tout spéciale-
ment 3 réfuter les erreurs des gnostiques.



L’AME DANS LE NEOPLATONISME 125

conduit aux conclusions importantes que voici. Si 'dme pouvait
atteindre quelquefois I'union avec le premier principe, c’est qu’elle
avait aussi la possibilité de s'unir totalement et pour toujours avec
1'Un. Il n’était pas seulement question d’approcher de cet enthou-
siasme pendant la vie. Comme toute action et toute passion trans-
forment I’ame, ces expériences mystiques devaient faciliter ou peut-
étre méme garantir la montée future. Il fallait donc des exercices
afin d’6ter tout ce qui pouvait peser sur I’Ame. Plotin avait indiqué
lui-méme que le premier pas vers I'union mystique consistait dans
la purification totale 1. Ses disciples, et Porphyre le premier, com-
prenaient fort bien ce que cela signifiait. La théorie, il est vrai,
excluait que I'dme raisonnable assumat une responsabilité quel-
conque dans les activités peut-étre mauvaises commises par l'in-
dividu. Mais, d’autre part, on ne pouvait nier qu’il y eft des
malfaiteurs. Leur 4dme demeurerait-elle impunie ? Porphyre lui-
méme, qui défendait la thése que 1’Ame raisonnable n’entrait
point en relation avec l'irrationnel, d\oyov, devait avouer que Platon
avait envisagé la punition des ames coupables. Elles s’incarneront
dans des animaux et, dans cet état, elles n’auront plus accés a la
philosophie, ce qui est la pire des punitions. Or, Porphyre affaiblissait
cette menace avec un empressement qui semble caractéristique.
Tout en reconnaissant la légitimité du texte de Platon, il soutenait
pourtant qu'un homme indigne ne renaitrait point sous la forme d'un
ane, mais sous celle d'un homme ressemblant & un 4ne. En tout cas,
une justice transcendante réservait, dans la vie future, la place méri-
tée par chacun. Par une vie méritoire, on pouvait se rapprocher de
I’Un et de I'Intelligible ; par une vie semblable & celle des bétes, on
pouvait s’en éloigner. Il fallait donc prendre ses précautions pour ne
point manquer le but qu’'on s’assignait, celui d’obtenir, dans la vie
future, une place plus proche du Bien intelligible. Tout ce que je
viens d’exposer peut se résumer dans le mot : épofwarc, assimilation,
la évwaig, I'union, I'identité, étant le degré extréme de cette assimila-
tion.

Au risque de me répéter, j'exposerai brievement les convictions
et les doutes de Porphyre au sujet de I’ame dans cette vie et dans
I'au-dela 2.

Considérons d’abord ses convictions. Toute Ame douée de Logos,
donc toute Ame humaine, est ¢dentique a I’Ame du monde. Il ne s’agit
pas d’une participation : I’Ame du monde ne distribue pas une seule
goutte de son essence aux ames individuelles ; toute idée de distri-

* JEAN TROUILLARD (La purification plotinienne, thése complémentaire,
Paris, 1959) a mis magistralement en relief la doctrine de Plotin sur ce point.
2 Les théories et les pratiques de Porphyre concernant I’Ame ont été I’objet
de ma contribution au XIIe. Entretien de la Fondation Hardt, septembre 1965.



126 HEINRICH DORRIE

bution, de partage, est réfutée avec vigueur. L’Ame du monde ne se
partage pas : 1a ou elle est présente, elle I’est entiérement. La preuve
de cet axiome est simple : on ne rencontre jamais d’individu qui
connaisse seulement une partie des nombres, par exemple les nombres
impairs ou les nombres divisibles par trois. Le fait que les nombres
sont présents entiérement et sans exception a chaque individu rai-
sonnable est la preuve que ’Ame du monde — qui est nombre — ne
se dissout ni ne se partage. Cela étant, aucune Ame humaine ne sau-
rait jamais étre anéantie ; identique a I’Ame du monde, elle ne court
pas le risque de perdre son existence. Plotin était persuadé de cet
axiome et Porphyre I’a développé et confirmé A plusieurs reprises.

Mais Porphyre avait un caractére sensible, une humeur instable z.
Malgré le dogme de l'impossibilité pour I’dme de perdre I'existence,
il ne réussit jamais & supprimer ses doutes a ce sujet et, disons-le,
son angoisse. Ce sentiment, qui ne s’appuyait sur aucune preuve,
était irrationnel. La déduction néoplatonicienne menait toujours au
méme résultat : ce qui est raisonnable ne peut étre détruit, parce que
le Logos est éternel. Que de fois Porphyre s’est répété ce message
salutaire ! En vain.

Voici donc ses doutes. Ils ont une origine presque gnostique :
I’ame humaine doit son existence séparée a une sorte de péché ori-
ginel. Pourquoi n’est-elle pas restée au sein du Pére — c’est-a-dire
de ’Ame du monde ? Jamblique a conservé dans son livre mepi yuxiig
une doxographie riche et variée sur le théme mepi Tiv xataywydv évep-
ynudtwy : la question de savoir pourquoi I'dme a été expulsée de la
place qu’elle occupait anciennement auprés du Pére est posée a une
douzaine de philosophes, et la plupart répondent qu’elle a commis
quelque chose de terrible. L’obligation pour 1’ame d’entrer dans un
corps — dans la prison de I’dme — constitue la juste punition de ce
péché originel. Porphyre commence sa biographie de Plotin en remar-
quant que son maitre semblait éprouver de la honte 4 étre emprisonné
dans son corps. On peut douter que ce trait soit vrai de Plotin, mais
il est vrai en tout cas de Porphyre, qui dévoile sa pensée quand il dit :
étre dans la chair, étre collé A ce chétif cadavre, c’est la pire des
condamnations. Fait digne de remarque, une attitude pessimiste, que
I'on retrouve dans la gnose, est en lutte ici avec 1'optimisme platoni-
cien selon lequel ce monde est le meilleur possible et pour qui aucun
étre raisonnable ne peut périr.

Porphyre ne s’est pas prononcé sur la nature du crime qui a
conduit I'dme individuelle & se séparer de I’Ame universelle. Une

! On notera que Porphyre avait été tenté par le suicide. Plotin devina ce
qui se passait dans I’Ame de son disciple préféré et parvint a le retirer du goufire.
Il fut assez sage aussi pour lui proposer de se séparer de lui quelque temps.



L’AME DANS LE NEOPLATONISME 127

seule fois, il laisse entendre * que l'attachement de 1'dme au corps
est un amour perverti et corrompu : 'dme a quitté 'amour chaste
qui la liait au Pére et s’est laissée séduire par l'attrait de la chair ;
liée a la chair, elle méne une vie de prostituée. Voila Porphyre pré-
curseur de Freud : tous les rapports que I’dme entretient avec le
corps, tous ses actes inconscients, sont pure sexualité ; c’est la raison
pour laquelle cette vie apparait a Porphyre comme tout a fait hon-
teuse. Il est permis de supposer que I'hostilité que Porphyre éprouve
a 1’égard du corps s’explique par son refus, sa forte négation de la
sexualité 2. Si I'on voulait en appeler encore une fois & Freud, on
pourrait supposer que Porphyre souffrait d'une névrose qui l’aurait
contraint a cette attitude. Mais laissons cela...

En tout cas, aux yeux de Porphyre, il faut réparer, si c’est pos-
sible, la faute primordiale, la séparation, pepioudc. Car c’est cette
séparation qui a mis en échec I’axiome de l’identité de toutes les
ames avec I’Ame universelle. Chaque émotion, chaque passion accen-
tue la séparation : nous voila isolés par les impressions et dans les
impressions que nous subissons. Mais les mathématiques, et plus
encore la philosophie, rapprochent les individus, annulent les limites
de l'individualité et éloignent I’dme des préoccupations viles et hon-
teuses. Celui qui réussit & réduire les limites qui 1’empéchent de
connaitre I'unanimité qui régne dans le domaine de la philosophie 3
pourra espérer la réintégration de son ame dans ’Ame universelle,
aprés la mort de l'individu. Mais si I'expiation de ses fautes et sa
purification ne sont pas achevées, il pourra espérer au moins que la
place qu’il occupera dans la vie future lui permettra de pratiquer la
philosophie. Ce qu’il doit craindre, c’est que la vie suivante 1’éloigne
de la philosophie. Certes, son dme ne descendra ni dans un corps
d’4ne 4 ni dans celui d'une autre béte, mais le mal est déja assez
grand d’étre condamné a mener la vie d'un homme dont le caractére

1 Cette allusion se trouve chez Némésius d’Emése (de nat. hominis 3,
éd. Matthaei, p. 135): les relations de 'ame au corps sont les mémes que celles
d’une fille séduite a son amant : Homep Epwiong mpog Tov Eppevov.

z Dans la lettre 4 sa femme Marcella (ch. 12), Porphyre observe que le
commencement de tous les maux, c’est le regard jeté sur l'autre sexe: T0
BAémetv mpog TO OfiAu. La séduction commence donc par le premier regard jeté
sur une jeune fille et cette séduction ménera presque nécessairement a la pro-
création d’enfants: ceux qui se livrent & ’amour obligent d’autres dmes a
s’incarner, tandis que les célibataires contribuent a l'interruption du cercle
vicieux qui va d’une naissance a l'autre. Les platonisants vivaient effective-
ment comme des moines et les communautés pythagoriciennes servirent de
modele, & plusieurs égards, a cette vie monastique.

3 Le beau réve : tous les philosophes fraternellement d’accord !

4 Qu’on laisse ici quelques lignes en blanc pour les lecteurs qui voudraient
constater, & propos d’un collégue avec lequel ils sont en désaccord, qu’il y a
des exceptions...



128 HEINRICH DORRIE

est celui d’'un dne. Car cet homme n’aura guére accés A la philoso-
phie et il sera livré, sans possibilité de résistance, aux passions et
particuliérement a la concupiscence.

Sur la base de ces réflexions, Porphyre a établi de nombreuses
regles pour le salut (owmpia) de I’dme, afin d’empécher I'dme de des-
cendre, et de I'aider & monter vers le Pére. En donnant ces conseils
pour le salut de I’ame, Porphyre prétend, preuve a 1’appui, ne rien
dire de nouveau. Les dieux eux-mémes, bienfaiteurs du genre humain,
ont toujours exigé certains rites et certaines pratiques sacrées, parmi
lesquels ceux des mystéres, ayant pour but de conduire les hommes &
leur salut et a leur réintégration dans I'Un et dans le Tout. En consé-
quence, Porphyre, dont les connaissances littéraires étaient admira-
blement étendues, identifie les étapes que I’dme doit parcourir aux
degrés des mystéres 2, empruntant ainsi une terminologie sacrée. Il
souligne en méme temps que le chemin qui conduira ’Ame au salut
est connu de 'humanité depuis longtemps. 11 est hostile & toute révé-
lation nouvelle qui ne saurait étre digne de confiance : s’il y a révé-
lation, elle est aussi éternelle que le Logos lui-méme. Ni la théorie de
I’ame ni I'expérience pratique n’ont pu étre inventées a une date
récente ; au contraire, la philosophie mystique a été enseignée de
tout temps, mais on en a voilé le contenu rationnel par des symboles
pour détourner la curiosité des foules. Les rares témoignages conservés
permettent de constater qu'il existait A ce propos deux points de vue
se complétant : 4) Certains, dont Posidonius, soutenaient que les
cultes, les rites et la philosophie elle-méme étaient inspirés par le
Logos ; cette opinion, appuyée sur des faits historiques et ethnolo-
giques, paraissait justifier certaines pratiques auxquelles invitaient
d’autres auteurs. b) Ceux-ci de leur co6té affirmaient que l'invitation
a I'enthousiasme était en accord avec la doctrine de Platon 3, avec
la tradition philosophique et religieuse et avec le Logos lui-méme qui

t Cf. p. 123. Les vicissitudes d’'un homme transformé en 4ne intéressaient
beaucoup de lecteurs; que 'on songe a l'épitomé de ce roman grec intitulé
Lucius ou I'dne et aux Métamorphoses d’Apulée en latin. Ce n’est pas par hasard
si cet auteur donne a son récit un dénouement mystique : la déesse Isis rend
la figure humaine au pauvre héros et lui donne en méme temps l'illumination
spirituelle par ses mystéres.

2 Dans son traité De Isaac vel anima, qui était a 1’origine une homélie,
saint Ambroise s’est servi du modé¢le fourni par Porphyre: on y distingue nette-
ment les cinq étapes envisagées par le philosophe. Cf. ma contribution : Das
finffach gestufte Mysterium, aux Mélanges en I’honneur de Th. Klauser : Mul-
lus, 1964, p. 79-92.

3 On soutenait aisément cette thése en renvoyant les platonisants au Phédre
(245 A), ot Platon fait I’éloge de la Oefa pavia, au Banquet (210 A), ol Socrate
est initié aux grands mystéres avec 'aide de Diotime, prétresse d’Apollon, ou
a la VIIe Lettre ot il est question du feu qui éclate soudain en illuminant tout
de sa lumiére.



L’AME DANS LE NEOPLATONISME 129

les aurait inspirées. On était donc suffisamment a 1’abri du reproche,
toujours a craindre, d’avoir voulu introduire quelque chose de nouveau.

Déja Plutarque avait établi un parallélisme entre la philosophie
et les pratiques des cultes. Selon lui, le Logos avait laissé sa trace
dans les coutumes sacrées, dans les Aeybueva kol dpupeva, c’est-a-dire
dans le rituel. Le savant, le philosophe, sait redécouvrir le Logos caché.
Porphyre dépasse ce parallélisme en soutenant 1’identité de la philo-
sophie et de la religion.

Ces deux penseurs sont pénétrés de théologie mystique ; ils consi-
dérent toute science comme une révélation divine et admettent que
les poetes et les sages anciens ont caché la philosophie mystique dans
leurs écrits et leurs déclarations. Que I'on prenne par exemple le petit
écrit intitulé De vita et poesi Homeri, di a quelqu’un de I'entourage
de Porphyre ou peut-étre a Porphyre lui-méme : 'auteur de ce traité
cite des centaines de vers pour prouver qu'Homeére connaissait et
évoquait toute la doctrine néoplatonicienne, y compris la métaphy-
sique, les hypostases, etc. Bref, le platonisme postplotinien portait a
son achévement une conception universelle et moniste se résumant
dans cette formule : il n’y a que la théologie. Tout détail du monde
présent et tout détail du passé confessent et professent la primauté
de la théologie. Seuls les aveugles peuvent nier 1'évidence qui se livre
aux voyants.

Cette doctrine, d’ailleurs, a trompé beaucoup de savants. A
I’époque de I'humanisme et plus encore 4 I’époque du romantisme, il
y eut des lettrés et des philologues pour soutenir que tous les auteurs,
tous les bons auteurs de l'antiquité, étaient imbus d’une théologie
cachée et mystique. Certains cherchaient méme a opposer cette théo-
logie originaire et révélée par le Logos lui-méme a la théologie per-
vertie de 1'Eglise. 1l faut remarquer en effet que toute 1'apologie de
Porphyre contre le christianisme a ressurgi dans les théories de
Creuzer et de Bachofen.

3. Les relations entre Jamblique et Porphyre sont caractérisées
par le sentiment de rivalité qu’éprouvait Jamblique et qu’il n’a
jamais caché. Quand on lit Jamblique, on observe que sa contribution
a la théologie platonicienne développée par Plotin et par Porphyre
est presque nulle. Jamblique a fait son possible pour changer la
terminologie, pour soutenir que Porphyre se trompait ou demeurait
indécis, tandis que lui, Jamblique, apportait la bonne solution. Il est
vrai que Porphyre se contredit parfois ; nous venons de montrer, a
propos d’un cas particulier, pour quelle raison il est revenu sur sa
premiére opinion. Mais quoi qu’il en soit, la polémique souvent assez
malveillante que Jamblique a entreprise contre Porphyre, n’est point
justifiée. Il est évident que Jamblique cache par cette animosité les
nombreux emprunts qu’il a faits & Porphyre.

9



I30 HEINRICH DORRIE

Dans son livre Sur I’dme — mepl yuyijc — Jamblique a exposé les
aspects traditionnels de la doctrine de I’ame. Une bonne partie de
cet ouvrage est conservée dans I’anthologie de Stobée. Nous ignorons
si Jamblique aboutissait & des conclusions qui apportaient des théses
nouvelles, mais c’est peu probable. Cet ouvrage est en premier lieu
une doxographie. Jamblique, qui semble un traditionaliste, a retrace
I’état contemporain de la discussion, et grice a cela son livre est bien
utile.

Mais a travers ses autres écrits et a travers les activités de ses
disciples, un tout autre Jamblique se révéle, le théurge et le magicien.
Dans son livre De mysteriis Aegyptiorum, il nous fait entrevoir les
relations qu’il y a entre la théorie platonicienne et ces pratiques. Au
départ, Porphyre et Jamblique ne sont nullement en désaccord : ils
conviennent tous les deux que le but & atteindre était 1'union mys-
tique. Par conséquent, ’dme doit se débarrasser de toute pesanteur,
afin de pouvoir monter vers sa patrie céleste. Mais I’espace qui sépare
le ciel, ou réside ’Ame de l'univers, et la terre n’est point vide.
D’autres 4mes y descendent et y montent ; il s’y trouve des démons
et des dieux. A-t-on le droit de prier des étres supérieurs d’aider
I’Ame désireuse de monter, et peut-étre de forcer ces étres a inter-
venir ? Peut-on se servir de cette aide pour porter I’Ame a un niveau
cosmique qu’elle n’est pas capable d’atteindre par ses propres forces ?

Le danger qu’il y a a poser ces questions n’échappe i personne :
admettrel’aide de la magie, c’est dévaloriser la philosophie. Le mauvais
philosophe pourrait quand méme gagner le ciel, pourvu qu’il par-
vienne a s’assurer l'aide d'un démon puissant. La doctrine selon
laquelle seul le Logos est susceptible de rapprocher I’ame de son but,
qui est de réintégrer I’Ame du monde, n’est plus convaincante. On
glisse tout & coup vers une magie superstitieuse qui risque de se
substituer a la philosophie et au zéle de ceux qui s’adonnent au
Logos.

Porphyre lui aussi était persuadé qu’il était possible de pratiquer
la magie, mais il déconseillait pourtant de s’en servir. Ses deux argu-
ments principaux étaient les suivants. Les dieux dépassent la portée
de toute pratique magique. Quant aux démons, il est dangereux de
s’adresser & eux ; on les connait trop peu ; il y a parmi eux des démons
méchants qui prennent plaisir & tromper une dme humaine. Il est
étonnant d’observer que ce ne sont point des arguments de caractére
général que Porphyre fait valoir ; le philosophe reléve seulement les
risques qui sont a craindre. Nous constatons ainsi une fois de plus
que le désir eschatologique, le désir de garantir la montée de 1'dme,
était tellement puissant a cette époque, que Porphyre lui aussi mettait
de co6té les scrupules philosophiques qui s'imposaient. Pour lui aussi,
toute voie était légitime, pourvu qu’on ne couriit pas de risque.



L’AME DANS LE NEOPLATONISME 131

Jamblique, de son co6té, défend avec ardeur les pratiques permet-
tant de se procurer le secours d'un ou de plusieurs démons. C’est
précisément dans son livre De mysteriis Aegyptiorum qu’il répond &
Porphyre. Chaque ame, dit-il, a besoin de I'influence puissante d'une
ame plus forte qu’elle. Il renvoie a toute une hiérarchie de héros, de
démons, d’archontes ; il mentionne méme les dieux, qui sans doute
ne peuvent étre forcés a agir, mais qui éprouvent peut-étre I'envie
d’aider I'’dme humaine qui a su se faire remarquer d’eux.

Tout cela n’est pas nouveau : on a pratiqué la magie pendant toute
P'antiquité ; Théocrite et Horace en sont les témoins célébres. Mais
Jamblique le premier montra que la philosophie officielle reconnais-
sait la magie comme légitime. Jamblique, qui n’a apporté qu'une
faible contribution a la théorie, a enrichi considérablement la pra-
tique dans l'ordre de la magie. Il avait suffi de deux générations pour
transformer et pervertir I'expérience mystique de Plotin dans la
pratique magique exercée par Jamblique et ses éléves. Parmi eux, il
y en eut de céleébres, comme le futur empereur Julien qui s’adonnait
a cette discipline. L’école de Jamblique, il est vrai, s’éteignit une
cinquantaine d’années plus tard. N'insistons pas sur 1’échec drama-
tique de I’empereur Julien qui avait appuyé avec énergie les idées de
Jamblique, mais soulignons le fait que Théodose réprima avec vigueur
ce qui restait du paganisme vivant. D’une part, ceux qui croyaient a
la magie ne parvenaient & aucun résultat pratique ; aprés une phase
qui avait suscité beaucoup d’espoirs, ils retombaient dans une période
de léthargie causée par des désillusions trop nombreuses. D’autre
part, il devenait dangereux de pratiquer la magie ; le droit romain
la considérait comme un délit criminel et I'empereur n’hésitait pas a
activer la justice a ce propos.

Les philosophes retournérent dans leurs écoles que ne menagaient
pas encore les mesures des empereurs devenus chrétiens. J’attribue
ce retour a la théorie en premier lieu aux événements politiques qui
durent étouffer les pratiques conseillées par Jamblique. D’ailleurs le
platonisme disparut rapidement des autres villes : seules survécurent
les écoles d’Alexandrie et d’Athénes. Dans le public, le platonisme
ne jouait presque plus aucun rdle : il ne pouvait plus offrir une religion
pour tous et redevint scolaire et scolastique.

D. Proclus fut le dernier & embrasser tout ’héritage du passé. Il
ne sacrifia rien de ce qui faisait partie de cet héritage ; il y mit de
Iordre. Il sut coordonner et subdiviser les données de la tradition.
En conséquence, nous devons a Proclus un abrégé de la doctrine de
I’dme qui pourra servir d’épilogue au théme traité ici. Selon Proclus,
tout I'espace qui s’étend de la périphérie supérieure du ciel a la terre
doit étre considéré comme le domaine de I’dme. L’4me prise en général
est 'hypostase intermédiaire entre le voiig et le monde corporel. Or



132 HEINRICH DORRIE

ce qui est vrai pour la premiére hypostase, le vog, 'est aussi pour la
seconde : ce qui a été produit reste dans le principe qui I’a produit
(uéver). L'univers qui a été produit par ’Ame, reste dans I’Ame. Il
peut en procéder en partie (mpéodog), mais il retournera vers le prin-
cipe qui I'a créé.

Pour Proclus, cet espace, domaine de 1’dme, est divisé en trois
parties selon les trois genres d’étres animés qui I’habitent : 1) les
dieux qui participent totalement & 'Ame du monde; 2) les démons
dont la participation est plus restreinte ; 3) les hommes, dont la par-
ticipation est plus restreinte encore. Voici de quelle maniére Proclus
a tenu compte des hésitations de Porphyre : en soi toutes les ames
sont égales, mais elles différent selon leur faculté de participer a I’Ame
universelle ; la purification philosophique augmentera I'ampleur de
cette participation. Les trois domaines, celui des dieux, des démons
et des hommes, se subdivisent eux-mémes en trois. Ainsi Proclus
répartit dans les trois classes divines tous les dieux dont la mytholo-
gie grecque avait fait mention et qui avaient été 1'objet de culte.
Parmi les démons, Proclus distingue les anges, les démons proprement
dits et les héros. Chaque classe d’étres démoniaques est subordonnée
a une classe de dieux. Ceux-ci font parvenir leurs oracles et leurs
ordres aux hommes par l'intermédiaire de la classe qui leur corres-
pond, celle des anges, des démons ou des héros. Il est admirable que
Proclus ait su mettre de 1'ordre dans ce pandémonium que Jamblique
avait introduit dans la philosophie.

Proclus explique en méme temps les expériences mystiques qui
avaient troublé Porphyre. Seul le semblable peut étre connu par le
semblable. Il faut donc admettre que tous les objets que ’Ame con-
naitra ou peut connaitre préexistent en elle ; ce n'est 1a du reste que
la réciproque de la proposition que j’ai citée plus haut r. Mais 1'Un
qui est au-dela de toute connaissance ne fait pas partie des objets de
la connaissance. L’dme qui s’unira un jour avec I'Un doit cependant
s’y préparer en un certain sens. Elle ne posséde pas I'Un en elle,
comme elle a tous les objets qu’elle connaitra, mais elle est pourvue
d’'une énergie spéciale qui la portera un jour a I'union mystique. Une
certaine nmadela, qui comprend la purification, lui servira a développer
cette énergie relative a 'Un. Nous observons par la encore une fois
comment Proclus tient compte des théories de Jamblique. Mais il est
évident que cette énergie qui permettra un jour de saisir I'Un ne
peut pas s’accroitre par les pratiques recommandées par Jamblique.
Grice a Proclus, le platonisme est sorti définitivement du terrain
dangereux out Jamblique I'avait conduit. HEINRICE DORRIE.

1 Cf. p. 117: « L’Ame est tout » etles explications qui suivent, et aussip. 120:
¢« L'univers engendré par 1'ame reste dans 'ame. »



L’AME DANS LE NEOPLATONISME 133

EXTRAIT DES PUBLICATIONS DE HEINRICH DORRIE

A) Sur le milieu intellectuel du platonisme

Zum Ursprung der neuplatonischen Hypostasenlehre, dans Hermes, t. 82, 1954,
P- 331-342.

Hypostasis, Wort- und Bedeutungsgeschichte, dans Nachrichien der Akad. der
Wissensch. zu Géttingen, 1955, 3, P- 55-93-

Compte rendu de A. J. FESTUGIERE : La »évélation d’Hermés Trismégiste, dans
Gott. Gel. Anz., t. 207, 1955, p. 230-242.

Compte rendu de Ph. MERLAN : From Platonism o Neoplatonism, La Haye,
1953, dans Philosophische Rundschaw, t. 3, 1955, p. 14-25.

Die Frage nach dem Transzendenten im Mittelplatonismus, dans Entretiens de
la Fondation Hardt, 5, 1957, Genéve, 1959, p. 191-242.

Compte rendu de C. ANDRESEN : Logos und Nomos, dans Grnomon, t. 29, 1957,
P- 185-196.

Emanation. Ein unphilosophisches Wort im spdtantiken Denken, dans Parusia.
Festschrift fiir Joh. Hirschberger, Frankfurt, 1965, p. 119-141I.

Die Platonische Theologie des Kelsos in ihrer Auseinandersetzung wmit dev chyist-
lichen Theologie auf Grund von Ovigemes, c. Celsum 7, 42 {f., dans Nachr.
Akad. Wiss. Gétt., 1967, 2, p. 23-55.

Compte rendu d’E. von IvaNka, Plato chvistianus, Einsiedeln, 1964, dans
Theologische Revue, t. 64, 1968, p. 319-32I.

Prapositionen und Metaphysik. Wechselwivkung zweier Prinzipienveihen, dans
Museum Helveticum, t. 26, 1969, Sonderheft fiir W. Theiler, p. 217-228.

Die Epiphanias-Predigt des Gregor von Nazianz (hom. 39) und ihrve geistes-
geschichtliche Bedeutung, dans Kyriakon. Festschrift fir Joh. Quasten,
Miinster, 1970, p. 409-423.

Zum Problem dev Ambivalenz in der antiken Lilevatur, dans Antike und Abend-
land, t. 16, 1970, p. 85-92.

Symbolik und Allegorese im spdtantiken Denken, dans Jahrbuch fiir Friihmittel-
alter-Forschung, t. 2, 1970, p. 3-16.

Der Platonismus dev Kaiserzeit. Ein Forschungsbevicht, dans Studien zum 2.
Jahrh. n. Chy. Festschrift J. Vogt, 1970, 70 p. mss.

Die Erneuerung des Platonismus im 1. Jahvh. v. Chr., dans Le néoplatonisme,
Paris, 1971, p. 17-33.

Was ist « spdtantiker Platonismus» ? dans Theologische Rundschau, t. 36, 1971,
p. 285-302.

Divers aspects de la cosmologie de 70 av. J.-C. a 20 ap. J.-C., dans Revue de
théologie et de philosophie, 1972, p. 400-412.

Une exégése méoplatonicienne du prologue de I’Evangile de saint Jean [Amélius
chez Euseébe, Prép. év. 11, 19, I-4], dans Epektasis. Mélanges patristiques
offerts au Cardinal Jean Daniélou, Paris, 1972, p. 75-87.



I34 HEINRICH DORRIE

B) Sur certains platoniciens
Der Platoniker Eudoros von Alexandria, dans Hermes, t. 79, 1944, P. 25-35.
Ammonios, der Lehrer Plotins, dans Hermes, t. 83, 1955, P. 439-477.

Article Xenocrates dans PAuLY-Wissowa, Real-Enzyklopddie des klass. Altertums,
vol. IX A 2, 1962, p. 1511-1528.

Article Albinos, ibid., Suppl. 12, 1970, p. 14-22.

Die Stellung Plutarchs im Platonismus seiner Zeit, dans Philomathes. Festschrift
fiir Ph. Merlan, La Haye, 1971, p. 36-56. Texte francais dans les Acfes du
VIIiTe Congrés de I’ Association G. Budé, Paris, 1969, p. 519-533.

C) Plotin

Compte rendu de G. HUBER : Das Sein und das Absolute, Basel, 1955, dans
Gnomon, t. 28, 1956, p. 419-426.

Plotin. Philosoph und Theologe. Antrittsvorlesung Miinster. 17. 2. 1962, dans
Die Welt als Geschichle, t. 213, 1963, p. I-12.

Compte rendu de Plotini opera, ¢. 11, edd. P. Henry et H. R. Schwyzer, Paris-
Bruxelles, 1964, dans Gnomon, t. 36, 1964, p. 461-469.

Der Konig. Ein platonisches Schliisselwort, von Plotin wmit neuwem Sinn erfillt,
dans Revue internationale de philosophie, t. 24, 1960, p. 217-235.

Plotino — tradizionalista o innovatore ? Conferenza in occasione del Convegno
Memoriale dedicato a Plotino, Roma, Accademia dei Lincei, parution
imminente.

D) Porphyre

Kontroversen um die Seelenwanderung im Kaiserzeitlichen Platonismus, dans
Heymes, t. 85, 1957, P.- 414-435.

Porphyrios’ Symmikta Zetemata. Ihve Stellung in System und Geschichte des

Neuplatonismus, nebst einem Kommentar zu den Fragmenten, Miinchen,
1959 (Zetemata 20).

Porphyrios als Mittler zwischen Plotin und Augustin, dans Antike und Orient
im Mittelalter, Berlin, 1962, p. 26-47 (Miscellanea Mediaevalia 1) = Plato-
nismus in der Philosophie des Mittelaliers, Wege der Forschung, Meisenheim /
Glan, 1969, p. 410-439 (Wege der Forschung 197).

Das finffach gestufte Mysterium. Der Aufstieg dev Seele bei Porphyrios und Ambro-
sius, dans Mullus, Festschrift fiiv Th. Klauser, Jahrbuch fiiv Antike und
Christentum, Erg. Band I, 1964, p. 79-92.

Die Schuliradition im Mittelplatonismus und Porphyrios, dans Entretiens de la
Fondation Hardt 12, 1965, Genéve, 1966, p. 1-25.

Die Lehre von der Seele (bei Porphyrios), ibid., p. 165-191.

Plusieurs articles qui mériteraient une place dans cette bibliographie sont
sous presse. Ils sont destinés notamment aux Mélanges Blatt, aux Mélanges von
Ivanka, et aux Mélanges Waszink.

Un choix opéré parmi les publications de H. Dérrie relatives au platonisme
paraitra en 1974 sous le titre : Platonica minora.



	La doctrine de l'âme dans le néoplatonisme de Plotin à Proclus

