
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1973)

Heft: 2

Artikel: La doctrine de l'âme dans le néoplatonisme de Plotin à Proclus

Autor: Dörrie, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381011

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DOCTRINE DE L'AME
DANS LE NÉOPLATONISME

DE PLOTIN À PROCLUS

Ai. Si un ordinateur électronique nous indiquait avec précision
le thème qui, chez les néoplatoniciens, occupe le plus grand nombre
de pages et de mots, il nous signalerait un terme qui lui est peu
familier sans doute : l'âme. Cette comparaison quantitative nous
ferait connaître l'ampleur considérable de la discussion relative à
Tâme, à la Mmxfi, avant et après Plotin.

Il est vrai que, dans la théorie platonicienne, l'âme ne joue jamais
le rôle principal. Les mots « Etre », « Essence », « Intelligence »,

désignent le point culminant de tous les systèmes platoniciens et, depuis
Plotin, on se demande en outre s'il y a un X, une divinité ùuepoûoioç,

un hyperétant au-delà de l'Etre et de l'Intelligence. Dans ces hauteurs
de la métaphysique, au-dessus du cosmos et du monde sensible, il n'y
a pas lieu de faire appel à Tâme. Du reste, nous ne connaissons aucun
philosophe qui ait tenté d'attribuer à l'âme des fonctions qui
s'étendraient au-delà du monde ; une telle tentative eût été hérétique. On
a reproché à Plutarque d'être tombé dans cette erreur : selon
certains critiques sévères, il aurait commis une confusion dans ce
domaine. Nous n'oserons pas trancher ce débat, mais nous pouvons
remarquer que la limite que l'âme ne surpassera jamais a été bien
fixée : l'âme n'a rien à faire avec l'hypostase qui est au-dessus d'eUe.
Dans son traité contre les gnostiques, Plotin a souligné à plusieurs
reprises le fait que les hypostases ne se mêlent pas et ne se recouvrent
pas. Telle est l'unique limite que l'on puisse indiquer: l'Ame, deuxième
hypostase après l'Un et l'Etre », ne peut nullement se confondre avec

1 On a pris l'habitude de parler des trois hypostases néoplatoniciennes :

l'Un, l'Etre et l'Ame. Mais cette terminologie méconnaît le fait essentiel ; l'Un
se réalise intégralement d'abord dans l'Etre, ensuite, à travers l'Etre, dans
l'Ame. Porphyre (Sent. 33) use de la terminologie correcte quand il signale les
deux hypostases parfaites dans lesquelles l'Un se reproduit totalement, tandis
qu'au-dessous de l'Ame, et à travers elle, il existe, pour un temps seulement,
un nombre infini d'hypostases incomplètes. L'Un se manifeste dans chaque
unité, par exemple dans le mot, le nombre, la ligne, l'individu. Mais ces
manifestations imparfaites —¦ uitooTaaeic aT€\eîç — ne font qu'exister ; elles ne sont
pas. Il est vrai qu'il y a trois degrés au-delà du monde ; mais il n'y a que deux
hypostases, l'Un étant au-delà de la réalisation.



L'AME DANS LE NEOPLATONISME II7

eux. Mais, sous les autres rapports, il faut dire — et on l'a souvent
dit — que l'âme est tout. Cette affirmation peut paraître étonnante.
Un platonicien en donnerait tout de suite une explication qui ne nous
étonnerait pas moins. Il dirait qu'au-dessous de l'âme, il n'y a rien :

il n'y a que la matière sans formes ni qualités, car la matière ne
commence à être qu'en recevant la forme et la qualité, ce qui n'est possible

que par l'âme. L'âme est donc la raison et la cause de l'existence de

tout ce qui est. Bien plus : c'est l'âme qui existe dans l'être particuher
dont eUe a produit l'existence.

2. Voilà qui est sans doute obscur, mais j'use, comme je l'ai dit,
du langage des platoniciens. Le platonisme était un système clos, et
de tels systèmes produisent presque toujours un langage qui n'est
clair et compréhensible que pour les initiés. Pour ceux qui ne la
partagent pas, une doctrine devient vite un ésotérisme auquel ils n'ont
pas accès : on pourrait en citer des exemples très modernes. En tout
cas, les platoniciens ont élevé autour d'eux, sans le vouloir, une
barrière de langage assez haute.

Pour faire comprendre la systématisation que le platonisme a

apportée au problème de l'âme1, je choisis d'employer la méthode
historique, car le système platonicien ne s'explique plus par lui-
même. Les adversaires de la méthode historique devraient au moins
en accepter la défense suivante, la plus modeste qui soit : en retraçant
la genèse et les étapes historiques d'un système devenu trop compliqué,

on arrive aisément à le débrouiller, à le démêler et finalement à

le comprendre. Un peu d'histoire sera donc utile pour démolir cette
barrière du langage, qui, autrement, demeurerait insurmontable.

Les penseurs de la Grèce primitive admettaient que c'est l'âme
qui est la cause de la vie. On avait la certitude qu'un mourant rend
son âme — sa yvxf} —• avec son dernier souffle. Les peintres, en particuher

ceux des vases attiques, représentaient une toute petite figure,
un eïowAov, qui abandonnait le mourant par la bouche. Cette conception

présente une grande ressemblance avec les thèses fondamentales
de la psychologie moderne selon laquelle i) l'âme est en principe
individuelle, 2) l'âme est la somme des fonctions biologiques.

La première thèse — l'individualité de l'âme — Platon l'altérera
de façon profonde. La deuxième n'a pas, chez les penseurs primitifs,
le même sens que pour nous. Qu'est-ce en effet que la vie Pour la

1 A l'époque du moyen platonisme déjà, c'est-à-dire du Ier au IIIe siècle,
on s'est efforcé d'une manière remarquable d'aboutir à cette systématisation.
La solution proposée par Plutarque de Chéronée a été longtemps l'objet des
discussions. Mais comme dans plusieurs autres domaines, ce furent Plotin et
Porphyre qui trouvèrent les formules longtemps recherchées. Le problème de
savoir quelle est la fonction de l'âme dans l'univers avait préoccupé tous les
platonisants avant leur époque.



Il8 HEINRICH DÖRRIE

médecine moderne, la vie est définie par les processus biologiques
observables dans les plantes, dans les animaux et chez l'homme.
Mais cette définition biologique ne correspond pas à la façon dont on
se représentait la vie dans l'antiquité. La définition des anciens était
beaucoup plus simple : on attribuait la qualité de vivant à tout être
capable d'effectuer des mouvements spontanés.

On admettait donc une opposition rigoureuse entre les mouvements

provoqués de façon mécanique et les mouvements spontanés.
Seuls les €unnixa possédaient la spontanéité. Il faUait donc poser
l'existence d'une puissance motrice universelle » qui déclenche les
mouvements spontanés, et chercher l'àpxr) Kivijaeinc, c'est-à-dire la
puissance ou la force capable de se mettre soi-même en mouvement :

tò au™ KivoOv. Cela permet de mieux comprendre le passage
fondamental du Phèdre (245 C) sur l'être qui se meut lui-même. C'est

pourquoi on n'attribuait aux plantes ni vie ni âme : on ne reconnaissait

pas les signes de la vie dans la croissance des végétaux, dans les
fleurs et les fruits. C'est la biologie moderne qui a découvert que la
cellule vivante est la base de toute vie organique. Les anciens étaient
loin de savoir cela. Mais, en conformité avec leur définition de la vie,
Us admettaient une autre catégorie d'êtres vivants : les astres, dont
le mouvement réguUer, harmonieux et spontané n'est pas provoqué
ou déclenché par une cause extérieure. Nous venons de franchir une
première étape en reconnaissant que Tâme — ou les âmes — se réa-
Usent à divers niveaux, au niveau terrestre et au niveau céleste.

3. Deuxième étape : il y a une parenté entre toutes les âmes,

pourvu que le Logos les remplisse. Qu'est-ce que le Logos Ce

n'est pas seulement la raison au sens théorique, c'est en même temps le

pouvoir actif de répandre le Logos, de rationaliser ce qui n'est pas
encore raisonnable. Bergson a parlé d'élan vital ; on pourrait
traduire le mot Logos par élan rationnel. Le Logos n'est pas quelque
chose qu'on possède, c'est quelque chose qu'il faut réaliser. On
observe ici une relation étroite entre le platonisme et le stoïcisme :

malgré les différences qui séparent les deux systèmes, leurs adeptes
s'accordaient pour affirmer que le Logos était un principe actif,
positif et créateur.

1 On n'a jamais admis une pluralité de puissances motrices ; c'est un fait
qui n'a pas été suffisamment étudié. Le polythéisme, qui finit par attribuer à
chaque divinité une puissance propre, n'a pas influencé les recherches sur la
cause du mouvement. Il est vrai qu'on admet d'ordinaire une pluralité de
démons, ce qui constitue un reflet remarquable du polythéisme ; mais on imagine

toujours une cause unique du mouvement, racine commune de tous les
mouvements, exerçant un pouvoir général et absolu.



LAME DANS LE NEOPLATONISME HO,

4. C'est Platon qui a mis en évidence la thèse que toutes les âmes
raisonnables ou logiques (Xoyikoi u>uxai) sont apparentées et semblables.
Il en a donné deux preuves bien différentes. La première est d'ordre
épistémologique : sur le plan des mathématiques, l'individuahté
disparaît ; chacun doit reconnaître que les règles de l'arithmétique et de
la géométrie sont vraies et immuables ; tous les hommes y accèdent
de la même façon. Même un esclave qui ignore les lettres et les
mathématiques, comprend, exphque et démontre le théorème de Pythagore,
comme l'expérience dont Platon fait état dans le Ménon le fait voir.
Platon en conclut que les mathématiques, et avec elles tous les
autres objets qu'on peut appréhender par le Logos, existent non pas
dans l'imagination individuelle de celui qui les comprend, mais au-delà
de l'individualité. Leur existence est telle que chaque âme individuelle

peut en participer, et plus eUe en participe, plus eUe augmente
sa puissance logique. Le Logos est actif et chaque âme qui en participe

devient semblable à lui : ouoiofrrat. On parle beaucoup aujourd'hui

de la participation. Voua la solution proposée par Platon.

5. Platon exige donc que chacun réalise la parenté innée qu'il
possède avec le Logos. D'un autre côté, Platon montre, dans le
Timée », comment et par quelle voie le Logos descend dans le monde
sensible : c'est la preuve physique. Le Démiurge, le Créateur, a créé2
l'âme de l'univers. Par cet acte 3, il réalise son intention dans le
monde, et en même temps, on peut le dire, il se réalise lui-même dans
le monde. Le créateur étant bon, son intention, son t!\oç est de
réaliser dans ce monde le bien, l'harmonie, la vertu. Mais ne pouvant
créer que des êtres éternels comme lui-même, il confie à des dieux
subalternes la tâche de créer des êtres dont la durée de vie soit Umitée.
Ces dieux, fils du Démiurge, créent donc les hommes, êtres mortels,
et implantent en chacun d'eux une particule de l'Ame universelle.
En mourant, l'homme rendra son âme à l'Ame universelle. Cette
double création doit être considérée évidemment comme une
métaphore grandiose et on a eu raison de classer le récit du Timée parmi

1 Cf. 27 C - 34 A. Ce passage deviendra le noyau du platonisme.
2 Xénocrate déjà n'admettait pas que la création ait eu lieu dans le temps ;

selon lui, Platon aurait présenté la création comme un processus historique
pour des raisons didactiques. Cette opinion était partagée par la plupart des
platonisants. Seul Aristote la ridiculisait et demandait qu'on prît le Timée au
sens littéral. Cette interprétation prévalut pendant la première phase du moyen
platonisme ; elle fut partagée par Cicéron et par Philon d'Alexandrie. Plus
tard, la majorité des platonisants se prononça en faveur de la thèse opposée, et
il n'y eut plus que Plutarque de Chéronée et certains Pères de l'Eglise, comme
Eusèbe, pour soutenir la thèse de la création temporelle.

3 Etait-ce vraiment un « acte » Les platoniciens de l'époque précédente
auraient préféré remplacer ce mot par celui d'« énergie ». Voir la note
précédente.



120 HEINRICH DORRIE

les mythes. Mais ce mythe permet d'interpréter de façon précise
l'opinion de Platon : en principe, Tâme n'est ni individuelle ni
terrestre. Nous avons tort de ne la concevoir qu'à travers ses manifestations

dans le monde sensible. Son vrai caractère, son essence
véritable, se révèle seulement quand elle abandonne le corps qu'elle a
vivifié.

6. Nous venons de constater que l'âme se réaUse sur deux plans.
Le plan terrestre, c'est le séjour de l'âme dans le corps, la réalisation
individuelle et particuUère. Mais quand Tâme rejoint son point de

départ, l'Ame du monde, elle se réalise au plan céleste, dans l'universaUté.

Bref, la doctrine de Platon prépare déjà la thèse de la double
existence de l'âme, ou mieux de son double séjour, ce que Jamblique
appellera plus tard la òmXfj KaTdcrramç. C'est une expression précise,
peut-être empruntée au théâtre : le régisseur assigne à chaque membre
du chœur la place où il jouera son rôle. L'homme en tant qu'individu
n'a qu'une seule place pour exercer son activité ; l'âme en a deux.

B i. Cela dit, la barrière élevée par le langage platonicien semble
déjà moins infranchissable et les paroles un peu choquantes de tout
à l'heure prennent un sens. En effet, l'âme universelle contient tout
l'univers en soi : la matière ne se réahsant jamais par elle-même,
c'est l'âme qui réalise tout en conférant sens, ordre et harmonie à la
création. On comprend ainsi qu'au-dessous de l'âme il n'est rien,
puisque, selon les platoniciens, la matière n'est jamais quelque chose
et qu'au-dessous de Tâme il n'y a pas d'autre plan de réalisation.
La théorie platonicienne conduit nécessairement à reconnaître que
seule l'âme est capable de se réahser. Elle seule est active ; elle seule
est source de mouvement, irnTn Kivriaewc. On ne saurait imaginer un
autre principe, au-dessous de l'âme, qui soit capable d'une
quelconque réalisation. Aux deux axiomes que nous venons de formuler,
il faut donc ajouter une précision supplémentaire : pour exercer ses
activités, Tâme peut bien occuper deux places (òin:A.fj KaTâoramç), mais
U est impossible qu'il y ait pour elle d'autres places et d'autres genres
d'activité. Je propose d'appeler cette loi le dogme de l'exclusion ; il
exige qu'aucune solution ou proposition supplémentaire ne puisse
être admise. On en trouve l'expression admirablement serrée dans les
Sentences de Porphyre : le nombre des réalisations parfaites est hmité
à deux (ÛTtoorâaeiç TÉXeiai "). Ces deux principes ou mieux ces deux
hypostases parfaites sont l'Intelligence et l'Ame. Les réalisations
imparfaites sont limitées elles aussi, non quant à leur nombre, mais
quant à leurs modalités : ce sont uniquement les âmes individueUes
ou particuUères (uepixai ipuxaO* <lui réalisent en partie et incomplète-

1 Cf. p. n6, note i.



L AME DANS LE NEOPLATONISME 121

ment ce qui est préformé et préexiste dans l'Ame universelle. Celle-ci
embrasse tout, ce qui s'est réalisé dans le passé et ce qui se réalisera
dans l'avenir.

2. Les observations que je viens de faire ne se rapportent pas
seulement à la doctrine de Platon : la plupart des platoniciens, Plotin
y compris et son école, partageaient ces opinions et leurs conséquences.
De ce point de vue, le platonisme était stable : on s'appuyait sur la
thèse énoncée dans le Timée », en la combinant avec le passage
fondamental du Phèdre 2. On était convaincu aussi que la définition de
l'âme, proposée par Xénocrate, énonçait la même théorie. Selon ce
dernier, l'âme serait un nombre qui se meut soi-même, c'est-à-dire
une harmonie arithmétique et en même temps un principe de
mouvement.

Cette doctrine de l'âme est bien différente de la conception
chrétienne qui met l'accent sur l'individualité de l'âme. Il est vrai qu'Ori-
gène admettait encore la palingénésie, c'est-à-dire le fait qu'une âme
s'incarne successivement en plusieurs corps. Mais cette doctrine fut
bientôt abandonnée : la métempsychose était incompatible avec la
responsabilité individuelle ; de plus, la rédemption impliquait que
c'était Tâme individuelle qui méritait d'être sauvée. Platoniciens et
chrétiens semblaient s'accorder sur l'immortalité de l'âme. Mais ils
n'étaient d'accord que sur le mot. Selon les platoniciens, en effet,
l'âme est essentiellement supra-individuelle et c'est pourquoi elle est
immortelle : après la mort, elle subsiste dans l'Ame universelle. Pour
eux, ce serait pur blasphème de s'imaginer que l'individualité survive
à l'individu. Le christianisme, au contraire, regarde l'âme comme
individuelle et n'admet pas l'existence d'une Ame universelle : dans
la damnation et dans la grâce, les âmes conservent leur individualité
et continuent à représenter l'homme qui était jadis vivant. Voilà
donc deux interprétations bien différentes du terme «immortalité».
La divergence entre les deux doctrines ne concerne pas la question
de l'immortahté en soi, mais la modahté de celle-ci : la survivance
est-elle individuelle ou non

Pourquoi les problèmes relatifs à Tâme soulèvent-ils un tel intérêt

Cela provient, à mon avis, de quatre causes principales :

1 Cf. p. 119, note 1.
2 Dans le récit mythique du Phèdre, 248 A et suiv., Platon laisse entrevoir

la double fonction des âmes individuelles selon les deux endroits qui leur sont
familiers : ou bien l'âme accompagne les dieux quand ils font leur tour circulaire

du ciel ; ou bien, à cause de sa faiblesse, elle descend dans le monde
sensible. L'âme déchue doit illuminer ce monde par la philosophie qui lui est
innée ; si elle accomplit ce devoir, elle mérite de regagner sa vraie nature. Ce

passage est la source de toute eschatologie platonicienne.



122 HEINRICH DORRIE

i) L'âme étant le principe du mouvement, en général comme en
particuUer, elle renferme toute causalité, qu'il s'agisse d'une action
universelle ou d'une action particulière. Etant donné les deux places
qu'eUe occupe, l'inférieure et la supérieure, l'âme est en même temps
un phénomène physique et un phénomène métaphysique. Toute
recherche relative à la causahté doit aboutir à l'âme qui a provoqué
ou déclenché tout événement et tout phénomène.

2) La deuxième cause de cet intérêt est d'ordre méthodologique.
La méditation du philosophe va de bas en haut, tandis que la causahté

ontologique descend des degrés supérieurs au niveau inférieur.
La démarche du philosophe ressemble donc à une montée ou, mieux,
à une ascension. Autrement dit : tout acte de connaissance a besoin
de l'intermédiaire de l'âme. L'âme n'est pas autonome : l'Intelligence
se reproduit en elle. Il a donc semblé de bonne méthode d'aller dans
la direction contraire, de partir des observations que Ton faisait sur
Tâme pour acquérir des connaissance sur l'IntelUgible et sur le
domaine du voûç. Telle est la méthode préférée de Plotin qui insiste
sur de nombreux détails tirés de la psychologie, de la physique, de

l'optique et de diverses autres sciences, pour éclairer la nature de

l'InteUigible reproduit et représenté dans chacun des phénomènes
causés par l'âme.

3) La troisième cause, qui était la plus importante pour
Porphyre, était presque d'ordre pastoral ; elle était aussi en partie d'ordre
apologétique. Il faUait rassurer ceux qui craignaient pour le salut de
leur âme ». Il existait en effet, en marge du platonisme, quantité de

croyances, mi-naïves, mi-superstitieuses, qui suggéraient par exemple
que l'âme d'un homme pouvait s'incarner dans une bête ou, pis
encore, qu'eUe pouvait s'anéantir totalement. Plotin lui-même
n'avait pas acquis de certitude entière au sujet de la métempsychose,
dont il ne parle qu'en passant : sa doctrine à ce propos n'est pas
homogène et semble avoir varié. Son disciple Porphyre éprouvait de

grands doutes en cette matière. En rédigeant son livre sur le retour
de Tâme, il n'avait pas seulement l'intention de réconforter ses
lecteurs, mais aussi de se débarrasser par autosuggestion des doutes qui
l'accablaient parfois.

4) La quatrième cause, étroitement Uée à la troisième, est d'ordre
mystique. Plotin en est le vivant exemple : il a éprouvé plusieurs fois
l'union mystique ; ses disciples en furent témoins et il a décrit à

1 L'ouvrage de Porphyre traitant de la rédemption de l'âme serait
entièrement perdu — on n'en connaît même pas son titre grec — si saint Augustin
n'en citait pas de nombreux passages dans La Cité de Dieu, sous le titre : De
regressu animae. Ces citations ont été réunies par J. Bidez : La vie de Porphyre,
Gand - Leipzig, 1913.



LAME DANS LE NEOPLATONISME 123

plusieurs reprises le miracle et la joie qu'était pour lui l'union avec
le premier principe.

C i. Avec le mysticisme, un nouvel élément apparaît dans le
platonisme. Chez Plotin, il ne joue pas encore de rôle théorique, mais
ses disciples, Porphyre et surtout Jambhque, lui attribueront une
importance de premier plan. Il faut souligner que la théorie
antérieure ne s'accordait pas avec ce nouvel élément qui s'introduisait
brusquement dans les pratiques des platonisants. Certaines hésitations

de Porphyre, certaines conclusions assez hardies de Jamblique,
s'expliquent par le fait que les réalités mystiques ne figuraient pas
parmi les réalités logiques qu'on prenait en considération antérieurement.

La difficulté était la suivante. On avait abandonné radicalement
l'opinion ancienne selon laquelle l'âme peut être transformée par le
bien ou par le mal. En effet, si le mal peut pénétrer l'âme, celle-ci
perd son caractère d'être logique. L'un exclut l'autre. Telle est la
raison pour laqueUe Porphyre refusait d'admettre qu'un homme
mauvais pût renaître sous la forme d'un âne : son âme aurait perdu
sa qualité d'être logique ». Comme le Logos — y compris le Logos
contenu dans l'âme —• ne subit pas de changement et qu'U est
toujours identique à lui-même, la valeur de Tâme ne peut se dégrader.
L'âme ne subit pas d'influence extérieure, elle est àiraeriç. Mais que
se produit-il dans Tâme au moment de l'union mystique Evidemment,

Tâme subit quelque chose. Elle ne subit pas d'émotion, au
sens habituel de ce terme : ce n'est pas un udeoç qui la touche. Mais
en se débarrassant de tout ce qui est accidentel, de tout ce qui ne lui
appartient pas, elle acquiert la faculté de se réunir au principe
suprême ; en un certain sens, elle passe par une améhoration.

Voilà ce qui contredit au rigorisme de Porphyre. S'il était vrai
que l'accidentel ne touche pas Tâme, celle-ci ne gagnerait rien en
déposant ce qui est accidentel et ne perdrait rien en se plongeant
dans les voluptés de la vie du siècle. Porphyre qui avait prétendu que
Tâme était juxtaposée au corps et qu'il n'y avait nul mélange du
logique avec le matériel, devait maintenant revenir sur sa décision.
Evidemment, U faUait attribuer plus d'attention à ce qu'on avait
considéré comme accidentel auparavant ; il faUait bien admettre que
l'accidentel pouvait faciüter ou empêcher la montée de l'âme et son
union avec le premier principe.

En un mot, on avait d'abord envisagé d'une manière théorique
l'espoir que Tâme, après de nombreuses épreuves, regagne sa patrie

1 J'ai essayé de démêler les divers courants de la discussion acharnée que
provoquait ce problème dans : Kaiserzeitliche Kontroversen zur Lehre von der
Seelenwanderung, Hermès, 85, 1957, P- 4»4-435-



124 HEINRICH DORRIE

éternelle. C'est ainsi que Plutarque avait retracé, de préférence dans
ses mythes, le sort de Tâme une fois séparée du corps. Mais, tout à

coup, on se trouvait en face d'expériences vécues ; tout à coup, on
apprenait qu'il y avait une réahté mystique. Les spéculations
antérieures paraissaient confirmées par les expériences mystiques de

Plotin, et on ne s'étonne pas que les disciples du philosophe n'en
aient été fort impressionnés. En tout cas, les expériences mystiques
de Plotin inaugurent un nouveau tournant de la doctrine de l'âme.

2. Plotin lui-même n'a guère développé sur le plan de la théorie
ce qu'il avait vécu. Il se contentait de cultiver la théorie traditionnelle

de l'âme. Sa propre contribution consiste dans une exactitude
et une précision plus grandes. Il défendait et justifiait en premier
lieu la doctrine de l'exclusion : rien ne peut exister en dehors des

hypostases parfaites. Il est impossible d'attribuer aux Idées une
existence à part », et il est impossible de concéder aux gnostiques
l'existence d'une hypostase mauvaise, d'une âme mauvaise qui gâte
ce que l'âme véritable fait de bien 2.

Mais l'exemple de l'union mystique donné par Plotin était très
important, et pour ses disciples il fut décisif. Profondément imbus
de la théorie néoplatonicienne, ils en tirèrent les conclusions qui
s'imposaient. Ces conclusions étaient d'autant plus convaincantes
qu'elles s'appuyaient sur certains passages de Platon lui-même. Bien
que ce dernier n'envisage pas l'union mystique, il parle, en termes
qu'on peut rapprocher du langage mystique, de la 6e(a uavia, de
l'enthousiasme que le philosophe éprouve à la vue de la vérité. Plotin
lui-même n'a pas hésité à identifier son expérience mystique avec la
eeuupi'a de Platon.

Plotin avait éprouvé que son âme devenait de plus en plus légère,
qu'elle quittait son corps et s'élevait au niveau des Intelligibles après
avoir déposé tout ce qui est pesant et incompatible avec le lieu
subUme qu'elle atteignait. Tout à coup, l'âme perdait son individualité

; il n'y avait plus ni extérieur ni intérieur ; Tâme s'unissait avec
le premier principe, elle devenait identique à l'Un et se dérobait à

toute relation avec d'autres êtres.
C'était évidemment le bonheur complet. Et quoique l'âme dût

bientôt redescendre et reprendre ses fonctions normales, on était

1 Porphyre, dans La vie de Plotin, chap. 17-18, communique à ses lecteurs
des détails bien intéressants. D'abord élève de Longin, Porphyre était pénétré
de la théorie des platoniciens d'Athènes, opposée à celle de Plotin. Plotin
chargea son disciple préféré, Amélios, d'instruire Porphyre du parti choisi par
Plotin. Porphyre ne fut admis parmi les disciples initiés qu'après avoir formellement

abjuré les erreurs athéniennes et avoir reconnu la doctrine de l'exclusivité

en toute sa rigueur.
2 Parmi les Ennéades de Plotin, le traité II, 9 est destiné tout spécialement

à réfuter les erreurs des gnostiques.



L'AME DANS LE NÉOPLATONISME 125

conduit aux conclusions importantes que voici. Si l'âme pouvait
atteindre quelquefois l'union avec le premier principe, c'est qu'elle
avait aussi la possibiUté de s'unir totalement et pour toujours avec
l'Un. Il n'était pas seulement question d'approcher de cet enthousiasme

pendant la vie. Comme toute action et toute passion
transforment l'âme, ces expériences mystiques devaient faciliter ou peut-
être même garantir la montée future. Il fallait donc des exercices
afin d'ôter tout ce qui pouvait peser sur l'âme. Plotin avait indiqué
lui-même que le premier pas vers l'union mystique consistait dans
la purification totale ». Ses disciples, et Porphyre le premier,
comprenaient fort bien ce que cela signifiait. La théorie, il est vrai,
excluait que l'âme raisonnable assumât une responsabilité
quelconque dans les activités peut-être mauvaises commises par
l'individu. Mais, d'autre part, on ne pouvait nier qu'il y eût des
malfaiteurs. Leur âme demeurerait-elle impunie Porphyre lui-
même, qui défendait la thèse que l'âme raisonnable n'entrait
point en relation avec l'irrationnel, ôXoyov, devait avouer que Platon
avait envisagé la punition des âmes coupables. Elles s'incarneront
dans des animaux et, dans cet état, eUes n'auront plus accès à la
philosophie, ce qui est la pire des punitions. Or, Porphyre affaiblissait
cette menace avec un empressement qui semble caractéristique.
Tout en reconnaissant la légitimité du texte de Platon, il soutenait
pourtant qu'un homme indigne ne renaîtrait point sous la forme d'un
âne, mais sous celle d'un homme ressemblant à un âne. En tout cas,
une justice transcendante réservait, dans la vie future, la place méritée

par chacun. Par une vie méritoire, on pouvait se rapprocher de
l'Un et de l'Intelligible ; par une vie semblable à celle des bêtes, on
pouvait s'en éloigner. Il fallait donc prendre ses précautions pour ne
point manquer le but qu'on s'assignait, celui d'obtenir, dans la vie
future, une place plus proche du Bien intelligible. Tout ce que je
viens d'exposer peut se résumer dans le mot : ouoUiicriç, assimilation,
la Ivuiffiç, l'union, l'identité, étant le degré extrême de cette assimilation.

Au risque de me répéter, j'exposerai brièvement les convictions
et les doutes de Porphyre au sujet de Tâme dans cette vie et dans
l'au-delà 2.

Considérons d'abord ses convictions. Toute âme douée de Logos,
donc toute âme humaine, est identique à l'Ame du monde. Il ne s'agit
pas d'une participation : l'Ame du monde ne distribue pas une seule

goutte de son essence aux âmes individuelles ; toute idée de distri-

1 Jean Trouillard (La purification plotinienne, thèse complémentaire,
Paris, 1959) a mis magistralement en relief la doctrine de Plotin sur ce point.

2 Les théories et les pratiques de Porphyre concernant l'âme ont été l'objet
de ma contribution au XIIe. Entretien de la Fondation Hardt, septembre 1965.



126 HEINRICH DÖRRIE

bution, de partage, est réfutée avec vigueur. L'Ame du monde ne se

partage pas : là où elle est présente, elle Test entièrement. La preuve
de cet axiome est simple : on ne rencontre jamais d'individu qui
connaisse seulement une partie des nombres, par exemple les nombres
impairs ou les nombres divisibles par trois. Le fait que les nombres
sont présents entièrement et sans exception à chaque individu
raisonnable est la preuve que l'Ame du monde — qui est nombre —- ne
se dissout ni ne se partage. Cela étant, aucune âme humaine ne saurait

jamais être anéantie ; identique à l'Ame du monde, eUe ne court
pas le risque de perdre son existence. Plotin était persuadé de cet
axiome et Porphyre l'a développé et confirmé à plusieurs reprises.

Mais Porphyre avait un caractère sensible, une humeur instable ».

Malgré le dogme de l'impossibilité pour l'âme de perdre l'existence,
U ne réussit jamais à supprimer ses doutes à ce sujet et, disons-le,
son angoisse. Ce sentiment, qui ne s'appuyait sur aucune preuve,
était irrationnel. La déduction néoplatonicienne menait toujours au
même résultat : ce qui est raisonnable ne peut être détruit, parce que
le Logos est éternel. Que de fois Porphyre s'est répété ce message
salutaire En vain.

Voici donc ses doutes. Ils ont une origine presque gnostique :

l'âme humaine doit son existence séparée à une sorte de péché
originel. Pourquoi n'est-elle pas restée au sein du Père — c'est-à-dire
de l'Ame du monde Jamblique a conservé dans son livre uepi Miuxnç

une doxographie riche et variée sur le thème uepi tûjv KaTaxwYwv èvep-

YnuaToiv : la question de savoir pourquoi l'âme a été expulsée de la
place qu'elle occupait anciennement auprès du Père est posée à une
douzaine de philosophes, et la plupart répondent qu'eUe a commis
quelque chose de terrible. L'obhgation pour Tâme d'entrer dans un
corps — dans la prison de l'âme — constitue la juste punition de ce

péché originel. Porphyre commence sa biographie de Plotin en remarquant

que son maître semblait éprouver de la honte à être emprisonné
dans son corps. On peut douter que ce trait soit vrai de Plotin, mais
U est vrai en tout cas de Porphyre, qui dévoile sa pensée quand il dit :

être dans la chair, être collé à ce chétif cadavre, c'est la pire des
condamnations. Fait digne de remarque, une attitude pessimiste, que
l'on retrouve dans la gnose, est en lutte ici avec l'optimisme platonicien

selon lequel ce monde est le meUleur possible et pour qui aucun
être raisonnable ne peut périr.

Porphyre ne s'est pas prononcé sur la nature du crime qui a
conduit l'âme individuelle à se séparer de l'Ame universelle. Une

1 On notera que Porphyre avait été tenté par le suicide. Plotin devina ce
qui se passait dans l'âme de son disciple préféré et parvint à le retirer du gouffre.
Il fut assez sage aussi pour lui proposer de se séparer de lui quelque temps.



L'ÂME DANS LE NÉOPLATONISME 127

seule fois, il laisse entendre » que l'attachement de Tâme au corps
est un amour perverti et corrompu : Tâme a quitté l'amour chaste
qui la hait au Père et s'est laissée séduire par l'attrait de la chair ;

liée à la chair, elle mène une vie de prostituée. Voilà Porphyre
précurseur de Freud : tous les rapports que Tâme entretient avec le

corps, tous ses actes inconscients, sont pure sexualité ; c'est la raison

pour laquelle cette vie apparaît à Porphyre comme tout à fait
honteuse. Il est permis de supposer que l'hostilité que Porphyre éprouve
à l'égard du corps s'explique par son refus, sa forte négation de la
sexualité 2. Si l'on voulait en appeler encore une fois à Freud, on
pourrait supposer que Porphyre souffrait d'une névrose qui l'aurait
contraint à cette attitude. Mais laissons cela...

En tout cas, aux yeux de Porphyre, il faut réparer, si c'est
possible, la faute primordiale, la séparation, uepiauoç. Car c'est cette
séparation qui a mis en échec l'axiome de l'identité de toutes les
âmes avec l'Ame universelle. Chaque émotion, chaque passion accentue

la séparation : nous voilà isolés par les impressions et dans les

impressions que nous subissons. Mais les mathématiques, et plus
encore la philosophie, rapprochent les individus, annulent les limites
de l'individualité et éloignent Tâme des préoccupations viles et
honteuses. Celui qui réussit à réduire les limites qui l'empêchent de
connaître l'unanimité qui règne dans le domaine de la philosophie 3

pourra espérer la réintégration de son âme dans l'Ame universelle,
après la mort de l'individu. Mais si l'expiation de ses fautes et sa
purification ne sont pas achevées, il pourra espérer au moins que la
place qu'il occupera dans la vie future lui permettra de pratiquer la
philosophie. Ce qu'il doit craindre, c'est que la vie suivante l'éloigné
de la philosophie. Certes, son âme ne descendra ni dans un corps
d'âne 4 ni dans celui d'une autre bête, mais le mal est déjà assez

grand d'être condamné à mener la vie d'un homme dont le caractère

1 Cette allusion se trouve chez Némésius d'Emèse (de nat. hominis 3,
éd. Matthaei, p. 135) : les relations de l'âme au corps sont les mêmes que celles
d'une fille séduite à son amant : uicnrep èpoionç irpoç tov èpuiuevov.

* Dans la lettre à sa femme Marcella (ch. 12), Porphyre observe que le
commencement de tous les maux, c'est le regard jeté sur l'autre sexe : tò
ßXeireiv irpoç to 9fjXu. La séduction commence donc par le premier regard jeté
sur une jeune fille et cette séduction mènera presque nécessairement à la
procréation d'enfants : ceux qui se livrent à l'amour obligent d'autres âmes à
s'incarner, tandis que les célibataires contribuent à l'interruption du cercle
vicieux qui va d'une naissance à l'autre. Les platonisants vivaient effectivement

comme des moines et les communautés pythagoriciennes servirent de
modèle, à plusieurs égards, à cette vie monastique.

3 Le beau rêve : tous les philosophes fraternellement d'accord
4 Qu'on laisse ici quelques lignes en blanc pour les lecteurs qui voudraient

constater, à propos d'un collègue avec lequel ils sont en désaccord, qu'il y a
des exceptions...



128 HEINRICH DÖRRIE

est celui d'un âne1. Car cet homme n'aura guère accès à la philosophie

et il sera livré, sans possibilité de résistance, aux passions et
particulièrement à la concupiscence.

Sur la base de ces réflexions, Porphyre a établi de nombreuses
règles pour le salut (oujTnp(a) de Tâme, afin d'empêcher l'âme de
descendre, et de l'aider à monter vers le Père. En donnant ces conseils

pour le salut de Tâme, Porphyre prétend, preuve à l'appui, ne rien
dire de nouveau. Les dieux eux-mêmes, bienfaiteurs du genre humain,
ont toujours exigé certains rites et certaines pratiques sacrées, parmi
lesquels ceux des mystères, ayant pour but de conduire les hommes à
leur salut et à leur réintégration dans l'Un et dans le Tout. En
conséquence, Porphyre, dont les connaissances littéraires étaient
admirablement étendues, identifie les étapes que Tâme doit parcourir aux
degrés des mystères2, empruntant ainsi une terminologie sacrée. Il
souligne en même temps que le chemin qui conduira Tâme au salut
est connu de l'humanité depuis longtemps. Il est hostile à toute
révélation nouvelle qui ne saurait être digne de confiance : s'il y a
révélation, elle est aussi éternelle que le Logos lui-même. Ni la théorie de
l'âme ni l'expérience pratique n'ont pu être inventées à une date
récente ; au contraire, la philosophie mystique a été enseignée de
tout temps, mais on en a voilé le contenu rationnel par des symboles
pour détourner la curiosité des foules. Les rares témoignages conservés

permettent de constater qu'il existait à ce propos deux points de vue
se complétant : a) Certains, dont Posidonius, soutenaient que les
cultes, les rites et la philosophie elle-même étaient inspirés par le
Logos ; cette opinion, appuyée sur des faits historiques et ethnologiques,

paraissait justifier certaines pratiques auxquelles invitaient
d'autres auteurs, b) Ceux-ci de leur côté affirmaient que l'invitation
à l'enthousiasme était en accord avec la doctrine de Platon 3, avec
la tradition philosophique et religieuse et avec le Logos lui-même qui

1 Cf. p. 123. Les vicissitudes d'un homme transformé en âne intéressaient
beaucoup de lecteurs ; que l'on songe à l'epitome de ce roman grec intitulé
Lucius ou l'âne et aux Métamorphoses d'Apulée en latin. Ce n'est pas par hasard
si cet auteur donne à son récit un dénouement mystique : la déesse Isis rend
la figure humaine au pauvre héros et lui donne en même temps l'illumination
spirituelle par ses mystères.

2 Dans son traité De Isaac vel anima, qui était à l'origine une homélie,
saint Ambroise s'est servi du modèle fourni par Porphyre : on y distingue nettement

les cinq étapes envisagées par le philosophe. Cf. ma contribution : Das
fünffach gestufte Mysterium, aux Mélanges en l'honneur de Th. Klauser : Mul-
lus, 1964, p. 79-92.

3 On soutenait aisément cette thèse en renvoyant les platonisants au Phèdre
(245 A), où Platon fait l'éloge de la 9eia uavi'a, au Banquet (210 A), où Socrate
est initié aux grands mystères avec l'aide de Diotime, prêtresse d'Apollon, ou
à la VIIe Lettre où il est question du feu qui éclate soudain en illuminant tout
de sa lumière.



L AME DANS LE NEOPLATONISME 120,

les aurait inspirées. On était donc suffisamment à l'abri du reproche,
toujours à craindre, d'avoir voulu introduire quelque chose de nouveau.

Déjà Plutarque avait établi un parallélisme entre la philosophie
et les pratiques des cultes. Selon lui, le Logos avait laissé sa trace
dans les coutumes sacrées, dans les Xeyóueva xai opt/iueva, c'est-à-dire
dans le rituel. Le savant, le philosophe, sait redécouvrir le Logos caché.

Porphyre dépasse ce paraUéUsme en soutenant l'identité de la
phUosophie et de la rehgion.

Ces deux penseurs sont pénétrés de théologie mystique ; ils
considèrent toute science comme une révélation divine et admettent que
les poètes et les sages anciens ont caché la philosophie mystique dans
leurs écrits et leurs déclarations. Que l'on prenne par exemple le petit
écrit intitulé De vita et poesi Homeri, dû à quelqu'un de l'entourage
de Porphyre ou peut-être à Porphyre lui-même : l'auteur de ce traité
cite des centaines de vers pour prouver qu'Homère connaissait et
évoquait toute la doctrine néoplatonicienne, y compris la métaphysique,

les hypostases, etc. Bref, le platonisme postplotinien portait à

son achèvement une conception universelle et moniste se résumant
dans cette formule : il n'y a que la théologie. Tout détail du monde
présent et tout détail du passé confessent et professent la primauté
de la théologie. Seuls les aveugles peuvent nier l'évidence qui se hvre
aux voyants.

Cette doctrine, d'aiUeurs, a trompé beaucoup de savants. A
l'époque de l'humanisme et plus encore à l'époque du romantisme, il
y eut des lettrés et des philologues pour soutenir que tous les auteurs,
tous les bons auteurs de l'antiquité, étaient imbus d'une théologie
cachée et mystique. Certains cherchaient même à opposer cette théologie

originaire et révélée par le Logos lui-même à la théologie
pervertie de l'Eglise. Il faut remarquer en effet que toute l'apologie de

Porphyre contre le christianisme a ressurgi dans les théories de
Creuzer et de Bachofen.

3. Les relations entre Jamblique et Porphyre sont caractérisées

par le sentiment de rivalité qu'éprouvait Jamblique et qu'il n'a
jamais caché. Quand on lit Jamblique, on observe que sa contribution
à la théologie platonicienne développée par Plotin et par Porphyre
est presque nulle. Jamblique a fait son possible pour changer la
terminologie, pour soutenir que Porphyre se trompait ou demeurait
indécis, tandis que lui, Jamblique, apportait la bonne solution. Il est
vrai que Porphyre se contredit parfois ; nous venons de montrer, à

propos d'un cas particulier, pour quelle raison il est revenu sur sa

première opinion. Mais quoi qu'il en soit, la polémique souvent assez
malveiUante que Jambhque a entreprise contre Porphyre, n'est point
justifiée. Il est évident que Jamblique cache par cette animosité les
nombreux emprunts qu'il a faits à Porphyre.



130 HEINRICH DÖRRIE

Dans son livre Sur l'âme —¦ uepi ipuxnç —Jamblique a exposé les

aspects traditionnels de la doctrine de Tâme. Une bonne partie de
cet ouvrage est conservée dans l'anthologie de Stobée. Nous ignorons
si Jamblique aboutissait à des conclusions qui apportaient des thèses
nouveUes, mais c'est peu probable. Cet ouvrage est en premier Ueu

une doxographie. Jamblique, qui semble un traditionahste, a retracé
l'état contemporain de la discussion, et grâce à cela son livre est bien
utile.

Mais à travers ses autres écrits et à travers les activités de ses

disciples, un tout autre Jamblique se révèle, le théurge et le magicien.
Dans son hvre De mysteriis Aegyptiorum, il nous fait entrevoir les
relations qu'il y a entre la théorie platonicienne et ces pratiques. Au
départ, Porphyre et Jamblique ne sont nullement en désaccord : ils
conviennent tous les deux que le but à atteindre était l'union
mystique. Par conséquent, Tâme doit se débarrasser de toute pesanteur,
afin de pouvoir monter vers sa patrie céleste. Mais l'espace qui sépare
le ciel, où réside l'Ame de l'univers, et la terre n'est point vide.
D'autres âmes y descendent et y montent ; il s'y trouve des démons
et des dieux. A-t-on le droit de prier des êtres supérieurs d'aider
l'âme désireuse de monter, et peut-être de forcer ces êtres à intervenir

Peut-on se servir de cette aide pour porter l'âme à un niveau
cosmique qu'elle n'est pas capable d'atteindre par ses propres forces

Le danger qu'il y a à poser ces questions n'échappe à personne :

admettre l'aide de la magie, c'est dévaloriser la philosophie. Le mauvais
phUosophe pourrait quand même gagner le ciel, pourvu qu'U
parvienne à s'assurer l'aide d'un démon puissant. La doctrine selon
laquelle seul le Logos est susceptible de rapprocher l'âme de son but,
qui est de réintégrer l'Ame du monde, n'est plus convaincante. On
glisse tout à coup vers une magie superstitieuse qui risque de se

substituer à la philosophie et au zèle de ceux qui s'adonnent au
Logos.

Porphyre lui aussi était persuadé qu'il était possible de pratiquer
la magie, mais U déconseillait pourtant de s'en servir. Ses deux
arguments principaux étaient les suivants. Les dieux dépassent la portée
de toute pratique magique. Quant aux démons, il est dangereux de
s'adresser à eux ; on les connaît trop peu ; il y a parmi eux des démons
méchants qui prennent plaisir à tromper une âme humaine. Il est
étonnant d'observer que ce ne sont point des arguments de caractère
général que Porphyre fait valoir ; le philosophe relève seulement les

risques qui sont à craindre. Nous constatons ainsi une fois de plus
que le désir eschatologique, le désir de garantir la montée de Tâme,
était teUement puissant à cette époque, que Porphyre lui aussi mettait
de côté les scrupules philosophiques qui s'imposaient. Pour lui aussi,
toute voie était légitime, pourvu qu'on ne courût pas de risque.



LAME DANS LE NEOPLATONISME I3I

Jamblique, de son côté, défend avec ardeur les pratiques permettant
de se procurer le secours d'un ou de plusieurs démons. C'est

précisément dans son livre De mysteriis Aegyptiorum qu'il répond à

Porphyre. Chaque âme, dit-il, a besoin de l'influence puissante d'une
âme plus forte qu'elle. Il renvoie à toute une hiérarchie de héros, de
démons, d'archontes ; il mentionne même les dieux, qui sans doute
ne peuvent être forcés à agir, mais qui éprouvent peut-être l'envie
d'aider Tâme humaine qui a su se faire remarquer d'eux.

Tout cela n'est pas nouveau : on a pratiqué la magie pendant toute
l'antiquité ; Théocrite et Horace en sont les témoins célèbres. Mais
Jamblique le premier montra que la philosophie officielle reconnaissait

la magie comme légitime. Jamblique, qui n'a apporté qu'une
faible contribution à la théorie, a enrichi considérablement la
pratique dans l'ordre de la magie. Il avait suffi de deux générations pour
transformer et pervertir l'expérience mystique de Plotin dans la
pratique magique exercée par Jamblique et ses élèves. Parmi eux, il
y en eut de célèbres, comme le futur empereur Juhen qui s'adonnait
à cette discipline. L'école de Jamblique, il est vrai, s'éteignit une
cinquantaine d'années plus tard. N'insistons pas sur l'échec dramatique

de l'empereur Julien qui avait appuyé avec énergie les idées de

Jambhque, mais soulignons le fait que Théodose réprima avec vigueur
ce qui restait du paganisme vivant. D'une part, ceux qui croyaient à
la magie ne parvenaient à aucun résultat pratique ; après une phase
qui avait suscité beaucoup d'espoirs, ils retombaient dans une période
de léthargie causée par des désillusions trop nombreuses. D'autre
part, il devenait dangereux de pratiquer la magie ; le droit romain
la considérait comme un déUt criminel et l'empereur n'hésitait pas à
activer la justice à ce propos.

Les philosophes retournèrent dans leurs écoles que ne menaçaient
pas encore les mesures des empereurs devenus chrétiens. J'attribue
ce retour à la théorie en premier lieu aux événements politiques qui
durent étouffer les pratiques conseillées par Jamblique. D'ailleurs le
platonisme disparut rapidement des autres villes : seules survécurent
les écoles d'Alexandrie et d'Athènes. Dans le pubhc, le platonisme
ne jouait presque plus aucun rôle : il ne pouvait plus offrir une rehgion
pour tous et redevint scolaire et scolastique.

D. Proclus fut le dernier à embrasser tout l'héritage du passé. Il
ne sacrifia rien de ce qui faisait partie de cet héritage ; il y mit de
l'ordre. Il sut coordonner et subdiviser les données de la tradition.
En conséquence, nous devons à Proclus un abrégé de la doctrine de
l'âme qui pourra servir d'épilogue au thème traité ici. Selon Proclus,
tout l'espace qui s'étend de la périphérie supérieure du ciel à la terre
doit être considéré comme le domaine de l'âme. L'âme prise en général
est l'hypostase intermédiaire entre le voûç et le monde corporel. Or



132 HEINRICH DÖRRIE

ce qui est vrai pour la première hypostase, le voOç, l'est aussi pour la
seconde : ce qui a été produit reste dans le principe qui l'a produit
(uévei). L'univers qui a été produit par l'Ame, reste dans l'Ame. Il
peut en procéder en partie (irpooôoç), mais il retournera vers le principe

qui Ta créé.
Pour Proclus, cet espace, domaine de Tâme, est divisé en trois

parties selon les trois genres d'êtres animés qui l'habitent : i) les
dieux qui participent totalement à l'Ame du monde ; 2) les démons
dont la participation est plus restreinte ; 3) les hommes, dont la
participation est plus restreinte encore. Voici de quelle manière Proclus
a tenu compte des hésitations de Porphyre : en soi toutes les âmes
sont égales, mais elles diffèrent selon leur faculté de participer à l'Ame
universelle ; la purification philosophique augmentera l'ampleur de
cette participation. Les trois domaines, celui des dieux, des démons
et des hommes, se subdivisent eux-mêmes en trois. Ainsi Proclus
répartit dans les trois classes divines tous les dieux dont la mythologie

grecque avait fait mention et qui avaient été l'objet de culte.
Parmi les démons, Proclus distingue les anges, les démons proprement
dits et les héros. Chaque classe d'êtres démoniaques est subordonnée
à une classe de dieux. Ceux-ci font parvenir leurs oracles et leurs
ordres aux hommes par l'intermédiaire de la classe qui leur correspond,

celle des anges, des démons ou des héros. Il est admirable que
Proclus ait su mettre de Tordre dans ce pandemonium que Jambhque
avait introduit dans la philosophie.

Proclus explique en même temps les expériences mystiques qui
avaient troublé Porphyre. Seul le semblable peut être connu par le
semblable. Il faut donc admettre que tous les objets que l'âme
connaîtra ou peut connaître préexistent en elle ; ce n'est là du reste que
la réciproque de la proposition que j'ai citée plus haut ». Mais l'Un
qui est au-delà de toute connaissance ne fait pas partie des objets de
la connaissance. L'âme qui s'unira un jour avec l'Un doit cependant
s'y préparer en un certain sens. Elle ne possède pas l'Un en elle,
comme eUe a tous les objets qu'elle connaîtra, mais eUe est pourvue
d'une énergie spéciale qui la portera un jour à l'union mystique. Une
certaine naibda, qui comprend la purification, lui servira à développer
cette énergie relative à l'Un. Nous observons par là encore une fois
comment Proclus tient compte des théories de Jamblique. Mais il est
évident que cette énergie qui permettra un jour de saisir l'Un ne
peut pas s'accroître par les pratiques recommandées par Jamblique.
Grâce à Proclus, le platonisme est sorti définitivement du terrain
dangereux où Jamblique l'avait conduit. Heinrich Dörrie.

1 Cf. p. 117 : « L'âme est tout » et les explications qui suivent, et aussi p. 120 :
« L'univers engendré par l'âme reste dans l'âme. »



L'ÂME DANS LE NÉOPLATONISME I33

Extrait des publications de Heinrich Dörrie

A) Sur le milieu intellectuel du platonisme

Zum Ursprung der neuplatonischen Hypostasenlehre, dans Hermes, t. 82, 1954,
p. 33I-342-

Hypostasis, Wort- und Bedeutungsgeschickte, dans Nachrichten der A kad. der
Wissensch. zu Göttingen, 1955, 3, p. 55-93.

Compte rendu de A. J. Festugière : La révélation d'Hermès Trismégiste, dans
Gott. Gel. Anz., t. 207, 1955, p. 230-242.

Compte rendu de Ph. Merlan : From Platonism to Neoplatonism, La Haye,
1953, dans Philosophische Rundschau, t. 3, 1955, p. 14-25.

Die Frage nach dem Transzendenten im Mittelplatonismus, dans Entretiens de
la Fondation Hardt, 5, 1957, Genève, 1959, p. 191-242.

Compte rendu de C. Andresen : Logos und Nomos, dans Gnomon, t. 29, 1957,
p. 185-196.

Emanation. Ein unphilosophisches Wort im spätantiken Denken, dans Parusia.
Festschrift für Joh. Hirschberger, Frankfurt, 1965, p. 119-141.

Die Platonische Theologie des Kelsos in ihrer Auseinandersetzung mit der christ¬
lichen Theologie auf Grund von Origenes, c. Celsum 7, 42 ff., dans Nachr.
Akad. Wiss. Gott., 1967, 2, p. 23-55.

Compte rendu d'E. von Ivanka, Plato christianus, Einsiedeln, 1964, dans
Theologische Revue, t. 64, 1968, p. 319-321.

Präpositionen und Metaphysik. Wechselwirkung zweier Prinzipienreihen, dans
Museum Helveticum, t. 26, 1969, Sonderheft für W. Theiler, p. 217-228.

Die Epiphanias-Predigt des Gregor von Nazianz (hom. 3g) und ihre geistes¬

geschichtliche Bedeutung, dans Kyriakon. Festschrift für Joh. Quasten,
Münster, 1970, p. 409-423.

Zum Problem der Ambivalenz in der antiken Literatur, dans Antike und Abendland,

t. 16, 1970, p. 85-92.

Symbolik und Allegorese im spätantiken Denken, dans Jahrbuch für Frühmittel¬
alter-Forschung, t. 2, 1970, p. 3-16.

Der Piatonismus der Kaiserzeit. Ein Forschungsbericht, dans Studien zum 2.
Jahrh. n. Chr. Festschrift J. Vogt, 1970, 70 p. mss.

Die Erneuerung des Piatonismus im 1. Jahrh. v. Chr., dans Le néoplatonisme,
Paris, 1971, p. 17-33-

Was ist « spätantiker Piatonismus » dans Theologische Rundschau, t. 36, 1971,
P- 285-302.

Divers aspects de la cosmologie de yo av. J.-C. à 20 ap. J.-C, dans Revue de

théologie et de philosophie, 1972, p. 400-412.

Une exégèse néoplatonicienne du prologue de l'Evangile de sainl Jean [Amélius
chez Eusèbe, Prép. év. IX, 19, 1-4], dans Epehtasis. Mélanges patristiques
offerts au Cardinal Jean Daniélou, Paris, 1972, p. 75-87.



134 HEINRICH DÖRRIE

B) Sur certains platoniciens

Der Platoniker Eudoros von Alexandria, dans Hermes, t. 79, 1944, p. 25-35.

Ammonios, der Lehrer Plotins, dans Hermes, t. 83, 1955, p. 439-477.

Article Xenocrates dans Pauly-Wissowa, Real-Enzyklopädie des klass. Altertums,
vol. IX A 2, 1962, p. 1511-1528.

Article Albinos, ibid., Suppl. 12, 1970, p. 14-22.

Die Stellung Plutarchs im Piatonismus seiner Zeit, dans Philomathes. Festschrift
für Ph. Merlan, La Haye, 1971, p. 36-56. Texte français dans les Actes du
VIIIe Congrès de l'Association G. Budé, Paris, 1969, p. 519-533.

C) Plotin

Compte rendu de G. Huber : Das Sein und das Absolute, Basel, 1955, dans
Gnomon, t. 28, 1956, p. 419-426.

Plotin. Philosoph und Theologe. Antrittsvorlesung Münster. 17. 2. 1962, dans
Die Welt als Geschichte, t. 213, 1963, p. 1-12.

Compte rendu de Plotini opera, t. II, edd. P. Henry et H. R. Schwyzer, Paris-
Bruxelles, 1964, dans Gnomon, t. 36, 1964, p. 461-469.

Der König. Ein platonisches Schlüsselwort, von Plotin mit neuem Sinn erfüllt,
dans Revue internationale de philosophie, t. 24, i960, p. 217-235.

Plotino — tradizionalista 0 innovatore Conferenza in occasione del Convegno
Memoriale dedicato a Plotino, Roma, Accademia dei Lincei, parution
imminente.

D) Porphyre

Kontroversen um die Seelenwanderung im Kaiserzeitlichen Piatonismus, dans
Hermes, t. 85, 1957, P- 4»4-435-

Porphyrios' Symmikta Zetemata. Ihre Stellung in System und Geschichte des

Neuplatonismus, nebst einem Kommentar zu den Fragmenten, München,
1959 (Zetemata 20).

Porphyrios als Mittler zwischen Plotin und Augustin, dans Antike und Orient
im Mittelalter, Berlin, 1962, p. 26-47 (Miscellanea Mediaevalia 1) Plato-
nismus in der Philosophie des Mittelalters, Wege der Forschung, Meisenheim/
Gian, 1969, p. 410-439 (Wege der Forschung 197).

Das fünffach gestufte Mysterium. Der Aufstieg der Seele bei Porphyrios und Ambro-
sius, dans Mullus, Festschrift für Th. Klauser, Jahrbuch für Antike und
Christentum, Erg. Band I, 1964, p. 79-92.

Die Schultradition im Mittelplatonismus und Porphyrios, dans Entretiens de la
Fondation Hardt 12, 1965, Genève, 1966, p. 1-25.

Die Lehre von der Seele (bei Porphyrios), ibid., p. 165-191.

Plusieurs articles qui mériteraient une place dans cette bibliographie sont
sous presse. Ils sont destinés notamment aux Mélanges Blatt, aux Mélanges von
Ivanka, et aux Mélanges Waszink.

Un choix opéré parmi les publications de H. Dörrie relatives au platonisme
paraîtra en 1974 sous le titre : Platonica minora.


	La doctrine de l'âme dans le néoplatonisme de Plotin à Proclus

