Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1973)

Heft: 2

Artikel: L'étre et I'étant dans le néoplatonisme
Autor: Hadot, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381010

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381010
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’ETRE ET L’ETANT
DANS LE NEOPLATONISME

Dans la perspective de la philosophie de Heidegger, Jean Beaufret
a écrit les lignes suivantes au sujet de la notion d’étre :

Le participe est... grammaticalement porteur d’'une remarquable ambiguité...
D’un c6té, comme participe nominal, il va jusqu’a mettre en liberté une sorte de
substantif. Mais de l'autre, comme participe verbal, il fait retour de ce substan-
tif 4 la signification propre du verbe et indique dés lors moins la personnalité de
I’'agent que la modalité de ’action. Vivant, par exemple, dit ainsi a la fois celui
qui vit et le fait qu’il vit, le vivre. Cette ambiguité singuliére du participe de tous
les verbes, nous la retrouvons singuliérement dans le verbe des verbes, celui dont
le dire estle dire simple de I'étre. En un sens, 10 v est le singulier de & ébvta.
Mais en un sens plus fondamental, ¢4v ne dit plus seulement tel étant singulier
(ens quoddam, un étant, a being, ein Seiendes), mais la singularité méme de
Ieivar (esse, étre, to be, sein) dont tous les &édvro participent en propre, sans
qu’elle s’épuise jamais en aucun d’eux. La problématique qu’introduit la
réflexion sur le participe ¢6v est donc une problématique double, de sorte que
la question que posera plus tard la Métaphysique d’Aristote, Ti 10 Ov, est &
double sens. S’agit-il en effet d’identifier I'étant qui mérite particuliérement
d’étre appelé ainsi et qui sera dés lors le supréme Etant ? S’agit-il au contraire
d’indiquer la qualité en vertu de quoi tous les Etants, y compris le supréme
Etant, peuvent étre tenus pour étants ? 1

C’est un fait que presque toute la philosophie grecque a surtout
cherché a identifier «1’étant qui mérite particulitrement d’étre
appelé ainsi et qui sera dés lors le supréme Etant». La présente
étude voudrait pourtant décrire le moment historique otl, dans
I'histoire de la pensée occidentale, I'étre-infinitif a été clairement
distingué de I'étre-participe, sous la forme d’'une distinction entre
eivm et &v (transformée ensuite en une distinction entre Umaptig et
ovaia). Il s’agit de I'ontologie néoplatonicienne. La double problé-
matique dont parle Jean Beaufret n'y est sans doute pas supprimée,
mais elle y prend un sens nouveau.

1 J. BEAUFRET : Le poéme de Parménide, Paris, 1955, P. 34-35-



102 PIERRE HADOT

Ce moment historique résulte, je dois le souligner, d'un ensemble
de contingences historiques : je ne veux pas nier qu’il y ait sous ces
contingences une plus profonde logique, mais il me semble impossible
de comprendre cette apparition de I'étre-infinitif, sans la situer
historiquement.

Premiére contingence : la formulation employée par Platon au
début de la seconde hypothése du Parménide

Veux-tu donc que, faisant retour & I'hypothése, nous la reprenions & son
origine, pour voir si, en la reprenant ainsi, des conséquences différentes nous
apparaitront ? — Parfaitement, je le veux | — Eh bien donc, 1'Un, s’il est, nous
I'admettons, les conséquences qui pour lui en résultent, que peuvent-elles bien
étre ? Et il nous en faudra convenir, c’est bien entendu ? — Oui! — Attention
donc, voila le début. L’Un, s’il es?, y a-t-il moyen que, lui, il soit et qu’a I’Etre
(obota), il n’ait point part ? — Pas moyen. — Par suite, également, 1'Etre
de I'Un sera, sans étre identique a 1'Un ; sans quoi, celui-ci ne serait pas 1'Etre
de celui-1a, ni celui-la (I'Un) n’aurait point part & celui-ci et il serait équivalent
de dire que I'Un «il est » ou de dire que I'Un «c’est I'Un». Or pour l'instant,
notre hypothése n’est point: «si I'Un, c’est I'Un, qu’en doit-il résulter ? », mais
bien : «sil’Un, il est»; c’est bien entendu ? — Parfaitement. — Donc il y a une
autre signification dans «il est » que dans «un ». — Nécessairement. — Est-ce alors
autre chose que ceci: «1'Un a part a ’Etre » ? N'est-ce pas cela que veut dire
en bref «'Un, il est » ? — Si, tout a fait .z

Dans le poéme de Parménide, la notion d'Un avait fait son appa-
rition comme prédicat de I'Etant. Dans les argumentations d’autres
Eléates, tels Mélissos et Zénon, on trouve des formules du type :
si I'Un est — il y aura telle conséquence ; si les Plusieurs sont —
il y aurait telle conséquence 2. Il semble que, dans le Parménide,
Platon veuille montrer que le simple emploi du langage, notamment
I’emploi de phrases du type «si 'Un est » suffit a réfuter la conception
que les Eléates se faisaient de 1'unité absolue des choses. Ne pas tenir
compte du «est » dans I'affirmation I'Un «est » Un (telle est la pre-
miére hypothése du Parménide), c’est étre conduit & I'impossibilité
de parler. L’Un ne sera méme plus Un 3. La seconde hypothese du
Parménide, celle qui nous intéresse, prend en considération le fait
de la prédication, le fait que le discours lie ensemble au moins deux
notions, ici I'Un et I’Etre. Ce paradoxe du discours, Platon cherche a
I’exprimer ici en disant que, s’il est vrai que 1'Un «est », il est vrai
qu’il participe de 1'ousia 4. Cela veut dire, comme la suite du texte le
montre, que chaque part de 1'Un est a la fois un et étre et chaque

1 PLATON : Parm., 142 b, trad. L. Robin (Bibliothéque de la Pléiade,
Paris, 1950).

2 PARMENIDE, Fragm. 8, 6 ; M&rLissos, Fragm. 8 ; Z&NoN, Fragm. 3.

3 PLaTON : Parm., 141 e.

4 PLATON : Parm., 142 b.



L’ETRE ET L'ETANT DANS LE NEOPLATONISME 103

partie de 1'étre a la fois étre et un 1. Parler d’un contenu de pensée
c’est y introduire une multiplicité, c’est engendrer le nombre. Le
genre de participation dont il est question ici est analogue a celui
que 'on trouve dans le Sophiste 2, ol mouvement et repos participent
a l’étant, parce que celui-ci est mélé a eux. Il s’agit de la communion
des genres suprémes entre eux. Notons aussi que le terme ousia
reflete dans ce passage l'ambiguité du verbe éom, 4 la fois copule
et existence 3.

- Seconde contingence historique : 1'exégése néoplatonicienne du
Parménide. Le premier témoignage clair que nous possédions sur ce
genre d’exégése est celui de Plotin lui-méme 4. Plotin fait correspondre
a chaque hypothése une hypostase, un type d’unité. La premiére
hypotheése (I'Un, c’est I'Un) correspond a l'unité absolue, c’est-a-dire
a la premiére hypostase, 1'Un. Si cette premiére hypothése aboutit a
la conclusion qu’il est impossible de parler de 1'Un, c’est parce
qu’effectivement, il est impossible de parler de 1’Absolu. Toute la
théologie négative se retrouve ainsi dans la premiére hypothése. La
seconde hypothése du Parménide (1'Un est) correspond a une Unité
olt commence a se manifester la Multiplicité, c’est-a-dire & I'Un-Etant
pour reprendre la terminologie de Plotin 5. Cette seconde hypostase
est pour Plotin un second Un, 1'Un-Multiple, c’est-a-dire le premier
nombre, la premiére ousia, 'ldée d’Essence, principe de toutes les
essences, la premiére Intelligence, le premier Intelligible. L’ousia
n’apparait donc qu’au second rang de la réalité, au niveau de la
seconde hypostase, et elle se fonde sur la premiére hypostase. Repre-
nant les réflexions aristotéliciennes 6, Plotin affirme 7 que, toujours,
I'unité fonde préalablement 1'étre. Qu’est-ce donc qui pourrait étre,
s’ll n’était un, qu’il s’agisse des amas comme le chceur, I'armée, des
objets fabriqués comme le navire, des grandeurs continues, des corps
vivants et de leurs qualités ou enfin de I'dme et de la premiére Essence
elle-méme ? Suivant la perspective platonicienne, si chaque étant est
étant grice a son unité, il faut supposer une Unité en soi qui ne soit
pas multipliée, mais qui soit transcendante. C'est I'Unité en soi,
correspondant a la premiére hypothése, qui fonde 1’Essence en soi,
correspondant 4 la seconde hypothése. Cette Essence en soi, cette
premiére Essence, est plénitude de réalité : elle est vivante et pensante$,

! PLATON : Parm., 142 c-e.

2 PLATON : Soph., 251-252.

3 Sur l'ambiguité du mot chez Platon, cf. M. FREDE : Prddikation und
Existenzaussage, Gottingen (Hypomnemata, 18), 1967.

4 ProTiN : Enn., V, 1, 8, 24.

5 ProTiN : Enn., VI, 6, 3, 1 5q.

6 ARISTOTE : Metaphys., 1054 a 10-20.

7 ProtiN : Enn., VI, 9, 1, 1 sq.

8 ProTIN : Enn., VI, g, 2, 25.



I04 PIERRE HADOT

conception qui peut étre rapprochée de I'idée moderne de sujet et de
personne. On mesure ainsi I'étendue de 1'évolution qui va de Platon
a Plotin. Aux deux hypothéses dialectiques, qui se rapportaient a un
genre, c’est-a-dire & un principe de classification des Idées, se sont
substituées deux «choses en soi»: I'Intellect divin ou Essence pre-
miére et I’Absolu qui rend possible l'unité de cette Essence avec
elle-méme.

Troisiéme contingence : les scrupules d’'un commentateur néo-
platonicien du Parménide. Dans le fragment 5 de '« Anonyme de
Turin », dont j’ai donné I’édition en 1968 (en l’attribuant a Por-
phyre I, mais la question d’attribution n’a pas d’importance pour
notre présent propos), nous voyons le commentateur néoplatonicien
s’appliquer a l'exégése du passage du Parmémide que nous avons
cité plus haut : 2 «Si I'Un est, se peut-il qu’il soit et ne participe pas
a l'ousia ? »3 Dans la perspective de 1'exégése plotinienne du Par-
ménide, la seconde hypothése correspond a la seconde hypostase,
c’est-a-dire a I’Essence en soi ou a I’Etant en soi. Normalement
I'Un, dont il est question au niveau de la seconde hypothése, ne
devrait pas participer a l'ousia, puisqu’il est lui-méme 1'ousia en soi,
la premiére ousia. Comment se fait-il donc, se demande le commenta-
teur, que I'Un de la seconde hypothése soit dit « participer a 'ousia » ?
Pour expliquer ce paradoxe, le commentateur fait une premiére
remarque : Platon n’a pas placé comme sujet de la phrase le mot
« Etant », mais le mot « Un ». Autrement dit, il a défini I’Etant comme
«1'Un participant de I'ousia ».4 Quel peut donc étre le sens de cette
formule ? Le mot « participer » peut avoir deux sens. Il peut tout
d’abord avoir le sens que lui donne Platon lui-méme dans le passage
du Parménide dont nous parlons en ce moment. Participer signifie
alors « étre partie-avec », « former un tout en se mélangeant avec ».
Il peut aussi avoir le sens que lui donne habituellement les néo-
platoniciens : participer signifiera alors « recevoir une forme qui est
le reflet d’'une Forme transcendante». Dans les deux cas, «étre
participé » équivaut a «étre attribué »s. Mais dans le premier cas,
la prédication est congue comme le mélange de deux formes qui se
trouvent, en quelque sorte, sur le méme niveau ontologique ; dans
le second cas, la prédication est congue comme la participation
d’un sujet & une Forme transcendante.

1 P. Hapot : Porphyre et Victorinus, Paris, 1968, t. II, p. 98sq., et t. I,
P. 102-143.

2 Cf. plus haut, p. 102, n. 1.

3 Parm., 142 b.

4 Cf. P. Hapor, t. II, p. 102, ligne g-10.

§ Sur I'équivalence entre « étre attribué » et « étre participé », cf. P. Hapor :
Porphyre et Victorinus, t. I, p. 411, n. 1.



L’ETRE ET L'ETANT DANS LE NEOPLATONISME 105

Voyons donc le premier sens possible : la participation est le
mélange de deux formes. Platon a dit : I'Un participe de I'ousia. Cela
signifiera donc que la propriété de 1'Un se mélange avec la propriété
de I'ousia, comme « animal » se mélange avec « raisonnable » dans la
définition de 'homme. L’étant en soi, dans sa réalité concréte,
est donc le Tout résultant du mélange de I'unité et de 1’essentialité 1.

Le commentateur, toutefois, n’est pas satisfait de cette explica-
tion. Car elle ne rend pas compte de l'origine de cette propriété de
Iessentialité qui vient s’ajouter & 1'Un. Si l'essentialité apparait
au niveau de la seconde hypostase, il faut bien admettre que, d’une
certaine maniére, elle est déja présente dans 1’origine absolue qu’est
la premiére hypostase. Le commentateur présente donc une seconde
exégése qui s’appuie cette fois sur 1'autre sens du mot « participer »,
avec les corrections nécessaires, puisqu’il s’agit de réalités intelli-
gibles, non de sujets du monde sensible. Le second Un, qui participe
a l'ousia, n'est évidemment pas un sujet passif et matériel qui recevrait
une forme particuliére. Mais d’une certaine maniére il regoit 'ousia
d’une ousia transcendante. Comment cela est-il possible, puisqu’encore
une fois, il n’y a pas d’ousia avant le second Un ? Il est bien connu
en effet que, dans la pensée néoplatonicienne, le premier Un, qui
est identique au Bien de Platon, n’est ni Etant, ni ousia, ni energeia 2.
L’Un ne peut donc étre ousia au sens strict, mais en un sens « énig-
matique », dit notre commentateur. Il ne peut étre ousia que selon
son mode propre et son mode propre est d’étre pur agir. Selon ce
mode, I'ousia sera réduite a la pure activité d’étre. C’est ainsi que nous
voyons apparaitre pour la premiére fois dans l'histoire de la pensée
occidentale la notion d'un étre-infinitif, distinct de 1’étre-participe
ou des substantifs désignant la substance ou 'essentialité. Ces lignes
méritent d’étre citées intégralement :

Vois donc si Platon n’a pas aussi I’air de quelqu’un qui laisse entendre un
enseignement caché : car 1'Un qui est au-deld de I'Essence (olo{ag) et de 'Etant
(6vrog) n’est ni Etant, ni Essence, ni acte, mais plutét il agit et il est lui-méme
I'agir pur, en sorte qu’il est lui-méme I'Etre (t0 elvon), celui qui est avant
I’Etant. C’est en participant a cet Etre, que le second Un regoit de cet Etre un
étre dérivé: c’est cela «participer a I'Etant» 3. Ainsi I'étre (t0 eivon) est
double : le premier préexiste a 1’Etant, le second est celui qui est produit par

I'Un-qui-est-au-dela 4 et qui est lui-méme I'Etre, au sens absolu, et en quelque

t Cf. P. Hapot : Porphyre et Victorinus, t. I, p. 98, ligne 5 et sq.

2 Cf. idbid., p. 104, ligne 23.

3 Cf. ibid., p. 106, ligne 29 : uetéxewv dvroc. On s’attendrait & lire, confor-
mément A la lettre du Parménide 142 b, petéxeiv ovoiag.

4 Je modifie ici la traduction donnée, ¢bid., p. 107 ; mon ancienne traduction
était en contradiction avec la note, p. 107, n. 3, dans laquelle je signalais que
I'expression 6 &méketva était une sorte de nom propre de 1'Un, par exemple
dans PORPHYRE : Sent., 10, p. 3, 2-3, Mommert.



106 PIERRE HADOT

sorte I'Idée de I’Etant. C’est en participant a cet Etre-la qu'un autre Un a été
engendré auquel est accouplé 1'étre produit par le premier Un 1.

On a donc le schéma suivant :

Le «est» ou «étre» pur = Le premier Un

L’Un qui «est» = Le second Un

Le «est» de I'Un qui «est » est dérivé de '« étre » pur. Ce dernier
est sans sujet ni attribut, il est absolu. Le « est » de I'Un qui «est », au
contraire, est accouplé avec un sujet, avec le second Un qui regoit
cet «est » dérivé de '« étre » pur.

I1 est intéressant de constater que chez Platon et chez son com-
mentateur le terme ousta désigne la troisiéme personne de 1l'indicatif
présent du verbe «étre». Platon disait : si 'Un «est», il participe
a lousta. Son commentateur renverse en quelque sorte la proposition :
si I'Un participe a l'ousia, c’est que le verbe « est » s’ajoute au sujet
« Un». Mais Platon ne disait rien d'une owsia antérieure a ce sujet
« Un». Notre commentateur, au contraire, imagine, pour fonder
l'attribution de «est» & « Un», un «est» absolu et incoordonné.
Explicitons toute sa pensée: si Platon dit que1’Un participe a 'ousia,
c’est que le verbe «est » s’ajoute au sujet « Un» et si le verbe «est»
s’ajoute au sujet « Un», c’est que ce verbe «est », capable de s’accou-
pler 4 I'Un, est dérivé d’'un « est » absolu, pur et incoordonné qui n’est
autre que le premier Un lui-méme.

Deux précisions du commentateur peuvent retenir notre attention.
Tout d’abord I'étre absolu est présenté comme «agir». Ceci est
extrémement important. Chez Platon, le verbe «étre», qu’il soit
simple copule ou affirmation d’existence 2, n’impliquait pas I'idée d’un
agir. Chez notre commentateur, au contraire, « étre », c’est exercer
une activité d’étre, bien plus, il semble bien que le sommet de I'agir
soit I'activité d’étre, que l'agir le plus intense soit I'étre. Et pourtant,
seconde précision, cet étre, qui est 1’agir le plus pur, est en méme
temps, 'Idée de I’Etant. L'Etre est I'Idée de I’Etant, c’est-a-dire de
I'Un-qui-est, parce que, comme le montre le schéma que nous avons
présenté plus haut, il est la Forme transcendante qui fonde I'attribu-

1 Cf. P. Haport : Porphyre et Victorinus, t. 11, p. 104, hgne 22 et sq.: « Opa
de pn Kol amooouevw éoikev 6 TTAGTwv, &1t TO &v TO émékeva oumag Kal
ov'rog OV Mev 0UK EOTIV oube ovcr{a oube EVEp"fEla, evepTa de pa?u\ov Kol aUTO 'ro
evep*few Kaeapév, wm‘e Kou avTd TO €lvor 'ro 'rrpo T00 ov'rog ol uemoxov TO
<e >v GMo ¢ aurou exa ékkAvopevoy 'ro ewm, omep éori ue'rexew ov‘rog
Qo're ba'r'rov TO €ivat, TO pev npoum&pxel ToU 6vTOC, 'ro be 0 ¢ E1T(1TETCLI éx 'rou ov'rog
ToD enexewa évog 'rou €lvon ov'rog TO dmé)\u'rov Kou wcmep ibea T0D ov'rog, o
petaoxdv &Aho 1 &v yéyovev, & oVZuyov TO 4w avTol émpepbuevov elval. »

2 Cf. plus haut, p. 103, n. 3.



L’ETRE ET L'’ETANT DANS LE NEOPLATONISME 107

tion de ¢ est » 2 « Un». Il y a 13 une affirmation que Plotin lui-méme
n’efit pas admise. Il en résulte en effet que le premier Un est 'Idée du
second Un. Plotin se refusait & concevoir le rapport du premier et
du second Un selon le modele du rapport qui existe entre 1'Idée et la
forme participée qui en dérive. Toutefois, bien qu’il ne le fasse pas
explicitement, notre commentateur aurait pu répondre a cette
objection que I'Idée de I’Etant ne peut étre une Idée comme les
autres, car elle est antérieure a4 tout contenu intelligible, puisque
précisément la premiére Forme, le premier contenu intelligible ne
peut étre que I’Etant lui-méme, c’est-a-dire le second Un. L’Idée de
I’Etant n’est qu'un « verbe » pur, un agir pur. « Idée » signifie, dans
ce contexte, fondement ontologique.

On se demandera évidemment comment une doctrine aussi
nouvelle, aussi paradoxale, a pu apparaitre ? Il se peut que cette
identification entre « étre », « agir» et «un» ait été préparée par le
traité de Plotin « Sur la liberté et la volonté de I’Un ». Dans ce traité 2,
il est dit que l'Intellect, c’est-a-dire le second Un, est libre parce
qu’en lui coincident I'étre et 1'agir. Cette coincidence, qui va dans
le sens d’une conception de 1’étre lui-méme comme agir pur, se
retrouve au niveau de I'Un : « Puisque ce que I'on pourrait appeler sa
substance (Oméoracic) est identique & ce que 1'on pourrait appeler
son activité (évépyeiwn) — car elles ne sont pas différentes, puisqu’elles
ne le sont méme pas dans I'Intellect —, il en résulte que son activité
n’est pas plus déterminée par son étre que son étre n’est déterminé
par son acte.»3 Bien plus, il y a une sorte d’antériorité idéale de
I'acte sur l'ousia : « Il ne faut pas craindre de poser un acte premier
sans substance, mais il faut considérer alors qu’il est, en quelque
sorte, son propre sujet.»4 Et Plotin parle aussi de «production
absolue » (améAvtov Thv mofnow) 5. Plotin aurait sans doute refusé
énergiquement de dire que 1'Un est «l'agir pur qui est I'étre
pur», mais il a lui-méme inauguré une direction de pensée selon
laquelle I'étre vient coincider avec 'agir, de telle maniére que 1’agir
soit 4 lui-méme son propre sujet 6.

On se demandera aussi comment il a été possible d’appeler Idée
cet agir pur qu'est I’Etre. Mais, dans une perspective néoplatoni-
cienne, cela peut se concevoir. Dans la proposition «1’Etant (L'Un)

Cf. ProTIiN : Enn., VI, 7, 17, 41.

ProTIN : Enn., VI, 8, 4, 28.

ProTiN : Enn., VI, 8, 7, 47.

ProtIN : Enn., VI, 8, 20, 9.

ProT1iN : Enn., VI, 8, 20, 6.

Concernant le role joué par Plotin dans cette transformation des concep-
tions ontologiques, cf. P. AUBENQUE : Plotin et le dépassement de I'ontologie
grecque classique, dans le recueil Le Néoplatonisme, Paris, CNRS, 1971, p. 101~
109.

L e P



108 PIERRE HADOT

est », le verbe «est » définit & lui seul l'essence de I'Etant. Si 'on
prend le verbe «est » en lui-méme, on a donc bien en quelque sorte
I'Idée de I'Etant, 1’essence en soi a laquelle I’Etant participe. Mais
cette essence en soi ne peut, A ce niveau, étre une essence intelligible,
elle n’est autre que le verbe « étre » pris absolument, donc une activité
pure. Le sommet de I’abstraction, c’est-a-dire de l'indétermination
coincide avec le sommet de l'activité. Indétermination, car 1’Etre
n’indique ni sujet ni objet, tandis que I'Etant représente la premiére
détermination. Activité, car I'Etre est réduit & un agir pur, que ne
limite aucune formalité, ni du cété du sujet, ni du c6té du prédicat.

Dans cette doctrine, il n’y a pas d’opposition entre 1’essence
et I'existence, I'Etre pur n’est pas un exister pur 1, I’Etant n’est pas
réduit a 1'ordre de 1’essence. L’opposition entre I’Etre et I’Etant se
situe dans l'ordre de la détermination : I'Etre est absolument indé-
terminé, donc agir absolu, 'Etant est la premiére détermination,
donc la premiére limitation de l’agir.

On comprend ainsi, dans une certaine mesure comment 1'Un
absolu a pu étre congu comme Etre pur. L’Etre pur est en effet simpli-
cité absolue. Son concept, comme celui de 1'Un, n’admet aucune dis-
tinction intérieure, aucun contenu distinct. D’ol1 cette conséquence
capitale : identifié au premier Un du Parménide, I'étre va devenir
inconnaissable. Alors que I’Etant était traditionnellement l’objet
propre de l'intellect 2, I’'Etre échappe par sa simplicité absolue aux
prises de 1'Intellect. I1 y a 1a d’ailleurs une évolution compréhen-
sible. Aristote avait déja dit que le verbe « étre » n’a pas de contenu
intelligible 3. De méme Dexippe 4, commentateur des Catégories
d’Aristote, affirme bien que le mot « est » n’ajoute rien au contenu des
notions auxquelles on l'attribue, sinon 1'idée de leur existence.
A plus forte raison, donc, cette notion d’étre devait se vider de
tout contenu intelligible, si on la portait au niveau supréme de
Porigine radicale, au niveau de l'indétermination absolue. C’est ainsi
que nous voyons apparaitre une théologie négative de 1’étre.

Nous avons donc situé historiquement I'apparition de cette
théologie négative de 1'étre, liée & une conception de I’étre comme
pure activité. Elle suppose tout d’abord la formulation employée par
Platon au début de la seconde hypothése du Parménide, ensuite

I Sur ce point, je dois corriger mes affirmations de 1961, dans ma commu-
nication : « La distinction de I'étre et de 1’étant dans le De hebdomadibus de
Boéce », au Congrés de Cologne, publiée dans Miscellanea Mediaevalia, t. 11,
1963, p. 147-153.

2 G. HuBER, dans son ouvrage capital : Das Sein und das Absolute, Bile,
1955, a bien montré toute la signification historique de cette apparition d’une
théologie négative de 1'Etre, tout spécialement chez Augustin.

3 ARISTOTE : De interpret., 16 b 22 sq.

4 DEX1PPE : In Categ., p. 35, 16-22, Busse.



L’ETRE ET L'ETANT DANS LE NEOPLATONISME 109

Iexégese plotinienne du Parménide, enfin les hésitations d'un commen-
tateur néoplatonicien du Parménide cherchant a expliquer pourquoi
Platon avait dit que le second Un participait a 1'ousza.

La distinction, ainsi conquise, entre 1’étre-infinitif et 1'étre-par-
ticipe trouvera peu d’écho dans le néoplatonisme postérieur, c’est-
a-dire chez Proclus et chez Damascius. On ne la retrouve d'une
maniére indiscutable que chez Marius Victorinus, théologien chrétien
du IVe siécle, et chez Boéce. Pour Marius Victorinus, le premier Un,
le « Pére» de la théologie chrétienne, est agir pur et étre pur (esse
purum), non déterminé et non participé, donc inconnaissable I.
Le second Un, le « Fils» de la théologie chrétienne, est ’Etant, la
premiére essence, qui regoit 1’'étre du Pére 2. Quant 4 Boéce, comme
j’ai essayé de le montrer ailleurs3, il parait bien que l'opposition
qu’il introduit dans le De hebdomadibus, entre 1'esse et le quod est,
corresponde exactement a l'opposition entre I'étre et 1'étant dont
nous venons de parler. L’ouvrage de Boéce a été lu et abondamment
commenté au Moyen Age. Grédce a lui, la distinction entre I'étre et
I’étant, interprétée d’ailleurs de trés diverses maniéres 4, a fait son
entrée définitive dans la pensée philosophique occidentale.

A vrai dire, le néoplatonisme postérieur, représenté avant tout
par Proclus et Damascius, a connu une distinction ontologique
assez proche de celle dont nous avons parlé, mais sous la forme d’une
opposition entre {Umapfic et olofa. Cette opposition provient trés
probablement de la méme source que la distinction entre I'étre et
I’étant. On la trouve en effet, d'une maniére encore obscure, esquissée
dans ce méme commentaire du Parménide dont nous avons parlé s.
Surtout on la trouve trés clairement formulée par Victorinus, qui
donne les définitions suivantes d’exsistentia et de substantia (exsis-
tentia correspondant a Umaptig et substantia & ovola) :

L’existence différe de la substance, puisque l'existence est I'étre en soi,
I’étre sans addition, 1'étre qui n’est ni en un autre ni sujet d'un autre, mais
I’étre en soi, un et seul, tandis que la substance n’a pas que I'étre sans addition,

mais elle a aussi I'étre-quelque chose de qualifié. Car elle est sous-jacente aux
qualités placées en elle et c’est pourquoi on 'appelle sujet 6.

1 MARIUS VICTORINUS : Adv. Ar., IV, 19, 10: « Esse primum ita inpartici-
patum est, ut nec unum dici possit, nec solum... infinitum, interminatum. »

3 MARIUS VICTORINUS : Ad Cand., 14, 22 sq.

3 Cf. l'article cité p. 108, n. 1, et mon article : « Forma essendi. Interprétation
philologique et interprétation philosophique d’'une formule de Boéce », dans
Les Etudes classiques, t. 38, 1970, p. 143-156.

4 Cf. mon article « Forma essendi », p. 143-148.

5 Cf. P. Hapot : Porphyre et Victorinus, t. 11, p. 110, ligne 15 sq.

6 MARIUS VICTORINUS : Candidi Epist., I, 2, 18: « Multo autem magis
exsistentia a substantia differt, quoniam exsistentia ipsum esse est et solum esse
et non in alio esse aut subiectum alterius, sed unum et solum ipsum esse, subs-
tantia autem non esse solum habet, sed et quale aliquid esse. Subiacet enim in se
positis qualitatibus et idcirco dicitur subiectum. »



II10 PIERRE HADOT

Les philosophes définissent I'existence et l’existentialité comme le fonde-
ment initial préexistant a la chose, sans ses accidents, en sorte que n’existent
d’abord, purement et seulement, que les seules réalités qui constituent son étre
pur, sans addition, en tant qu’elles sont appelées ensuite a subsister ; ils définis-
sent la substance comme le sujet pris avec tous les accidents qui sont insépara-
blement inhérents a la substance =.

Si 'on compare l'opposition entre Umapfic et ovefa, avec 1'oppo-
sition entre 1’étre et 1'étant précédemment évoquée, il apparait que
Popposition entre Umaptic et ovoia reproduit, en quelque sorte,
a tous les degrés de la réalité, I'opposition entre 1’étre et I'étant qui se
situait au sommet et a l'origine des choses. L’Etre pur et absolu,
sans sujet et sans attribut, est le fondement transcendant de I’Etant,
au niveau duquel s’opére la premiére composition entre le sujet et
I’étre. D'une maniére analogue, en chaque chose, il existe tout d’abord
un « fondement initial préexistant a la chose», fondement qui est
« étre pur», « qui n’est ni en un autre ni sujet d’'un autre », qui n’est
qu’étre pur, sans addition. Lorsque cet étre pur et préexistant est
concrétisé et déterminé par les qualités et les accidents inséparables,
la chose est constituée en sa substance, 1l y a composition entre le
sujet et 1’étre. Cette opposition rappelle évidemment l'opposition
aristotélicienne entre 1’étre idéal de la chose et la chose elle-méme 2.
Mais les notions aristotéliciennes sont ici profondément transformées.
L’étre idéal de la chose devient un moment de 1'autoposition par
laquelle la réalité, a partir de I'étre pur, se concrétise, se qualifie et se
substantifie. Chez Victorinus, comme plus tard, chez Damascius,
ce processus d’autoposition est sortie de soi dans le mouvement de la
vie et retour & soi dans le mouvement de l'intelligence. Sans entrer
dans la description de ce processus, qui nous emmeénerait trop loin
hors de notre sujet, signalons le parallélisme étroit qui existe entre
les textes de Victorinus et ceux de Damascius, lorsqu’il s’agit de
formuler 'opposition entre Ayparxis et ousia. Damascius écrit notam-
ment :

L’hyparxis se distingue de I'ousia, comme 1’étre pris isolément en lui-méme
se distingue de I’étre considéré en composition avec d’autres choses... L’ hyparxis...
représente le premier principe de chaque réalité ; c’est pour ainsi dire une sorte
de fondement, de substructure placée a la base de la construction en son entier
et en toutes ses parties... L'hyparxis est la simplicité antérieure a toutes choses,

1 MARr1Us VICTORINUS : Adv. Ar., I, 30, 2z0: «Et dant differentiam exsisten-
tiae et substantiae ; exsistentiam quidem et exsistentialitatem praeexsistentem
subsistentiam sine accidentibus, puris et solis ipsis quae sunt in eo quod est
solum esse quod subsistent, substantiam autem subiectum cum his omnibus
quae sunt accidentia in ipsa inseparabiliter exsistentibus. »

2z ARISTOTE : Metaphys., VIII, 3, 1043 b 2. Cf. P. Habot: Porphyre et
Victorinus, t. I, p. 359 et 490.



L’ETRE ET L’ETANT DANS LE NEOPLATONISME 8 84

a laquelle vient se surajouter toute composition. Elle est I'Un méme qui pré-
existe au-dela de toutes choses ; il est cause de toute ousia, sans étre lui-méme
ousia 1.

En traduisant Victorinus, nous avions décalqué sur le mot
exsistentia, le mot francais «existence». En fait cette traduction
ne va pas sans difficulté ; elle cache le probléme que pose la définition
du sens exact du mot Ayparxis. Damascius, dans le texte que nous
venons de citer, joue sur l'étymologie hyp-archein, en définissant
Uhyparxis comme «commencement» ou « principe » placé «sous »
la construction. Le meilleur équivalent francais serait en effet le
mot « préexistence », qui aurait le mérite de suggérer que 1'hyparxis
est I’étre antérieur a la chose-qui-est. On aura certainement remarqué
que Damascius, dans ce texte, identifie I'hyparxis & 1’étre pur et a
I’'Un. Cela nous raméne aux concepts rencontrés a propos de la dis-
tinction de I'étre et de I'étant. Mais cette identification entre hyparxis
et Un ne doit pas nous égarer. Dans le systéme complexe de Damas-
cius, I'Un dont il est ici question ne se situe pas a 1’origine absolue
des choses, mais au plan de l'intelligible et il a son analogue a chaque
plan de la réalité 2. En tenant compte de cette correction, nous
pouvons néanmoins retenir de ce texte, que Damascius congoit
Uhyparxis comme I'étre pur, préexistant a la concrétisation de la
substance.

L’opposition entre hyparxis et ousia se trouve également chez
Proclus, mais sans étre jamais définie explicitement. Hyparxis est
trés souvent employé pour désigner des réalités transcendantes et le
caractére transcendant de ces réalités. Il en est ainsi dans la propo-
sition 23 des Eléments de Théologie: « Tout imparticipé produit a
partir de lui-méme les réalités participées et toutes les substances
participées sont référables a des Ayparxeis imparticipées.»3 Ces
hyparxers ne sont autres que ce que Proclus appelle les hénades,
ainsi que certains textes de Proclus le laisse entendre.4+ Ces hénades
sont des sortes de modalisations de 1'Un premier, antérieures a
toute détermination ontologique. On en reste donc toujours a la

1 Damascius : Dub. et Sol., 120-121, t. I, p. 312, 11, Ruelle: « Tmﬁrq

dpa diofoer Thc ovalog n U'rrupElg, fi TO ewal pévov Kae auTtd Tol duo
TOig aMong (‘)pwuevou 1 UT[CtpElg, we bn)\m TO ovoua 'rnv TpwTNV dpxnv dnhoi
THG U‘n.'OO’T0.0ELUQ exacr'rnc,, oiév Tva eeuehov B olov ebaq)og npoUnoneep.evov
Tfig OANG kGl 'rﬁg Tdong enomobounoewg au*nr] be ed'rw n npo TAVTWY émhémt;,
1 wioo. npocrfrfve'rm ouveemg avm b€ éoTv alTd dNmou TO ﬂdv-rulv Eméxerva
mpoUmokeiuevov €v, 6mep aitiov pév maong ovoiag, olmw d¢ ovoia. »

2 Cf. P. HADOT Porphyre et Victorinus, t. 1, p. 269.

3 Cif. E. R. Dopps : Proclus’ Elements of Theology, 22 éd., Oxford, 1963,
p. 26.

4 Procvrus : Plat. Theol., I11, 21, p. 163, 36, Portus.



I12 PIERRE HADOT

représentation d’une simplicité transcendante qui fonde la multi-
plicité inhérente a toute concrétisation. Cette opposition entre
hyparxis transcendante et ousia concrétisée se retrouve au niveau
de chaque ame: «il nous faut éveiller cette Ayparxis supréme de
I’dme, selon laquelle nous sommes Un. *» L’hyparxis correspond ici
a la partie transcendante de 1’Ame, qui demeure toujours dans le
monde intelligible, C’est 1’étre idéal de I’ame, source transcendante et
préexistante, & partir de laquelle la réalité concréte et complexe de
I’dme se déploie. Ce sommet de I’ame, cette «fleur» de l'intellect 2,
sera, pour les mystiques du Moyen Age, le lieu de I'union mystique.

L’opposition entre hyparxis et ousia correspond donc, en partie,
a l'opposition entre 1'étre pur et 1'étant. De part et d’autre, on
retrouve une structure analogue: la composition sujet-prédicat,
qui caractérise 1’étant et 1'ousia, se fonde dans la simplicité trans-
cendante de 'étre pur. Mais, dans l'opposition Ayparxis-ousia, la
notion d’étre comme activité pure reste dans I'ombre. C’est surtout
le caractére idéal et transcendant de I’hyparxis qui est mis en valeur.
Dynamisme et activité se manifestent plutét dans le passage de
Uhyparxis a V'ousia, passage qui est congu comme un mouvement
d’autoposition.

Si nous revenons maintenant a cette double problématique de
I'étant, de I'étre-participe, dont parlait Jean Beaufret, dans le texte
cité au début de cette étude, nous pourrons faire les remarques
suivantes. S’il est vrai que la philosophie grecque, dans son ensemble,
s’est consacrée a la recherche du supréme Etant, il n’en est pas moins
vrai que le néoplatonisme s’est efforcé de dépasser cette quéte du
supréme Etant, en décelant dans I’Etant une composition interne
qui lui interdisait d’étre la simplicité premieére 3. Le commentateur
néoplatonicien du Parménide qui, nous 1’avons vu, distingue entre
I'étre et 1’étant, est allé jusqu’a concevoir cette simplicité premiére
comme une pure activité d’étre, sans sujet. Indiscutablement, il a
reconnu pour elle-méme cette « qualité en vertu de quoi tous les
Etants, y compris le supréme Etant, peuvent étre tenus pour étants»4.
I1 y a 1a un moment historique capital : découvrant pour elle-méme
la pure activité d’étre, la philosophie était sur le point de s’engager
dans des voies nouvelles. Mais presque aussitot cette activité d’étre,
sans sujet, a été hypostasiée, elle a été congue comme une Idée 5 et

T ProcLUS : In Plat. Alcidb., p. 114, Westerink.

2 Sur ce théme chez Proclus, cf. J. M. Rist: Mysticism and Transcendence in
Later Neoplatonism, dans Hermes, t. 92, 1964, p. 213-226, qui en montre tout
P’arriére-plan ontologique.

3 Cf. la communication de P. Aubenque, citée plus haut, p. 107, n. 6.

4 Cf. le texte de J. Beaufret, cité p. 66.

5 Cf. le texte cité p. 106, n. 1.



L'ETRE ET L'’ETANT DANS LE NEOPLATONISME 113

finalement, obscurément, comme un Etant sui gemeris. Quoiqu’il en
soit, le néoplatonisme a marqué d’une maniére définitive la problé-
matique de la philosophie. D’une part, I’étre pur a été présenté par
certains néoplatoniciens comme un agir antérieur a tout contenu
intelligible, en quelque sorte un mouvement pur, d’autre part cet
étre pur a été présenté dans le néoplatonisme comme la préexistence
idéale qui fonde la réalité concréte. L’étre est-il idée ou mouvement ?
Faut-il concevoir l'idéalité comme un agir ou au contraire réduire
I’agir pur a la simplicité immobile de 1'idéalité ? C’est a cette problé-
matique que s’efforceront de répondre les philosophies modernes,
notamment celles de Hegel et de Bergson.
Pierre HaDOT.

PusBLicaTiONS DE PIERRE HapoT

I. Livres

MaR1Us VICTORINUS : Traités théologiques sur la Trinité, texte établi par Paul
Henry, introduction, traduction et notes par P. Hadot, Paris (Sources chré-
tiennes 68-69), 1960, 1160 P.

Plotin ou la simplicité du vegard, Paris, Plon, 1963, 190 p.

MAR1Us VICTORINUS : Christlicher Platonismus, Die theologische Schriften des
Marius Victorinus, iibersetzt von Pierre Hadot und Ursula Brenke, einge-
leitet und erldutert von Pierre Hadot, Ziirich-Stuttgart (Artemis Verlag),

1967, 464 p.
Porphyre et Victorinus, I-11, Paris (Les études augustiniennes), 1968, 677 p.

Marius Victorinus : Recherches sur sa vie et ses ceuvres, Paris (Les études
aungustiniennes), 1971, 424 p.

Marii Victorini Opera, pars I, Opera theologica recensuerunt Paulus Henry et
Petrus Hadot, Wien (CSEL, t. LXXXIII), 1971.

II. Avticles d’encyclopédies
Plotino, dans I Protagonisti, vol. 3, Compagnia Edizioni Internazionali, Milano,
1969, p. 281-308.
Fiivstenspiegel, dans Reallexikon fiiv Antike und Christentum, p. 555-632.

La filosofia elenistica e cvistiana dal sec. IV al sec. VI compreso, dans Storia uni-
versale della Filosofia, Milano, Vallardi (sous presse).

Casus, causa suz, qonversio, dans Historisches Worterbuch der Philosophie, Basel-
Stuttgart, 1971.

Conversion, gnosticisme, littérature latine chrétienne, ovigémisme, patristique,
théologie négative, dans Encyclopaedia Universalis.



114 PIERRE HADOT

III. Articles de revues

a) Histoire de la philosophie moderne et contemporaine

Epistrophe et Metanoia dans U histoive de la philosophie, dans Actes du XIe Congrés
international de philosophie, Bruxelles, 1953, XIII, p. 31-36.

Hévésie et philosophie, dans Anais, Congrés international de philosophie de Sao
Paulo (aoidt 1954), 1956, t. I, p. 163-168.

La philosophie comme hérvésie trinitaive, dans Revue d’histoive et de philosophie
religieuse, 37, 1957, p- 236-251.

Heidegger et Plotin, dans Critique, t. 145, 1959, P. 539-556.

Wittgenstein, philosophe du langage, 1-1I, dans Critiqgue, t. 149-150, 1959,
p- 866-881 et 972-983.

Réflexions sur les limites du langage & propos du « Tractatus logico-philosophicus »
de Wittgenstein, dans Revue de métaphysique et de morale, t. 63, 1959, p. 469-
484.

Jeux de langage et philosophie dans Revue de métaphysique et de morale, t. 64,
1960, p. 330-343.

L’apport du néoplatonisme a la philosophie de la nature en Occident, dans Eranos
Jahrbuch, t. 37, 1968, p. 91-132.

L’ homme « plante céleste », dans Actes du XIe Congrés des sociétés dejphilosophie
de langue frangaise, Montpellier, 1961, p. 79-83.

Philosophie, exégése et contre-sens, dans Akten des XIV. Internationalen Kon-
gresses filr Philosophie, Wien, 2-9 sept. 1968, t. I, p. 333-339.

b) Histoire de la philosophie ancienne

« Typus ». Stoicisme et monarchianisme au IVe siécle, dans Recherches de théologie
ancienne et médiévale, t. 18, 1951, p. 177-187.

Marius Victorinus et Alcuin, dans Archives d’histoive doctrinale et littévaive du
Moyen Age, t. 21, 1954, p. 5-10.

« Cancellatus respectus ». L'usage du chiasme en logique, dans Archivum latinitatis
medii aevi, t. 24, 1954, P. 277-282.

« De lectis non lecta conponere » (Marius Victorinus, Adv. Av. I1, 7). Raisonne-
ment théologique et raisommement juridique, dans Studia Patristica, t. 1,
Berlin, 1957, p. 209-220.

Platon et Plotin dans trois sevmons de saint Ambroise, dans Revue des Etudes
latines, t. 34, 1956, p. 202-220.

L’entretien d’Origéne avec Héraclide et le commentaive de saint Ambroise sur
Vévangile de saint Luc, dans Vigiliae christianae, t. 13, 1959, pP. 204-234 (en
collaboration avec H.-Ch. Puech).

Un fragment perdu du commeniaire perdu de Boéce sur les Catégories d’ Aristote
dans le Codex Bernensis 363, dans Archives d’histoire doctrinale et littévaive
du Moyen Age, t. 26, 1959, p. I11-27.

Les hymnes de Victovinus et les hymnes « Adesto » et « Misereve » d’ Alcuin, dans
Archives d’histoive doctrinale et littéraive du Moyen Age, t. 27, 1960, p. 7-16.

Etre, vie et pensée chez Plotin et avant Plotin, dans Entretiens sur I Antiquité clas-
sique, t. V, Fondation Hardt, Vandceuvres-Genéve, 1960, p. 107-157.



L’ETRE ET L’ETANT DANS LE NEOPLATONISME 115

Citations de Porphyre chez saint Augustin, dans Revue des études augustiniennes ,
t. 6, 1960, p. 205-244.

Fragments d'un commentaive de Porphyre sur le Payrménide, dans Revue des études
grecques, t. 74, 1961, p. 410-438.

L’image de la trinité dans U'dme chez Victorinus el chez saint Augustin, dans
Studia patristica, t. VI, Berlin, 1962, p. 409-442.

La distinction de Uéive et de I'étant dans le « De hebdomadibus » de Boéce, dans
Miscellanea Mediaevalia, t. 11, Berlin, 1963, p. 147-153.

La métaphysique de Porphyre, dans Entretiens sur I Antiquité classique, t. XII,
Vandceuvres-Genéve, 1966, p. 127-163.

La notion de « cas » chez les Stoiciens, dans Actes du XI1II® Congrés des sociétés de
philosophie de langue frangaise, Genéve, 1966, p. 109-112.

Numerus intelligibilis infinile cvescit. La notion de nombre infini dans la lettve I11
de saint Augustin, dans Divinitas, t. 11, 1967, p. 181-192.

Patristique latine, dans Problémes et méthodes d’histoive des veligions, Ecole pra-
tique des Hautes Etudes, 5¢ Section, Paris, 1968, p. 211-219.

Zur Vorgeschichle des Begriffs « Existenz». YTTAPXEIN bei den Stoikern, dans
Avrchiv fiiv Begriffsgeschichte, t. 13, 1969, p. 115-127.

« Forma essendi v. Interprétation philologique et interprétation philosophique d'une
formule de Boéce, dans Les études classiques, t. 38, 1970, p. 143-156.

Introduction au recueil Le Néoplatonisme, Colloques internationaux du CNRS,
Editions du Centre national de la recherche scientifique, Paris, 1971, p. 1-3.

L’harmonie des philosophies de Plotin et d’Avistote selon Porphyre dans le com-
mentaive de Dexippe sur les Catégories, dans Plotino e il neoplatonismo in
oriente e in occidente, Roma (Accademia dei Lincei), 1972 (sous presse).

La fin du paganisme, dans Histoire des religions, t. II (Encyclopédie de la
Pléiade), Paris, 1972 (sous presse).



	L'être et l'étant dans le néoplatonisme

