Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1973)

Heft: 2

Artikel: Le "Parménide" de Platon et son interprétation néoplatonicienne
Autor: Trouillard, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381009

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE «PARMENIDE » DE PLATON ET SON
INTERPRETATION NEOPLATONICIENNE

Le néoplatonisme succéde au « moyen platonisme » le jour ol les
platoniciens se mettent a chercher dans le Parménide le secret de la
philosophie de Platon. Ce moment, semble-t-il, c’est Plotin avec sa
théorie des 3 un . Mais Plotin n’a pas composé un commentaire
systématique du Parménide. 11 y a puisé une inspiration fondamentale,
mais diffuse. Porphyre, en revanche, avait rédigé un commentaire
dont il reste quelques fragments, réunis par Kroll et reconnus par
Pierre Hadot 2. Chez Proclos nous trouvons un commentaire suivi
des deux parties du Parménide. Malheureusement il s’arréte a la fin
de la premiére hypotheése. Il faut le compléter a I'aide des indications
qu’il contient sur les autres hypothéses et que confirme un ouvrage
postérieur de Proclos, la Théologie platonicienne (voir le premier
volume publié aux Belles Lettres avec une copieuse introduction,
par Saffrey et Westerink). Nous avons de Damascios un commentaire
complet de la deuxiéme partie du Parménide, donc des neuf hypo-
théses. Ouvrage précieux, qui manifeste une vive conscience des
problémes que suscite l'interprétation néoplatonicienne.

Certains interprétes anciens se sont préoccupés de donner du
Parmémide un sous-titre qui enchaine ses deux parties : « des idées »,
«de 1’étre», « des principes». Mais les néoplatonicens ont souligné
que le probléme de I'un domine le dialogue entier, puisque les idées
y apparaissent comme des puissances d’unification. Ce qui fait dire
a Proclos : Le Parménide étudie bien les principes et tous les ordres
de I’Etre, mais en tant qu'’ils sont illuminés, unifiés et déifiés par 1’Un.
Car I'Un diffuse I'unité comme le soleil sa clarté. Le Parménide consi-
dere foutes choses du point de vue de I’Un. C’est pourquoi, selon Jambli-
que et Proclos, ce dialogue est le centre de la métaphysique de Platon,
de méme que le Timée résume sa philosophie de la nature 3.

1 Ennéades, V, 1, 8.
* Cf. Porphyre et Victorinus, 2 vol.,, Etudes augustiniennes 1969.
3 Cf. ProcLos : In Parmenidem, Cousin, 1864, 641-642.



84 JEAN TROUILLARD

La présentation du dialogue est deux fois indirecte. Céphale en
rapporte le récit tel qu’il le tient d’Antiphon, grand amateur de
chevaux, qui lui-méme 1’avait appris par cceur d’aprés la narration
de Pythodore. C’est chez celui-ci qu’aurait eu lieu jadis un entretien
entre Parménide, 4gé environ de 65 ans, son disciple Zénon, ayant a
peu prés 4o ans, Socrate alors tout jeune, Aristote (non le disciple de
Platon, mais celui qui devait devenir 1'un des Trente), et une nom-
breuse compagnie. Entretien vraisemblable, mais non nécessairement
historique.

Parménide et Zénon d’Elée (sur la cOte ouest de 1'Italie entre
Naples et Reggio) sont venus a Athénes a l'occasion des grandes
Panathénées. Socrate vient les rejoindre chez Pythodore, pour entendre
de Zénon la lecture d'une ceuvre de jeunesse qu’il écrivit pour défendre
la thése de ’école d’Elée : unité et continuité de 1’étre. On lui vola le
manuscrit et il fut contraint de le publier.

Le dialogue va se distribuer en deux parties: La premiére est
la discussion de la théorie des idées qui fait suite a la lecture de
Zénon. La deuxiéme est la présentation de la méthode dialectique
recommandée par Parménide.

Premiere partie
LA TuEORIE DES IDEES

Platon ne fait aucun exposé de l'ouvrage de Zénon. Contenait-il,
entre autres choses, les fameux arguments polémiques contre le
mouvement ? Tout de suite aprés sa lecture, Socrate prend la parole.

En somme, ce que tu veux démontrer, Zénon, c’est 'impossibilité
du multiple. S’il y a pluralité, les étres sont 4 la fois semblables et
dissemblables, ce qui te semble absurde et ruineux pour I’hypothése.
Tu parais d’abord dire autre chose que ton maitre. Mais en réalité
Parménide soutient que le Tout est un, et toi qu’il n’est pas multiple.
Cela revient au méme.

Tu as raison, Socrate, si tu regardes le contenu de mon étude. Mais
tu te méprends sur 'intention. Ce n’est pas 'ambition de la maturité,
mais I'ardeur batailleuse de la jeunesse qui I’a inspirée. Les adversaires
de Parménide essayaient de montrer que l'unité de I'étre entraine
des conséquences contradictoires. Je réplique que la pluralité de
I’étre produit des corollaires encore plus absurdes. Je rends les coups
avec usure.

Soit, Zénon ; mais ton argumentation aurait été beaucoup plus
convaincante si tu avais pris soin de distinguer pluralité sensible et
pluralité intelligible. Car, que les objets empiriques soient a la fois
semblables et dissemblables, un et multiples, pleins de contrastes et



LE « PARMENIDE » DE PLATON 85

d’ambiguités, cela n’a rien de scandaleux. On pourrait t’objecter
qu’ils sont tels parce qu’ils participent & I'idée de ressemblance et a
celle de dissemblance, A celle d'unité et A celle de multiplicité, mais
que chacune de ces idées reste pure en elle-méme. Si, au contraire, tu
réussis & montrer que la ressemblance en tant que telle est dissem-
blance, que I'unité en tant que telle est multiplicité, alors tu auras
établi une thése de grande portée. Socrate invite donc Zénon a passer
du mélange par aventure & la connexion nécessaire.

« Que 'on commence par distinguer et mettre & part, en leur réalité
propre, les formes telles que ressemblance, dissemblance, pluralité,
unité, repos, mouvement et toutes essences pareilles ; qu’on les
démontre ensuite capables entre soi de se mélanger et de se séparer,
c’est alors, Zénon, que je serais émerveillé, ravi. Ton argumentation
est conduite & mon sens avec une belle et méle vigueur. Mais avec
combien plus de plaisir encore, je le répéte, j’applaudirais a qui saurait
nous montrer les mémes oppositions s’entrelagant en mille maniéres
au sein des formes mémes... » (129 e - 130 a).

Le probléme posé est donc celui de la communication des idées. 11
domine les deux parties du dialogue.

« ... La fusion des sensibles et de l'intelligible se comprendra fina-
lement par la fusion des intelligibles les uns avec les autres. Le monde
sensible ne peut étre compris que si 'on admet le mélange des idées
entre elles. Ici encore, nous voyons un lien étroit entre les deux parties
du dialogue. Il n’y aura en fin de compte plus rien qui soit a part, sauf
peut-étre I'un, a la fois posé et nié par la premiére hypothese, et un
néant qui peut encore moins étre pensé que cet un. » I

Parménide intervient alors. Il félicite Socrate d’avoir posé correc-
tement le probléme. Mais il va s’appliquer a lui en montrer les diffi-
cultés. Socrate admet-il une pluralité d’idées participées par les
objets sensibles et distinctes de leurs participants ? Y a-t-il une ressem-
blance pure et une ressemblance empirique qui en serait la partici-
pation ? En est-il de méme pour 1'un, le multiple, le beau, le bien ?

Je 'admets, répond Socrate — Mais quand Parménide passe des
objets les plus universels et les plus nobles a de plus particuliers
comme I’homme, le feu, l'eau, le cheveu, la boue, la crasse, Socrate
devient hésitant.

C’est que tu es jeune encore, conclut Parménide, et encore impar-
faitement saisi par la philosophie. Quand tu lui appartiendras totale-
ment, tu ne mépriseras rien et tu n’accorderas aucune importance
aux préjugés des hommes.

Mais, puisqu’il faut admettre des idées de toutes choses, comment
concevoir leurs relations avec les objets sensibles ?

1 JEAN WAHL : Etude sur le Parménide de Plafon, Paris, 1926, p. 23.



86 JEAN TROUILLARD

Premier probléme : Comment une forme peut-elle étre participée
par des objets multiples et discontinus, tout en demeurant une et
totale en elle-méme ? Ne va-t-elle pas se distendre comme un voile
qui est étendu sur plusieurs individus ? Chacun n’est couvert que par
une partie du voile. Et si chaque individu ne posséde qu'une partie
de la forme, comment I'unité de 1'idée résistera-t-elle a ce partage ?
Peut-on partager la grandeur ou 1’égalité ? Comment un objet serait-il
égal par une partie de I’égalité ?

Deuxiéme probléme : Les objets qu’on appelle grands sont nommés
tels en tant qu’ils possédent un caractére unique qui est la grandeur.
Mais ce caractére semble appartenir par excellence a la grandeur pure,
et il est le point commun entre celle-ci et ses participants. Voild donc
une nouvelle idée de la grandeur, celle qui fait un lien entre la grandeur
pure et les objets grands, ne faut-il pas un nouveau principe d’unité
ou une nouvelle idée de la grandeur ? Et ainsi de suite indéfiniment.
C’est I'argument dit « du troisitme homme », signalé par Aristote 1.
Platon n’ignorait pas I’objection.

Celle-ci, comme la précédente, suppose que 1'idée est un objet qui
fait nombre avec les objets empiriques. Dans ce cas, elle ne fait que
redoubler et multiplier sans fin le monde empirique, tout en lui
restant extérieure. Tel est le platonisme vulgaire, qui repose sur une
interprétation littérale d'une certaine imagerie, fréquente dans les
premiers dialogues. Il faut la corriger en comprenant que 1'idée n’est
pas objet, mais objectivante. Elle est ce par quoi les objets sont tels.
L’idée de grandeur, dit Proclos, est un pouvoir de dépassement et
de distancez. L’idée n’est donc pas ce qu’elle réalise, sinon méta-
phoriquement et a titre causal. L'idée de grandeur n’est pas grande,
celle de triangle n’est pas triangulaire. L’idée de justice est la norme
d’une mesure irréalisable, mais qui anime et juge toutes les actions
dites justes. Nicolas de Cuse dira que I'idée est une régle et une limite
idéale.

Troisiéme probléme : I1 y aurait peut-étre, suggére Socrate, une
facon de concilier I'unité de 1'idée et la pluralité des objets partici-
pants. L’idée serait une dans la pensée et multiple dans les objets —
Parménide répond que la pensée qui ne serait pas pensée d’'une unité
réelle serait totalement vide. L’idée ne peut étre un simple mode sub-
jectif, mais doit avoir une essence.

Quatriéme probléme : Socrate propose une autre solution. Les
idées sont des exemplaires, et les objets qui y participent sont des
copies ou des images — Dans ce cas, objecte Parménide, 1’objet copie
étant semblable a son exemplaire, celui-ci se trouve semblable a son

1 Met. I, ggo b 15.
3 In Parmenid., IV, 854, 12, 13.



LE « PARMENIDE » DE PLATON 87

semblable (sophisme de fausse réciproque). Tous les deux participent
donc a l'idée de semblable, et, puisque ces trois termes se ressemblent,
a une nouvelle idée de semblable, et ainsi indéfiniment. Nous retom-
bons dans 'argument du troisiéme homme.

Cinquiéme probléme : Les idées n’existent que par leurs mutuelles
connexions dans leur ordre d’idées (ce que démontrera le Sophiste).
Mais les objets sensibles n’existent également que par leurs relations
réciproques sur leur plan empirique. Dés lors n’avons-nous pas deux
ordres strictement paralléles, dont chacun est bien lié en lui-méme,
mais ne débouche nullement sur l'autre ? L’esclave empirique est
I'esclave d'un maitre empirique, et 'idée de I'esclave est esclave de
I'idée du maitre. La science de chez nous est science de la vérité de
chez nous, mais non de la vérité-essence. Seule la connaissance pure
sera capable d’atteindre les idées pures, comme le beau et le bien purs.
Mais elle ne saisira pas le beau ni le bien humains. La divinité ignorera
tout ce qui se passe chez nous, et nous ne saurons jamais rien des
choses divines.

Cette objection s’enferme dans des représentations géographiques :
monde sensible, ciel intelligible. En réalité, selon Platon, il n’y a pas
de « monde » sensible, mais seulement une perspective qui tient toute
sa consistance des idées réalisatrices. Si celles-ci n’étaient présentes
en nous et dans les choses, nous n’aurions méme pas de connaissance
empirique, et les choses seraient pur chaos.

«De telles objections sont spécieuses, conclut Parménide, et
changer la conviction de celui qui les fait est extraordinairement
difficile. Ce serait déja un esprit richement doué, celui & qui on pour-
rait faire comprendre qu’il y a de chaque réalité déterminée un genre
et une existence en soi et par soi. Quels dons plus merveilleux encore
il faudrait pour en faire la découverte, pour étre capable de I’enseigner
a d’autres, pour en avoir auparavant éprouvé tous les détails par une
critique adéquate » (135 ab).

Mais, imagine, Socrate, qu’on renonce aux idées, «on n’aura plus
alors ol tourner sa pensée », et on dissoudra entiérement la puissance
de la dialectique. Si tu n’as pu résoudre ces problémes, c’est que tu es
trop jeune et insuffisamment exercé (135 cd).

Platon laisse donc entendre qu’il n’ignore pas les problémes soule-
vés par sa théorie des idées et par la présentation mythique et poétique
qu’il en a souvent donnée. Il prend ses distances vis-a-vis du plato-
nisme scolaire qui se forme déja autour de lui. Mais s’il y a chez lui
évolution, il n’'y a pas rupture. Ces problémes pour lui sont réels, ils
ne sont nullement décisifs. Un esprit suffisamment doué les surmon-
tera en multipliant les exercices dialectiques. Platon parle d’« exer-
cices », parce que d’apreés lui il n’y aura jamais sur ce sujet d’exposé
satisfaisant. Il faut allumer I'intuition.



38 JEAN TROUILLARD

Cette gymnastique dialectique que tu nous recommandes, Parmé-
nide, demande alors Socrate, en quoi consiste-t-elle au juste ?

Tu en as un modéle en Zénon, Socrate. Mais il faut pousser plus
loin I'’examen. Il faut d’abord mettre en hypothése 1’existence d'une
idée et étudier ce qui en résulte. Puis il faut mettre en hypothese
I'inexistence de cette méme idée et considérer les conséquences, pour
I'idée elle-méme et pour les autres termes, en eux-mémes et dans leurs
rapports mutuels.

Exemple : S’il y a pluralité (c’était I’hypothése de Zénon), qu’en
résulte-t-il et pour cette pluralité et pour I'un ? Pour cette pluralité
par rapport a elle-méme et par rapport a 'un ? Pour 'un par rapport
a soi et par rapport aux plusieurs ? — S’il n’y a pas pluralité que
s’ensuit-il ? etc.

On fera le méme examen pour l'un, la ressemblance, la dissem-
blance, le mouvement, le repos, etc.

I1 s’agit, en somme, de vérifier une thése par ses conséquences, et
ainsi de I'approfondir et d’en éprouver la fécondité. C’est donc une
analyse préparée par une synthése, une démarche régressive usant
d’une démarche progressive. On peut y voir I'exercice le plus complet
de la dialectique platonicienne.

Méthode difficile, observe Socrate. Pourquoi Parménide ne nous
la présenterait-il pas lui-méme sur une hypothése de son choix ? Tous
les assistants joignent leurs priéres a celle de Socrate, et Parménide
ne croit pas pouvoir se dérober.

... Je sens en moi comme une grande crainte 4 songer comment
il me faudra, si vieux, traverser a la nage unsirude et si vaste océan
de discours » (137 a). Mais il faut vous faire plaisir et « jouer ce jeu
lourd de réalité » (mpayparenddn maadiav mafZew) (137 b).

Tel est le sens que suggeére Proclos, puisqu’il exclut avant tout que
ce jeu soit une simple gymnastique logique « sans dme et vide de
réalités » (xkevijv Tv mpoyudtwy) & Il s’agit d’'une découverte méta-
physique ouverte sur une mystique. Les raisonnements doivent
déployer les intuitions, et celles-ci doivent délivrer, a travers leurs
conflits, une coincidence antérieure et génératrice, qui affleure dans
I'¢zafpvng, 1’éclatement soudain du temps de la troisitme hypo-
thése.

Ce jeu se déroule donc simultanément sur les 3 plans de I’dme. 11
est & la fois «discursif, intuitif, divinement inspiré » (Aoyikdc, voepéc,

évBeaomikde 2).
Le discours sert de médiation a l'intuition, 1'intuition 4 la motion

originelle.

t In Parmenid., VI, 1052, 1.
2 In Parmenid., VI, 1072, 16.



LE « PARMENIDE » DE PLATON 89

Que choisir comme hypothése ? « Ne voulez-vous pas, demande
Parménide, que je commence par moi-méme et par ma propre hypo-
thése ? » (137 b).

Parménide s’identifie & sa propre hypothése (I'unité de 1'étre)
comme s'il était le poéte et le prophéte de I'unité. Et curieusement,
en suivant la logique de cette position, il y déceélera des antinomies
insolubles et sera amené a la dépasser. Il proposera donc lui-méme
une refonte de 1’éléatisme.

« Et 'on trouve ainsi, esquissés dans le Parménide, tous les traits
nécessaires pour la formation d'un nouveau poéme digne d'un autre
Parménide, ol de I'un, et méme de 1'au-deld de I'un, on irait vers le
multiple, dont les chants ne seraient plus séparés, mais unis, comme
sont unies les idées. »

Deuxiéme partie
LeE JEu DE PARMENIDE

Ce jeu ne comporte réellement qu'une seule hypothése (I'un est-il
un ?) avec vérification négative (si l'un n’est pas un). Mais ce theme
va se détailler en neuf hypothéses, comme un centre en plusieurs
rayons. Les hypothéses ne s’enchainent pas en ligne droite, mais au
début de chacune on repart du centre sous un nouveau point de vue.
Il n’est pas surprenant que les néoplatoniciens aient vu dans le
déroulement des hypothéses celui des ordres de la procession (puisque
chaque reprise est une maniére de poser ou de nier l'un) et la révélation
de la structure du réel (chaque étre se donnant la méme constitution
que 'univers).

Il semble bien, en effet, qu’il ne faille pas chercher la solution
personnelle de Platon dans une hypothése isolée, comme si les autres
étaient des impasses. Certains interprétes ont ainsi privilégié la
premiére hypotheése (I'Un ineffable), d’autres la deuxiéme (le monde
intelligible), d’autres encore la quatriéme (les articulations du discours).
Mais c’est découper arbitrairement un mouvement dans un ensemble
rythmé. La signification doit étre cherchée dans l'interconnexion de
toutes les parties.

Remarquons ensuite que les cinq premiéres hypothéses sont
positives (avec réserve pour la troisiéme) et les quatre derniéres
négatives.

1 JEAN WAHL, 0p. cit., p. 82.



90 JEAN TROUILLARD

Or, récapitulant les hypotheéses positives, Parménide déclare :

« Ainsi donc, si l'un est, I'un est tout et il n’est rien a la fois, que
ce soit par rapport a lui-méme ou par rapport aux autres» (160 b).

Et il conclut ainsi les hypothéses négatives :

« Donc en disant sommairement : si I'un n’est pas, rien n’est, nous
ne dirions rien d’inexact » (166 bc).

Ce qui revient a dire : Si 'un est, il se donne une condition anti-
thétique. Mais si I'un n’est pas, il n'y a plus de contradiction ni de
question, puisque tout s’évanouit.

Maintenant si nous examinons les cinq hypothéses positives, nous
voyons qu’elles forment un véritable systéme d’antitheéses que
Damascios présente ainsi :

« Telle est dans son unité la conclusion des cinq hypothéses. Si l'un
est, il n’est rien, comme le montrent la premiére et la cinquiéme
hypothéses. Il est tout, comme le montrent la seconde et la quatriéme
hypothéses. Enfin il est et n’est pas a la fois, comme le montre la
troisiéme, qui est le moyen terme de ce groupe de cing. » *

Comme le remarque Chaignet 2, ces cinq hypothéses s’articulent
comme les strophes d’un poéme pentadique. La premiére correspond
a la cinquiéme, la deuxiéme a la quatriéme, et ces deux couples se
récapitulent en s’opposant dans la troisiéme, qui est la mésode ou
monade centrale.

« Ainsi I'unité n’est pas uniquement formelle et extérieure, elle
est réelle et interne. »

En voici la figure rythmique :

A. B. — C. — B. A.

1T® hypothése (positive): si l'un est un, que s’ensuit-il pour lui?
conclusion négative.

2¢ hypothese (positive): si I'un est, que s’ensuit-il pour lui ?
conclusion affirmative.

3¢ hypothése (positive et négative) : si I'un est et n’est pas, que
s’ensuit-il pour lui ? Conclusion a la fois affirmative et négative.

4° hypothése (positive): si l'un est, que seront les autres ? Conclu-
sion affirmative.

5¢ hypothése (positive) : si l'un est, que ne seront pas les autres ?
Conclusion négative.

6¢ hypothése (négative): si I'un n’est pas, que s’ensuit-il pour
lui ? Conclusion a la fois affirmative et négative.

I Dubitationes, Ruelle 11, p. 289g.
2 Damascius. Fragment de son commentaive sur la troisiéme hypothése, Paris,
Leroux, 1897, p. 14-15.



LE « PARMENIDE » DE PLATON 91

7¢ hypothése (négative): si 'un n’est pas, que n’est-il pas?
conclusion négative.

8¢ hypothése (négative) : si 'un n’est pas, que seront les autres ?
Conclusion a la fois affirmative et négative.

g hypothése (négative) : si I'un n’est pas, que ne seront pas les
autres ? Conclusion négative.

Selon les néoplatoniciens, chaque hypothése positive correspond
a un ordre de réalité, sous cette réserve que la premiére hypothése
aboutit au supra-réel, et la cinquiéme au sous-réel. Les conditions
de I'affirmation débordent I’affirmation.

1*¢ hypothése : négations par exces Un pur ou ineffable

2¢ hypothése : affirmations exemplaires un multiple ou tout
intelligible

3¢ hypothése : affirmations et négations un et multiple ou

I’ame médiatrice
4® hypothése : affirmations réfléchies multiple unifié ou
tout empirique

5¢ hypothése : négations par défaut multiple pur ou
matiére pure.

Premiére hypothése (positive a conclusion négative) : si I'un est un.

Parménide va en dérouler les conséquences et il aboutira & un
renversement. Il démontrera finalement que, si 'un est un, il n’est
pas et n’est pas un. La position de 'unité divise cette unité et nous
jette dans la pluralité. Et au début de I’hypothése suivante, Parmeé-
nide nous dira qu’'une fois engagé, ce processus de division s’étend
a I'infini. Mais c’est sous I’emprise de I'un qu’il se développe. Car avant
de se disperser, 1'un devient totalité et nombre, c’est-a-dire unité
d’une pluralité. La deuxiéme hypothése exige donc l'unité que la
premiére refuse. Si je pose 1'un je le nie, mais si je le nie je le pose.
La dialectique ne peut trouver de repos ni d'un c6té ni de 1'autre.

« Platon, écrit Jean Wahl, opére une dissociation de ce jugement
énoncé par les Eléates : I'Un est un. Le jugement explicite : I'Un est
un implique un jugement implicite : I'Un est. Mais ces deux jugements
sont différents ; bien plus, ils se contredisent, car si I’'Un est dans le
plein sens du verbe étre, il n’est pas tout a fait un, puisque de la réalité
s’attache a lui ; et si 'un est un dans le plein sens du mot un, il n’est
pas complétement réel...

» Dans la premiére hypothése nous avons un jugement qui semble
analytique, mais dont nous ne pouvons faire ’analyse sans le détruire ;



92 JEAN TROUILLARD

dans la seconde un jugement synthétique dont nous ne pouvons faire
la synthése. »

Comment la premiére hypothése se retourne-t-elle contre elle-
méme ? Il n’était pas possible de conclure directement : si I'un est un,
I'un n’est pas un. Comme le remarque Proclos, cela serait plus comique
que convaincant 2. Il fallait donc introduire des moyens termes entre
le point de départ et le point d’arrivée. Et que seront ces médiations,
sinon les conséquences de I’hypothése, c’est-a-dire les conditions de
I'affirmation de 1'un ou les caractéres de Uétre en tant qu’étre : ce qu’il
faut accorder a 1'un pour le réaliser ? 3

Voici ces caractéres ontologiques dans l'ordre que leur donne la
premiére hypothése. Ils sont 24 ou davantage si on compte leurs
subdivisions.

Si 'un est un, I'un n’est pas multiple, il n’est ni tout ni partie,
il n’a ni commencement ni milieu ni fin, il n’a aucune détermination,
il est sans figure géométrique, il n’est ni dans un autre ni en soi-
méme, il n’est ni repos ni mouvement, il n’est ni méme ni autre, ni
semblable ni dissemblable, ni égal ni plus grand ni plus petit, ni plus
vieux ni plus jeune, il ne participe ni au devenir ni au temps, enfin
il n’a aucune part a I'étre, et par conséquent il n’est pas un.

" Dans cette longue démonstration, les néoplatoniciens souligneront
que l'intériorité ou la présence a soi-méme sont incompatibles avec
la simplicité. Tout étre qui est en soi ou par soi ouw agit sur soi est
double 4. Ces interprétes s’en souviendront pour montrer que la
Pensée de la pensée d’Aristote est une dualité, et que I'Un est au dela
de la connaissance de soi et de la «causa sui» 5.

Mais ils se demanderont avant tout d’aprés quel principe Parmé-
nide choisit et enchaine ces propriétés ontologiques. Sans doute nous
y retrouvons les grands genres platonicens: tout, partie, détermi-
nation, repos, mouvement, méme, autre, semblable, dissemblable...
Mais nous rencontrons aussi des caractéres mathématiques (grand,
petit, égal, droit, courbe) et méme temporels (vieux, jeune) qui nous
semblent de moindre valeur. Evidemment le lieu et le temps feront
partie des catégories d’Aristote. Mais cette table des catégories est
empirique et destinée au monde empirique. Parménide, au contraire,
a félicité Socrate de se tourner vers les pures connexions idéales. Il
a donc l'ambition de fournir une déduction a priori. Seulement, le
Parménide de Platon doit assumer, pour le dépasser, le Parménide

r Op. cit., p. 85, 86, 91.

3 In Parmenid., V11, 1241, 25.

3 In Parmenid., VI, 1086, 28 ; 1087, 6 ; VII 1240, I5.

4 138 a ; cf. ProcLos : In Platonis Theologiam., Portus V 39, p. 334.
s Cf. PLoTIN : Ennéades, V, 3, 10; VI, 7, 41.



LE « PARMENIDE » DE PLATON 93

historique. Précisément plusieurs des caractéres qui nous surprennent
sont empruntés au fameux Poéme qui identifie I'’Etre, I'Un et le Tout,
et le représente par une sphére sans commencement ni fin, soustraite
a la génération, a la corruption, a la division, au devenir et au temps.

D’aprés Proclos, Parménide déroule ces catégories selon la loi
suivante. Il procéde de l'universel aw particulier. En sorte que les
négations les plus fondamentales entraineront leurs dérivés par un
enchainement nécessaire. Jean Wahl y voit « une sorte de sorite »
qu’on peut ainsi retourner.

L’Un n’est pas «puisqu’il n’est pas dans le temps, il n’est pas
dans le temps puisqu’il n’est ni plus vieux ni plus jeune que lui-méme,
et il en est ainsi parce qu’il ne participe pas de la ressemblance et de
I'inégalité, jusqu’a ce que en remontant la chaine on arrive 4 trouver
que la raison de tout cela réside dans le fait qu’il n’est pas multiple,
affirmation qui se rattache elle-méme a la fagon dont a été affirmée
I'hypothese : si 1'Un est » (0p. cit. p. 127).

Proclos donne un exemple d'un tel enchainement dialectique en
partant de I'unité mathématique.

« Car la monade est secrétement multiple, tout et parties, elle enve-
loppe les figures (géométriques), elle est en elle-méme et dans un
autre en tant qu’elle est présente a tout ce qui procéde d’elle, elle est
en repos et en mouvement, elle demeure immuable et procéde a la
fois, sans jamais s’écarter d’elle-méme en se multipliant, et on peut
lui accorder la similitude et tout le reste pareillement. Mais s’il est
aisé de faire ressortir que toutes ces propriétés sont dans la monade,
il faut montrer d’abord a ceux qui usent de cette comparaison que
la monade est 1'imitation de I'esprit, en sorte que a plus forte raison
elles sont précontenues dans l'esprit et doivent étre niées de 1'Un,
justement parce qu'il est au-dessus de l'esprit et de tout étre pen-
sant. »

Ainsi la déduction des propriétés de la monade figure a peu prés
sous forme affirmative la suite des négations dans la premiére hypo-
these.

On peut cependant objecter que l'ordre des négations n’est pas
en tous points dégressif. Proclos lui-méme remarque que l'éfre est
I'avant-dernier terme nié (le dernier étant 1'unité). Or I'étre, chez les
néoplatoniciens, est moins universel que l'unité, mais plus que le
multiple, qui est I'objet de la premiere négation. D’ailleurs, dans la
deuxiéme hypothése, dont les affirmations progressent également de
I'universel au particulier, I'étre est posé en premier lieu et tout le
reste comme ses conséquences. Dans sa Théologie platonicienne, qui
reprend son Commentaire du Parménide, Proclos suit 1'ordre de la

1 In Parmenid., VI, 1084, 12-24.



04 JEAN TROUILLARD

deuxiéme hypothése pour obtenir I'ordre de procession, et il met
I’étre en premieére position.

Pourquoi Parménide s’est-il donc écarté sur ce point de 1'ordre
d’universalité décroissante dans la premiére hypothese ? Proclos
répond : Parce qu'il lui fallait procéder du connu @ 'inconnu. Il ne
pouvait se borner & dire : si I'un est un, il n’est pas et n’est pas un.
I1 devait, pour en arriver 1a, détailler les caractéres essentiels de
I’étre, montrer qu’aucun ne convient a 'un et conclure que ce qui ne
répond pas aux conditions de l’affirmation n’est pas affirmable.

Or, remarque Proclos, partir du plus connu quand il s’agit de
négations, c’est partir des plus édirangéres  ’hypothése, qui pour cette
raison sont les plus aisément admises. Dans le domaine des affirma-
tions, au contraire, c’est partir des plus apparentées a I'hypothése,
c’est-a-dire des plus évidentes =.

De ce point de vue, 'affirmation de I’étre devait étre la premiére
de la deuxieme hypothese et la négation du multiple la premiére de
la premiére hypothése. Car rien ne semble mieux convenir a 1'un qui
est que I’étre, et & I'un pur que le non-multiple. En outre, cette néga-
tion du multiple s’imposait spontanément a Parménide qui avait
soutenu dans son Poéme que diversité et discontinuité ne sont que
des apparences. Et pour Platon, cette méme négation avait ’avantage
de faire de Parménide un allié qui, en suivant la logique de sa these,
allait se corriger lui-méme sans avoir l'air de s’en apercevoir. En
effet, si on refuse toute pluralité a 1'un, il n’est plus une totalité et ne
peut plus é&tre posé, puisqu’on ne pose que des relations. L’absolu
«s’arrache a 1'étre » et & I'affirmation.

La conclusion de la premiére hypothése est donc intégralement
négative. « De 'un il n’y a ni nom ni notion ni science ni expérience
ni opinion » (142 a).

Ici les interprétes se séparent. Les uns entendent une négation
par défaut, les autres une négation par exces.

Les premiers soutiennent que cette premiére hypothése est une
partie nulle, qu’elle aboutit & un échec ou a une impasse. Son unique
résultat serait de dissoudre une tentation, celle d’isoler les extrémes,
I'un pur et le multiple pur.

Les seconds, parmi lesquels les néoplatoniciens, estiment que
Platon, loin de nous enfermer dans la dialectique, la retourne ici
contre elle-méme, en fait une sorte de purification rationnelle destinée
a délivrer un foyer mystique, qui poindra dans la troisiéme hypothése.
« Si profonde fut chez Platon, écrit Jean Wahl, I'union du raisonne-
ment le plus souple et le plus serré, et d'une sorte de folie divine. » 2

1 In Parmenid., V1, 1088-1089.
2 0p. cit., p. 211.



LE « PARMENIDE » DE PLATON 95

La lecon de cette hypothése serait la relativité essentielle de 1'idée.
Platon veut mettre a distance toute signification. Or il ne peut y
parvenir par la négation ordinaire qui est intérieure au discours. La
négation de la premiére hypothése ne doit pas s’entendre comme une
privation, mais comme un dépassement générateur de l'alternative
possession — privation. Quand nous disons, par exemple, que la
monade n’est pas un nombre, nous ne voulons pas dire qu’elle soit
inférieure aux nombres, mais qu’elle les engendre et les détermine .1

« Tout ce qu'on nie de I'Un proceéde de lui, continue Proclos. Il
faut qu’il ne soit rien de ce que sont les étres, pour que tous procédent
de lui. » 2

Une telle négation serait double. Elle serait négation de 'affirma-
tion, puis négation de la négation. Elle découvrirait non le rien qui
s’oppose au tout comme son absence, mais le rien du fout et du rien
lui-méme. Au lieu de conduire a une rue bouchée, elle introduirait
a une avenue ouverte sur l'infini. Voici les raisons qu'on donne en
faveur de cette interprétation.

1. Gardons-nous de confondre les trois négations platoniciennes :
celle du Sophiste ou I'altérité qui est le non-étre impliqué par chaque
détermination — celle du Philébe ou l'indétermination impliquée
par le systéme total des déterminations — celle du Parménide qui
retranche a la fois méme et autre, détermination et indétermination.

2. Seule la troisiéme négation découvre l'ineffable authentique.
Car l'altérité et I'indétermination sont encore au niveau de l'intelli-
gible et de la pensée. Elles ont encore un sens en tant que privations,
limites ou sujets du sens. C’est Damascios, le dernier néoplatonicien
de 1’école d’Athénes au VIe siécle de notre ére, qui a décelé le plus
rigoureusement 1'illusion sans cesse renaissante du langage tendant
a faire de I'un un attribut, a poser I'ineffable et le néant eux-mémes
comme des natures cachées, a faire de 1l'inconnaissable une région
du connaissable 3.

3. Cette troisiéme négation n’est possible que portée et prévenue
par une sorte de coincidence mystique. Mais si celle-ci est donnée, elle
s’exprime nécessairement par ce genre de négation. Il semble juste-
ment que Platon ait laissé entrevoir une telle présence. Les néoplato-
niciens en voient des signes dans I’émergence du Bien de la République,
celle du Beau dans le Banguet, la folie inspirée du Phedre, les surpre-
nantes déclarations de la VII® Lettre, enfin 1I'¢2aipvnc de la troisiéme
hypothése. Mais cette communication mystique ne saurait étre
épisodique et surajoutée dans une dme platonicienne. Elle doit étre
antérieure, centrale et génératrice de la pensée. Il faut donc que le

1 In Parmenid., VI, 1076, 25-29.
2 Ibid., 29-32.
3 Dubitationes, 1, p. 10 et 56



96 JEAN TROUILLARD

dépassement suscité par la négation soit non une sortie de soi (comme
le suggére le mauvais mot «extase»), mais une réflexion radicale
sur soi, c’est-a-dire sur le centre de ’ame qui coincide avec le centre
universel.

Deuxiéme hypothése (positive & conclusion affirmative) : sil'un est.

Nous revenons A notre point de départ, mais sans oublier la
premiére hypothése. Au lieu de maintenir I'un dans sa pureté intran-
sigeante (I'un un), nous consentons a le mélanger a 1’étre, pour éprouver
cette thése A travers ses conséquences.

L’un se trouve donc réalisé ou hypostasié. Il en résulte évidemment
que 'un regoit tous les caractéres ontologiques qu’il repoussait dans
la premiére hypothese. Autant de négations dans la premiére hypo-
thése, répéte Proclos, autant d’affirmations dans la deuxi¢me, et
autant d’ordres procédants, si bien que les négations sont génératrices
des affirmations. La théologie négative est la constitution d’une onto-
logie. Reconnaitre l'ineffable dans la premiére hypothése, c’est déter-
miner ce qu’il ne peut pas étre, mais ce que doivent étre ses dérivés.
Le monde intelligible est la totalité des perfections que 1'Un refuse,
mais pose par le refus méme. C’est parce que I'un pur n’est aucun des
caractéres de I'étre que l'un qui est les réunit tous. Les négations
que proférent les esprits en se rapportant a leur origine sont pour
eux autant d’auto-constitutions.

Alors que I'Un pur n’était rien, I'introduction de 1'étre dans l'un
provoque une effusion indéfinie jusqu'a épuisement du possible. Il
ne peut y avoir de distinction entre le possible et le réel dans un
monde ol la procession s’identifie avec I'expression.

«... Il suffit de considérer cet Un comme éfant, de le médiatiser
grdce a I’Etre, pour qu’aussitot (avec le déclenchement de 1'élément
d’infinité qu’il recele) il en résulte toute une série ininterrompue et
infiniment continue de combinaisons, allant des plus simples et des
plus proches de 1'unité parfaite jusqu’aux plus lointaines et aux plus
compliquées. » I

L’un et I’étre de I'un n’étant pas identiques, I'un qui est n’est pas
une simplicité, mais un tout qui exige des parties. Cette pluralité
primordiale une fois admise, il nous reste a réciter, sous le registre
affirmatif, ce que nous déroulions sous le mode négatif dans la premiére
hypothése.

Mais si 'un qui est est un tout composé au moins de deux parties,
chacune de ces parties étant & la fois un et éfre va apparaitre double
a son tour, et chacune des parties de ces parties, et cela indéfiniment.
Pourtant cette dualité est elle-méme un certain mode d’unité, elle

1 Nicoras-IsiDORE BoussouLas : L’Etre et la composition des mixtes dans
le « Philébe » de Platon, Paris, 1952, p. 169.



LE « PARMENIDE » DE PLATON 97

domine sans I’annuler sa différence interne, elle posséde 1'unité du
nombre.

« Par conséquent, si I'un est, il est nécessaire qu’il soit nombre »
(144 a). Or il est impossible d’arréter la progression de la série des
nombres. Une fois posé le 2, les nombres se déploient a l'infini. La
dualité, dira Proclos, est la matrice de toute multiplicité. C’est sans
doute la méditation de cette génération du nombre qui a mis les
néo-pythagoriciens sur le chemin d'une procession intégrale que
Platon n’a jamais nettement formulée.

L’un qui est se morcelle donc a l'infini et pourtant contient sa
propre division, puisque chaque partie est une et partie d'un tout qui
est un. La conjonction de I'un et de I’étre dans cette deuxiéme hypo-
thése (concernant 1'un) et dans la quatriéme (concernant les autres)
ne nous méne pas au chaos, mais A une suite ordonnée de mixtes. Or
cette formation des idées en systéme de relations et cette composition
de chacune (comme les termes du langage) seront I'objet du Sophiste
et du Philébe.

La conclusion de la deuxi¢me hypothése est exactement l'inverse
de celle de la premiere. De cet un qui est, il y a science, opinion et
expérience. On peut le nommer et I’exprimer. Il est le domaine de la
pensée. Celle-ci est aveugle et réduite au silence devant 1'Un pur
(xTe hypothése) et le multiple pur (5¢ hypothese), elle se meut dans
I'entre-deux, c’est-a-dire dans le nombre. Mais l'entre-deux suppose
les extrémes, a la fois nécessaires et irréalisables.

« La communication des genres n’a de valeur que si le oui absolu
et le non absolu existent aux deux bouts de la chaine. Et méme, ils
prennent pour notre pensée l’apparence 1'un de l'autre, ils échangent
leur lumiére et leur ombre, I'un au plus haut degré de son éclat nous
éblouissant au point que nous le prenons pour une nuit, 'autre du
plus sombre degré de son obscurité rayonnant peut-étre soudain de
I’éclat le plus intense. »

Trotsiéme hypothése (positive et négative a conclusion affirmative
et négative) : sil'un est et n’est pas.

Comme l'observe Damascios, nous parvenons au centre de la
dialectique du Parménide. Nous récapitulons les deux premiéres
hypothéses et & I'avance les deux derniéres positives dans 1'unité
d’une contradiction.

« Reprenons, dit Parménide, ’examen sous une troisi¢tme forme.
Si I'un est tel que nous l'ont prouvé nos déductions, d’une part un et
multiple (2¢ hypothése), d’autre part ni un ni multiple (17¢ hypothese),
d’ailleurs participant au temps (fin de la 2¢ hypothése), n'y a-t-il pas

1 JEAN WAHL, op. cit., p. 189.



98 JEAN TROUILLARD

nécessairement pour lui, parce qu’il est un, un moment ot il participe
a I'étre, et parce qu'il n’est pas, un moment ou il ne participe point
a I'étre » (155 e).

La dialectique des hypothéses nous a conduits, en effet, a une
antinomie, qui maintenant se concentre dans un troisitme un. Nous
disions : 'un n’est rien, puis 'un est tout. Plus exactement : si I'un
est un, I'un n’est pas un ; mais s’il est multiple, il est un. Ainsi faut-il
renoncer A se fixer dans quelque hypothése que ce soit en croyant
tenir la solution platonicienne. Il n’est possible ni de dissoudre le
conflit en supprimant une de ces données, ni de le résoudre en les
conciliant (comme certains interprétes ont prétendu le faire en usant
de la 4 hypothése). Sans doute la pensée est-elle une sorte de compo-
sition. Mais elle retrouve 1’opposition des extrémes dés qu’elle essaie
de se fonder.

Dans la troisiéme hypothése le conflit se redouble, puisque 1'un
nous apparait a la fois tout et rien, et ni tout ni rien. Or une contradic-
tion ne peut exister que dans une raison discursive ou successive. Car
la succession distingue et relie, unit et oppose les incompatibles, et
ainsi les établit dans leur incompatibilité. Ce qui implique un centre
dominateur non successif, mais en quoi il est impossible de s’enfer-
mer. C’est pourquoi les néoplatoniciens voient dans ce troisiéme un
I’ame raisonnable en tant que, soumise a la mobilité du discours, elle
est une dialectique vivante.

Ce fait que I'ame est la troisiéme reprise de I'un tend & montrer que
jamais elle n’accéde a& 'un par le dehors. Pour se faire dme, elle doit
partir de lui et totaliser ses exigences. Elle n’a pas d’autre centre.

Ce qui change est tout ce qu’il devient, mais aussi rien de ce qu’il
devient. S’il passe de I'immobilité au mouvement, il réunit en lui ces
extrémes, mais il ne peut tenir I'un et I'autre en méme temps, puis-
qu’il annule I'un par l'autre.

« Un donc et multiple, naissant et périssant, est-ce que sa nais-
sance comme un n’est pas sa mort comme multiple, et sa naissance
comme multiple sa mort comme un ? » (156 b).

Si pour passer d'un état a l'autre, I'un doit traverser un point
sans épaisseur que Parménide appelle 1o éaipwng (: linstantané,
qu’il ne faut pas confondre avec l'instant fluent: o viv). En ce
foyer il n’est plus ce qu’il a été, mais il n’est pas encore ce qu’il sera.
Car ce point, placé «dans l'entre-deux (uetazl) du mouvement et
de I'immobilité, hors de tout temps, est justement et le point d’arri-
vée et le point de départ pour le changement du mobile qui passe
au repos, comme pour celui de I'immobile qui passe au mouvement »
(x56 de).

Tout changement implique donc une sorte de point neutre, qui
est un milieu parce qu’il est le centre originel des extrémes que I’Ame



LE « PARMENIDE » DE PLATON 99

peut se donner tour & tour. Damascios y voit I’éternité profonde de
I’Ame, le principe d’ol1 part la procession et ol aboutit la conversion
de I'dme a l'intérieur d’elle-méme.

« Peut-étre vaut-il mieux dire que le premier un transcende tous
les étres sous le mode négatif, que le second procéde en tous sous
le mode affirmatif, enfin que le troisitme un retrouve le mode négatif
pour se convertir vers ses principes. C’est pourquoi les négations
introduisent ce qu’il y a de meilleur dans son caractére. En outre, la
médiation de 1'ame exige les opposés, le divisé et l'indivisible, le
temporel et l'intemporel, par conséquent aussi l'affirmation et la
négation. » I

Notre 4me, selon ce méme interpréte, est I'entrelacement des
extrémes. Elle est le rien qui se fait tout, le tout qui se résout en
rien. Elle est 'engendré qui se substantialise, I'éternel qui se tempo-
ralise, l'indivisible qui se divise.

« Car ce que Platon tend & montrer, c’est que 'esprit peut aller
au-dela du domaine ou il était enfermé jusqu’ici, que 'on peut, pour
ainsi dire, trouer le temps pour aller au-dela du temps.

L’instantané est le passage continuel de la premiére a la deuxiéme
hypotheése, et de la deuxiéme a la premiére ; il est 1'unité qui enferme
les concepts contradictoires, les unit par le fait que la pensée va
incessamment de 'un a 'autre ; ce passage, comme le dit Hartmann,
doit étre repos en tant que permanence logique, il doit é&tre mouvement
en tant qu’il entre dans une infinité de relations. Et il voit dans cette
petaBo quelque chose qui nous permet de deviner ce qu’est la
uéBEFIC. ..

Cette conception, si elle a une signification rationnelle, a en méme
temps une signification mystique. » 2

I1 fallait que I'un apparit d’abord comme le pléréme des négations,
puis comme celui des affirmations, pour se révéler la plénitude des
oppositions. Quand la dialectique cherche a se justifier, elle se retourne
contre elle-méme. Elle découvre alors que l'irrationnel n’est pas un
canton du rationnel, mais plutét que I'intelligible s’inscrit sur un fond
d’ineffable.

Finalement, le Parménide nous livre moins une théologie qu'une
philosophie de I'dme. 11 déploie la structure de 1’dme médiation de
I'univers. L’dme est une monade qui s’analyse en triade et en pentade.
Elle s’étend d'un extréme a 'autre, et elle remplit tout 1’entre-deux
par sa tension cohésive. Et la structure de 1'dme est 1'exemplaire de
toute structure.

t DamMmascios : Dubitationes, 11, p. 266, 3-9.
2z JEAN WAHL, op. cit., p. 167, 171.



100 JEAN TROUILLARD

On peut donc bien dire que, si Platon a d’abord congu ’Ame a
partir de l'idée, il cherche maintenant a comprendre I'idée a travers
I'ame.

JEAN TROUILLARD

EXTRAIT DES PUBLICATIONS DE ]EAN TROUILLARD

La purification plotinienne, Paris, Presses Universitaires de France, 1955.

La procession plotinienne, Paris, Presses Universitaires de France, 1955.

Proclos. Eléments de théologie, traduction, introduction et notes, Paris, Aubier,
1965.

Le néoplatonisme de Plotin & Damascios, contribution a 1'Histoirve de la philoso-
phie I de I'Encyclopédie de la Pléiade, Paris, Gallimard, 1969.

L’'Un et I’Ame selon Proclos, Paris, Les Belles Lettres, 1971.

Articles
Sur PLOTIN :

La liberté chez Plotin, dans Actes du IVe Congrés des Sociétés de philosophie
de langue frangaise, Neuchitel, La Baconniére, 1949, p. 353-357.

The Logic of Attribution in Plotinus, dans International Philosophical Quarterly
I/1, 1961, p. 125-138.

Valeur critique de la mystique plotinienne, dans Revue philosophique de Louvain,
t. 59, 1961, p. 431-444.

Plotin et le moi, dans Horizons de la personne, Paris, Les Editions ouvriéres,
1965, p. 59-75.

Sur ProcLros:

« Agir par son étre méme ». La causalité selon Proclus, dans Revue des sciences
religieuses, t. 32, 1958, p. 347-357.

L’intelligibilité proclusienne, dans La philosophie et ses problémes (Mélanges
Jolivet), Lyon, Vitte, 1960, p. 83-97.

Proousios et Pronoia chez Proclos, dans Revue des Etudes grecques, t. 73, 1960,
p. 80-87.

L’Etre et I’'Un, dans Les Etudes philosophiques, t. 15, 1960, p. 185-196.

Convergence des définitions de I'dme chez Proclos, dans Revue des sciences philoso-
phiques et théologiques, t. 45, 1961, p. 3-20.

Réminiscence et procession de I'dme selon Proclos, dans Revue philosophique de
Lowvain, t. 69, 1971, p. 177-189.

L’antithése fondamentale de la procession selon Proclos, dans Archives de philoso-
phie, t. 34, 1971, P. 433-449.

Proclus, dans Encyclopedia Universalis.

SUR JAMBLIQUE :
Jamblique, dans Encyclopedia Universalis.



	Le "Parménide" de Platon et son interprétation néoplatonicienne

