Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 23 (1973)

Heft: 1

Bibliographie:  Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HISTOIRE

DE L'EGLISE
ET DE LA
PENSKE
CHRETIENNES

BIBLIOGRAPHIE

JEAN-PAUL BROUDEHOUX : Mariage et famille chez Clément d’ Alexan-
drie. Paris, Beauchesne, 1970, 240 p. (Théologie historique, 11.)

Les recherches historiques sur le mariage et la vie conjugale se multiplient.
Ici, Pauteur interroge Clément d’Alexandrie, premier auteur qui, aprés saint
Paul, s’intéresse en littérature orthodoxe aux problémes du mariage, de la
sexualité et de la virginité. L’historien décrit d’abord le milieu alexandrin, ses
institutions, les sectes gnostiques, I’encratisme. S’agissant du mariage, on ne
demandera pas a Clément un enseignement systématique. Son souci est avant
tout pastoral et polémique. Ce dernier trait problématise d’ailleurs les jugements
qu'il porte sur les milieux paiens. Contre les encratites qui nient que la sexualité
soit voulue par Dieu, il défend l'institution divine du mariage. Il affirme cepen-
dant la supériorité de la virginité. En vertu de la dissociation grecque courante
du mariage et de I’amour. il ne parle presque pas de ce dernier. Fortement
influencé par la morale stoicienne, sa morale sexuelle est extrémement stricte.
Il n’est pas parvenu a intégrer I’amour et la sexualité dans sa vision du mariage.
Cela tient peut-étre a sa personne, partagée entre son attachement au monde
qu’il faut évangéliser, et le souci de prendre ses distances a son égard pour pou-
voir mieux se tourner vers Dieu. — Etude de théologie historique claire, inté-
ressante et instructive. S s —

Collections grecques de maracles. Sainte Thécle, saints Céme et Damien,
saints Cyr et Jean (Extraits), saint Georges, traduits et annotés par
A.-]J. Festugiére. Paris, A. et J. Picard, 1971, 349 p.

Quel contraste entre notre mentalité moderne toute dominée par 1'esprit
scientifique et celle qui transparait dans ces récits de miracles. Les auteurs de
ces textes vivent dans une atmosphére ol l'intervention quotidienne des saints
du ciel apparait toute naturelle. On voit méme certains de ces amis de Dieu
reprocher aux malades qui les implorent d’avoir auparavant consulté un méde-
cin! Le P. Festugiére a traduit ces documents, (les plus anciens datent du
Ve siécle), sans chercher a distinguer dans ces prodiges ce qui releve de I'histoire
et de l'imagination. Mais les introductions indiquent avec soin le contexte
dans lequel sont nés ces récits. Par exemple, on nous montre comment un
roman pieux, les Acta Pauli et Theclae (du 11 siécle), donnent naissance a une
dévotion envers Thecle, personnage purement imaginé par l'auteur du récit
d’édification ; ensuite, on croit avoir découvert son tombeau a Séleucie et le
sanctuaire que l'on édifie en I'honneur de Thécle devient un lieu de pélerinage
ol affluent les malades. Les saints ont-ils pris la reléve des dieux paiens gué-
risseurs ? Le P. Festugiére aborde le probléme et le résout d’une maniére
nuancée (Cf. p. 91-95, p.217-21g9). Ce qui nous a le plus géné dans ces récits,
c’est de voir I’esprit de vengeance attribué a plusieurs de ces saints ; en revanche,
fort émouvante est 1’évocation de toute cette misére humaine en quéte de

libération. GEORGES BAVAUD.



BIBLIOGRAPHIE 69

GiorGglo BOUCHARD : I Valdest, una storia da rileggere. Torino,
Claudiana, 1971, 46 p.

Cette mince brochure jette une lumiére nouvelle sur une histoire qu’on se
représente trop souvent comme figée, a la maniére d’une histoire sainte. L’auteur
indique briévement I'importance de certains facteurs sociaux et économiques
dans l'histoire des Vaudois du Piémont, la qualité aussi d’'une certaine résistance
militaire au pouvoir des seigneurs féodaux dans les vallées, puis a I’emprise des
ducs de Savoie. Il insiste aussi sur certains facteurs spirituels : I'élan missionnaire
qui a suivi le Réveil. Il souligne l'effort d’adaptation constante de ce petit
peuple a des circonstances trés différentes, la dynamique de son histoire. Dyna-

mique qu’il importe de ne pas oublier aujourd’hui. LvpIa voN Auw.

ARGIMIRO RUANO : Légicay mistica. La dimension de razén, notificando
lo trascendente, en Teresa de Avila. Puerto Rico, Université,

1970, 508 p.

L’auteur, professeur de littérature espagnole et spécialiste du «siglo de oro»
veut démontrer dans cette étude trés approfondie que, malgré les excés de son
style, sainte Thérése a toujours maintenu la primauté de la raison humaine
dans son ceuvre. Par conséquent, la « docteur de I'Eglise » n’est pas seulement
une grande mystique, mais surtout une grande philosophe universelle. Ce que

que nous voulons bien volontiers concéder. PrerrE FURTER.

ANDRE GOUNELLE : La Bible selon Pascal. Paris, PUF, 1970, 59 p.
(Cahiers de la Revue d’histoire et de philosophie religieuses,
no 42.)

Dans cette vivante étude A. Gounelle s’applique a préciser la maniére dont
Pascal congoit I’Ecriture sainte, et la fagon dont il en définit la nature et le rdle.
L’auteur aborde trois grands thémes : I'autorité de 1’Ecriture ; I'interprétation
de I’Ecriture ; le Dieu caché. Le cheminement est des plus clairs, le contenu de
ces pages constamment intéressant. Spécialement le troisiéme paragraphe ; il
souligne cette certitude pascalienne : «si Dieu se cache, ce n’est pas pour se
mettre hors de la portée des hommes, mais au contraire pour qu’ils le cherchent
et le trouvent ». Car pour discerner la vérité, il faut s’y appliquer et I'aimer. —
A. Gounelle conclut : la Bible est comme le chemin que Dieu et I’homme pren-
nent, pour les retrouvailles qui s’accomplissent en Jésus-Christ. Nous sommes
bien au cceur de la foi chrétienne. Si notre maniére de lire I’Ecriture n’est plus
la méme que celle de Pascal, I'affirmation essentielle est identique : dans la
Bible, le croyant cherche d’abord la rencontre avec une personne, celle du

Sauveur. EpMOND GRIN.

JacQues LE BRUN : Bossuet. Paris, Desclée de Brouwer, 1970, 143 p.
(Les Ecrivains devant Dieu, N°© 27.)

Pour un lecteur non averti, un auteur comme Bossuet risque bien de rester
difficile & comprendre dans les conditions culturelles et spirituelles de notre
époque. Le livre de J. Le Brun nous aidera a mieux entrer dans la pensée de
I’évéque de Meaux et a en découvrir toute ’originalité et la richesse. Quelques
thémes majeurs sont présentés: Dieu, la Providence, Jésus-Christ, ’homme.
Ainsi apparait peu a peu le christianisme de Bossuet, ses qualités, mais aussi ses



70 BIBLIOGRAPHIE

faiblesses humaines. J. Le Brun réussit & écrire une introduction critique,
généreuse et fort bien informée. Un choix de textes peu connus complétent trés

heureusement cette étude claire et bien écrite. Micurr CORNU.

SIEGLINDE C. OTHMER : Berlin und die Verbreitung des Naturrechts in
Europa. Kultur- und sozialgeschichtliche Studien zu Jean Bar-
beyracs Pufendorf-Ubersetzungen und eine Analyse seiner Leser-
schaft. Berlin, Walter de Gruyter, 1970, XVI 4 244 p. Vertffent-
lichungen der historischen Kommission zu Berlin, Band 3o0.

L’intérét principal que présente 1'étude substantielle de Sieglinde C. Othmer
est d’éclairer d’une lumiére nouvelle un tournant décisif de I'histoire des idées
et de la pensée juridique moderne, en méme temps que de la vie d’une de ses
figures marquantes au XVIIIe siécle : Jean Barbeyrac (1674-1744). En mettant
au jour les données des archives de la Communauté huguenote berlinoise, des
recueils de proces-verbaux du Consistoire de I'Eglise réformée francaise de
Berlin et des archives d’Etat prussiennes (Département de la colonie francgaise),
TYauteur a permis de renouveler en effet la connaissance que l'on avait, depuis
le travail classique de Philippe Meylan, de la personne et de I’évolution intel-
lectuelle de Jean Barbeyrac a partir des années décisives de son séjour berlinois
(1693-1710). Attribuée 4 tort par Meylan a l’obstruction larvée du Consistoire
réformé francais, puis a4 la renonciation délibérée du jeune réfugié huguenot
au saint ministére (cf. Jean Barbeyrac et les débuis de Uensecignement du
Dyoit dans I’ Ancienne Académie de Lausanne, Lausanne 1937, p. 51), l'orienta-
tion vers I’étude du Droit naturel du futur professeur de Lausanne et de Gro-
ningue n’apparait pas comme le fruit d'une vocation, mais comme le contre-coup
de l'opposition conjuguée a sa carriére pastorale du Consistoire de I'Eglise
réformée francgaise de Berlin et des autorités prussiennes, en particulier de la
commission arbitrale d’enquéte du ministre Dohna, qui confirmera les accusa-
tions d’hérésie portées par les milieux consistoriaux (p. 72). — Le mérite du
livre de Sieglinde C. Othmer est de dépasser le conflit intérieur de Barbeyrac
entre la tradition austére de son pere et la liberté de pensée de son oncle, le
célebre médecin de Madame de Sévigné, — ou elle croit trouver, un peu abusi-
vement a notre sens, la clé de sa destinée (p. 86-88) — pour dévoiler & travers
« I’affaire Barbeyrac » un tournant dans la politique des autorités prussiennes.
Celles-ci sauront distinguer, en effet, avec sagacité les compétences scientifiques
et pédagogiques du jeune professeur huguenot de ses opinions théologiques,
allant jusqu’a le recommander en 1710 a L.L.E.E. de Berne au moment de
sa candidature & la chaire de Droit naturel de Lausanne (p. 153). A travers la
description de la carriére de Barbeyrac et de 1'originalité de la politique prus-
sienne en matiére religieuse, 'auteur nous trace aussi un vivant tableau du
Refuge berlinois, évoquant avec bonheur ses grandes figures intellectuelles —
Antoine Teissier, le premier traducteur frangais de Pufendorf, et Etienne Chau-
vin, le rédacteur du « Nouveau Journal des S¢avans », beau-pére de Barbeyrac —
et ses guides spirituels, avant tout soucieux de l'unité de la doctrine et de
I'orthodoxie de la foi et par 14 plus proches des hommes du Saint-Office que
du Roi-philosophe. Singuliére illustration du mot de Bayle : « Dieu nous garde
de l'inquisition protestante !», leur attitude a 1'égard de Barbeyrac permet
d’ajouter un nom de plus 4 la liste des victimes de 1'esprit d’'intolérance qui sont
a la source de la formation et de I'essor de I’Ecole de Droit naturel moderne —
Pufendorf, Thomasius, Wolff, tous condamnés ou bannis pour leurs positions



BIBLIOGRAPHIE 71

hétérodoxes. Venu au Droit naturel, a la différence de ses maitres, par dépit
plus que par vocation, Barbeyrac contribuera sans doute davantage que les
théologiens libéraux, par ses traductions des classiques du Droit naturel mo-
derne, en particulier de Pufendorf — dont la seconde partie de 1'ouvrage nous
présente les conditions de diffusion et 1'étude statistique exhaustive —, & 'ave-
nement de la tolérance et a son passage dans les institutions de 1’Ancien régime

de sa patrie d’origine. ALFRED DUFOUR.

UWwE GERBER : Disputatio als Sprache des Glauwbens. Eine Einfithrung
in das theologische Verstindnis der Sprache an Hand einer ent-
wicklungsgeschichtlichen Untersuchung der disputatio und ihres
Sprachvollzuges. Ziirich, EVZ, 1970, 327 p. (Basler Studien zur
historischen und systematischen Theologie, 15.)

Cet ouvrage issu de 1’école de G. Ebeling présente de sérieuses difficultés
linguistiques pour le lecteur francophone. Les associations de mots et les néolo-
gismes intraduisibles rendent illusoire la rédaction d’un compte rendu vraiment
adéquat. — De quoi s’agit-il ? L’auteur analyse la philosophie et théologie
linguistique de saint Thomas pour la confronter avec linterprétation de la
parole et du langage chez Luther, le terme de comparaison étant la « disputatio »
universitaire en tant que langage de la foi. La conception symbolique du langage
propre au catholicisme s’enracine dans la «res ipsa » du mystére divin de sorte
que le langage est considéré comme expression signifiante de la révélation
«essentielle », sa fonction préparatoire et propédeutique consistant & renvoyer
au ¢« credenda ipsa ». La plénitude de la foi ne réside donc pas dans ’événement
de la Parole, mais dans 'événement pré- et extralinguistique de la révélation
sacramentelle de la griace. Luther, par contre, inaugure une nouvelle ontologie
de la « Sprachlichkeit » du « Deus pro nobis », en interprétant la « substance »
comme ¢ existence », la « personne » comme « relation », le « sacramentel » comme
«événement de la parole», «l’historique» comme «existence vécue dans la
fides ex auditu », etc. — L’ouvrage se compose de quatre parties. 1. L’évolution
historique de la forme de la disputatio montre comment la méthode de la « quaes-
tio » servant a transmettre le trésor doctrinal de 1'Eglise est progressivement
transformée (Anselme, Abélard, fondation des Universités), notamment sous
Iinfluence du VIIIe livre des Topiques d’Aristote, pour atteindre sa forme
définitive au début du 13° siécle dans la « disputatio ordinaria et quodlibetalis ».
2. La disputatio en tant que langage de la foi chez Thomas d’Aquin. Chez
Thomas, la disputatio dans sa forme syllogistique sert & démontrer le caractére
suprarationnel de la sainte doctrine en tant que «scientia conclusionum». On
peut parler d'une ontothéologie qui cherche, par le moyen de la dispute, &
ordonner le monde « ad finem Deum ». Dans ce contexte, le langage assume une
fonction essentiellement « apophantique ». 3. La disputatio en tant que langage
de la foi chez Luther. Le réformateur a su utiliser la dispute comme une arme
redoutable en la retournant contre la théologie scolastique. La réhabilitation
de cette méthode de réflexion et d’appropriation tentée dés 1533 a la faculté de
théologie de Wittenberg n’a pas survécu a I’avénement de I’orthodoxie. Mais de
toute maniére, la conception linguistique de Luther différe totalement de celle
de Thomas. Ce dernier part de I’analogie entre le « verbum internum » et « exter-
num », alors que Luther insiste précisément sur leur identité dans I’événement
de la prédication. Non pas le « verbum » en tant que « species » avec ses « genera »



72 BIBLIOGRAPHIE

(divinum-humanum, internum-externum, forma-materia, actus-potentia), mais
le « Verbum Dei praedicatum pro nobis» qui suscite 1'auditus fidei’ est le fonde-
ment de sa théologie. C’est donc sa conception strictement christologique de la
parole qui transforme non la forme, mais le contenu de la dispute. Celle-ci ne
saurait étre un exercice de raisonnement dialectique, mais bien plut6t une inter-
prétation du témoignage scripturaire dans une situation de tentation. Le lieu
herméneutique de la dispute ne se trouve pas dans la «¢similitudo» entre « ver-
bum » et «res ipsa », mais dans I'événement de la «fides ex auditu». La quatriéme
partie — la dispute comme théorie et praxis de la foi — met en évidence la
structure forensique du langage de 1’Ancien et du Nouveau Testament. — De nos
jours, la dispute prend des formes entiérement nouvelles, comme le sif-in ou le
teach-in. Face a ces phénomeénes ainsi qu’a l’appauvrissement technologique
et unidimensionel du langage, il s’agit pour la théologie de redevenir disputative,
en se souvenant que la christologie est, en tant qu’interprétation de la « Sprach-
lichkeit» de Dieu pour 1'homme, le lieu herméneutique d’une «theologia dispu-

tans ». HARTMUT LUCKE.

MicHAEL ScHMAUS, AL0IS GRILLMEIER, LEO SCHEFFCZYK ; Handbuch
der Dogmengeschichte. Band I, faszikel 3¢ (2. Teil). Geschichte
der Hermeneutik von Schleiermacher bis zur Gegenwart, von
Franz Mussner. Basel-Freiburg-Wien, Herder, 1970, 34 p.

L’histoire de I’herméneutique moderne commence, pour l'auteur, avec
Schleiermacher, elle se poursuit dans les ceuvres philosophiques de Dilthey,
Heidegger, Gadamer et l'interrogation théologique de Bultmann, Fuchs et
Ebeling. Une analyse claire et succincte de ce qui, dans chacune d’elles, constitue
I'horizon d’une réflexion sur I'herméneutique, montre combien l'intention de
Schleiermacher de penser solidairement la nature de la compréhension, de
I'interprétation et la manifestation que lui donne le langage s’affirmera tou-
jours plus comme le fil directeur de I’herméneutique ; a lire Platon et Augustin
par exemple, cette orientation n’est d’ailleurs en rien originale ! Dans une
seconde partie, 'auteur fait le bilan de la réflexion herméneutique dans le
catholicisme officiel depuis Vatican I. Dans son ensemble, la présentation
qui est donnée de ’herméneutique moderne est trés honorable. Mais — et
c’est 1a que s’affirme notre embarras — sommes-nous en présence d’une histoire
de cette herméneutique ? Pourquoila faire débuter avec Schleiermacher et se
poursuivre avec les penseurs nommés ci-dessus ? Pour le XIXe siécle, des
penseurs aussi essentiels que Marx, Nietzsche et Freud mériteraient d’étre
interrogés, car avec eux se produit une nouvelle possibilité d’interprétation.
Enfin, la présentation juxtaposée des auteurs que cet article propose est un
parti-pris qui peut se justifier ; mais cette juxtaposition ne crée qu’une his-
toire fictive et arbitraire de I’herméneutique. A choisir entre deux fictions, il
nous parait préférable d’interroger les mouvements de I’herméneutique mo-
derne selon un point de vue ou une thématique nettement déterminée, qui
permettrait d’articuler a leur unique théme les multiples questions soulevées

par l'herméneutique. RoMiril CrRpEam.



BIBLIOGRAPHIE 73

GIANNI BAGET Bozzo : Chiesa e utopia. Bologna, I1 Mulino, 1971,
207 P.

L’auteur, né en 1925, ordonné prétre en 1967, a longtemps milité comme
journaliste et comme politicien dans les rangs de la « Democrazia cristiana ».
Son ceuvre est celle d'un théologien largement ouvert aux problémes philoso-
phiques et sociologiques. Cette ouverture d’esprit explique la richesse et la
complexité de ce livre dans lequel Baget Bozzo s’efforce de donner une vue
synthétique de notre époque. Selon lui, I'athéisme politique n’a pu se développer
vraiment que sur un terrain chrétien. Beaucoup plus qu’aux infidélités per-
sonnelles des chrétiens a leur idéal, la crise de notre civilisation est due a une
déviation de la pensée chrétienne. Le christianisme antique — et le christianisme
médiéval a sa suite — ont cherché a traduire les vérités de I’Evangile en termes
empruntés a la philosophie grecque et plus ou moins adéquats. Certaines notions
bibliques ont été déformées ou négligées. Le probléme des relations entre
I'homme et Dieu a été abandonné a la mystique. Or ce probléme se pose aujour-
d’hui d’une maniére aigué. D’auntres aspects du christianisme, I’eschatologie,
par exemple, reviennent a ’ordre du jour. La notion traditionnelle de 1I'Eglise
et ses formes peuvent éclater, le rdle prophétique de 1’Eglise demeure.

Lypia voN Auw.

THIERRY MAERTENS, JEAN FRISQUE : Guide de I’assemblée chrétienne.
Tome IX. Tournai, Casterman, 1971, 249 p.

La parution de ce dernier tome du commentaire biblique et liturgique pour
chaque dimanche, que réclamaient les nouvelles dispositions romaines, nous
donne I'occasion de signaler le beau travail accompli au service du peuple célé-
brant. Le contenu des lectures du jour y est étudié avec soin, puis ces notes
servent a leur tour de base a une méditation plus vaste du théme théologique
qui en ressort. — Ce neuviéme volume est, pour une part, le plus ¢« romain »
de tous puisque ses cent vingt premiéres pages sont consacrées aux « Fétes
primant le dimanche». Nous ne pouvons que dire nos hésitations devant le
matériel exégétique proposé pour les fétes mariales. Vient ensuite le nouvean
lectionnaire, que nos liturgistes réformés feraient bien d’étudier en détail;
mention spéciale a l'entrée relativement importante de 1’Ancien Testament au
nombre des lectures dominicales. Les biographies du sanctoral et des tables
générales complétent l'ouvrage qu’'on se doit de consulter pour connaitre la

réalité du culte catholique aujourd’hui. CLAUDE BRIDEL.

Neue Gemeindemodelle. Herausgegeben von Normann Hepp. Wien-
Freiburg-Basel, Herder, 1971, 309 p. (Theologie konkret.)

Le dossier des expériences communautaires ne cesse de grossir. Au cours
de la seule année 1971, nous avons repéré au moins six livres consacrés au sujet ;
voici un ouvrage collectif en langue allemande ol sont présentés des « modeles »
allemands, autrichiens, suisses et trois échantillons d’autres pays, dont la fameuse
paroisse florentine de 1'Isolotto par don Mazzi lui-méme. En tout quinze mono-
graphies qu’il n’est pas facile de réduire a un dénominateur commun puisqu’elles
traitent tantét d’efforts de renouveau paroissial, tantot de tentatives « laiques »,
tantdt d’entreprises cléricales. Cette collection un peu hétéroclite est encadrée
par une étude historique de Peter Stockmeier ( Gemeinde 1m frithen Christentum)
et une réflexion sociologico-théologique de Normann Hepp (Gedanken zur

THEOLOGIE
CONTEMPO-
RAINE



74 BIBLIOGRAPHIE

Gemeindearbeit). Convenons qu’il n’est pas facile pour I'Eglise dite établie de
se débrouiller dans tout ce remue-ménage, en se gardant aussi bien de l'indiffé-
rence protectrice que de I’enthousiasme récupérateur. Et pourtant, si ’ecclésio-

logie de demain germait dans ces champs chaotiques...
CLaUuDE BRIDEL.

PavuL TiLLICH : La naissance de lesprit moderne et la théologie protes-
tante. Traduit de 'anglais par Chr. Aubert et B. Ganeau. Paris,
Le Cerf, 1972, 316 p.

On est d’abord agacé par le style reldché, bien que la traduction soit bonne,
par le ton de la conversation et ’absence absolue de citations et de références
aux auteurs en question. En fait, il s’agit de conférences données 4 Chicago en
1963 et publiées en 1967 seulement par Hannah Tillich. L’auteur a voulu
décrire « le drame de la montée, au sein du christianisme, d’'un humanisme qui
critique la tradition chrétienne, s’en éloigne, et donne naissance a tout un
monde caractérisé par une existence séculiére » (p. 12). D’ol cinq chapitres
trés rapides sur l'orthodoxie, le piétisme et le rationalisme (p. 17-32), sur le
siécle des lumiéres (p. 33-88), sur le « romantisme classique » (Lessing, Kant,
Schleiermacher, Hegel, p. 89-170), sur I’effondrement de la synthése universelle
(Schelling, Kierkegaard, Marx, Nietzsche, p. 171-262), sur les nouvelles formules
de médiation (Ritschl, Harnack, Troeltsch, Bultmann, Barth, p. 263-308).
Les sympathies de 'auteur vont vers les systémes dits de syntheése: «...sila
théologie systématique a quelque signification, il faut procéder a de nouvelles
tentatives aprés I'échec des synthéses de Schleiermacher et de Hegel » (p. 114).
Plus précisément, le théologien doit se prononcer pour une méthode dialectique
entre le principe d’identité, ou de coincidence entre l'infini et le fini dans toute
personne humaine, et le principe de séparation d'une révélation « communiquée
de I'extérieur » (p. 226). Il semble que la pensée de Tillich oscille entre ces deux
démarches, sans parvenir a les réunir vraiment. « Pour ma part, je commence
par 'homme. Je ne tire pas de '’homme la réponse divine, mais je pars de la
question inscrite en ’homme et a laquelle la révélation divine vient répondre»
(p- 307). Mais, si cette réponse s’est inscrite dans 'histoire, la théologie « dépend »
de la recherche historique, et c’est 1a, selon l'auteur, un risque inacceptable
(p- 280 ss. a propos de Ritschl et de Harnack). C’est dans le refus de ce risque,
nous semble-t-il, que git la difficulté majeure de cette pensée.

PIERRE BONNARD.

H. CazeLLES, J. DELORME, L. DEROUSSEAUX, J. LE Du et R. MACE :
Le langage de la foi dans I'Ecriture et dans le monde actuel. Paris,
Le Cerf, 1972, 226 p. (Lectio divina, 72).

Ce volume constitue les Actes d’un congrés de catéchétes et de théologiens
catholiques frangais, avec quelques collaborations protestantes, sur le théme
« Exégése et catéchése». On y trouve non seulement les textes des exposés, mais
de larges échos des discussions qui les ont suivis, ceci sous deux titres princi-
paux : les itinéraires d’un catéchiste (R. Macé) et d’un exégete (L. Desrousseaux)
puis, en deuxieme partie, « L'élaboration du langage de la foi» (J. Le Du) et
« La résurrection de Jésus dans le langage du Nouveau Testament » (J. Delorme).
Disons immédiatement que cette derniére contribution nous a paru, de beau-
coup, la plus importante (p. 101 & 182), par la précision des références critiques



BIBLIOGRAPHIE 75

aux auteurs contemporains (Bultmann, Marxsen, Fuchs, Merleau-Ponty, Léon-
Dufour, etc.) et par la netteté des options personnelles. On sent, chez Jean
Delorme, en plus d'une information étendue, exégétique, philosophique, linguis-
tique, une grande expérience de 1’étude biblique pratique avec des publics pour
le moins récalcitrants. Les imprécisions d’outre-Rhin sont bien dénoncées :
« Le langage de la foi n’est pas le simple reflet de I'’expérience. En un sens, il
la fait advenir. Sans lui, serait-elle faite sous la forme précise qu’il énonce. ?»
(p. 172), « Au cceur du langage de la foi, I'indicible se tient comme une réserve
de sens qui laisse en quelque sorte toujours la compréhension comme au seuil
d’elle-méme » (p. 182, d’aprés J. Ladriére). Dans le reste du volume s’affrontent,
parfois confusément, le désir de ne pas laisser le groupe catéchétique en proie
aux perplexités bibliques en le référant a4 diverses autorités plus rassurantes
(Eglise, liturgie, spiritualité du groupe lui-méme) et la ferme volonté d’assurer
la primauté biblique dans une recherche a la fois rigoureuse et actuelle du sens.
A la fin du congres, alors que le P. Cazelles, exégéte, venait d’affirmer «qu’on
ne connait Jésus-Christ que par 1'Ecriture », le P. Geffré, dogmaticien, ajouta,
ce sont les derniers mots du volume : ¢« c’est un temps dans la démarche... »
(p. 223). Conclusion honnéte. Mais il aurait fallu aborder de front le probléme
de la relation entre le temps exégétique et le temps dogmatique ou catéchétique.

PIERRE BONNARD.

Kurt LtTHI : Theologie als Dialog mit der Welt von heute. Freiburg-
Basel-Wien, Herder, 1971, 200 p. (Quaestiones disputatae 53.)

Kurt Liithi, professeur de théologie systématique a la faculté évangélique
de Vienne nous semble bien connaitre la pensée de Martin Buber qu’il cite
souvent. Dés lors, on comprend que le théme du dialogue lui apparaisse décisif
pour la théologie et la vie des Eglises. Aprés avoir exposé d'une maniére systé-
matique la nature du dialogue, il donne des exemples concrets de rencontres
authentiques (avec le monde sécularisé, la religion, le catholicisme, le domaine
de l'art et de la littérature modernes). Dans le jugement porté sur le texte de
Gaudium et spes de Vatican II, nous trouvons une critique inverse a celle que
Barth et Cullmann ont formulée. Ces derniers théologiens craignent que 1’Eglise,
trop optimiste en face du monde, succombe au danger du syncrétisme, Liithi
souligne plutdt la peine que manifeste le catholicisme a dépasser des structures
mentales dépendantes d'un passé culturel et social aujourd’hui définitivement
révolu (par exemple, dans le domaine de la sexualité). Si nous avons bien
compris, 'auteur approuve pleinement les Péres de Vatican II d’engager le
Peuple de Dieu a se mettre au service du monde, mais le Concile a-t-il vu

. b iy
suffisamment que ce monde a atteint sa majorité : GEORGES BAVAUD.

ANDRE DuMas : Croire et douter. Paris et Lyon, Les Editions cecumé-
niques, 1971, 176 p.

I1 apparait, de plus en plus, que la tiche essentielle de la théologie moderne
consiste a retrouver le sens des mots, eux-mémes interprétes de la révélation.
M. André Dumas, dans les conférences de Caréme données en 1’église réformée
de I’Annonciation a Paris, tente, comme il I’écrit lui-méme, « de précher aujour-
d’hui le ciel et la terre ». Pour réaliser cette tentative, I'auteur juxtapose des
mots annonciateurs des actes de Dieu et ceux qui expriment ’expérience de
I’'homme. Ces sept couples de mots structurent toute la dialectique de 'ouvrage



76 BIBLIOGRAPHIE

qui, a travers l'espérance, converge vers le mot croire. La méthode est heureuse ;
elle lie le discours de la révélation a la réalité humaine de notre aujourd’hui.
Si notre vocabulaire, souvent, n’est plus signifiant, c’est qu'il décolle du réel. —
Le danger de toute herméneutique, et nous en avons maintes preuves dans la
théologie contemporaine, consiste a mutiler le discours de la révélation au
profit d’'une adaptation au gotit du moment. Dumas évite cet écueil, il faut lui
en étre reconnaissant, car il part d'une notion trées claire de Dieu, ce Dieu « qui
décide de préférer 'homme a lui-méme » et qui est créateur parce qu’il nous
interpelle. — L’entretien sur l'autorité et le pouvoir remet trés remarquable-
ment les choses au point dans une société qui se veut anti-autoritaire parce
qu’elle ne sait plus ce qu’est I’autorité. Par contre nous avons été moins convaincu
par la conférence consacrée au ciel et a la terre. Il semble qu'ici la rigueur de la
méthode fléchit et c’est dommage car ces mots suscitent, actuellement, les
réactions les plus négatives face au discours de la révélation. — Cette réserve ne
saurait assombrir la joie que nous avons ressentie a la lecture de ce livre bien-
faisant au milieu des remises en question théologiques souvent aberrantes de

notre temps. H. ETiENNE DuBois.

ROGER ScHUTZ : Ta féte soit sans fin. Taizé, Les Presses de Taizé,
1971, 174 P.

Ce bref extrait du journal de Roger Schiitz, prieur de Taizé, est attachant.
L’auteur sait évoquer en quelques traits la beauté d’un paysage, d’un ciel, d'une
heure de la journée ou d’une rencontre humaine. Les amitiés familiales et
fraternelles tiennent une large place dans ces pages que domine la préoccupa-
tion du concile des jeunes. Mais, sous-jacent et affleurant sans cesse, un autre
probléme se pose : comment concilier I'amour de 1'Eglise, vue, il faut le dire,
avant tout sous son aspect romain, et I’amour de I’humanité d’aujourd’hui ?
Pour Roger Schiitz, le Christ ne peut étre détaché de 1'Eglise visible. Le prieur
a foi en cette Eglise, en ses institutions, malgré toutes leurs défaillances.

Lypia von Auw.

H.-M. MANTEAU-BONAMY : La Vierge Marie et le Saint-Esprit. Com-
mentaire doctrinal et spirituel du chapitre huitiéme de la Constitution
dogmatique : Lumen Gentium. Paris, Lethielleux, 1971, 222 p.

Veut-on trouver dans ce livre un commentaire objectif et précis de la doctrine
mariale de Vatican II ? On sera dégu par I'exposé de cet ouvrage. En effet, 'au-
teur lit les textes dans une optique personnelle qui ne semble pas toujours
rejoindre l’enseignement du Concile. Certes, il est légitime de rechercher un
approfondissement doctrinal en partant des documents du Magistére, mais que
T'on attribue pas au Concile des vues qui ne sont pas les siennes. Un exemple ?
L’exégeése de Luc 1, 35 qui nous est proposée, ('auteur y voit une mission
visible de 1’Esprit), dépasse certainement l'intention des rédacteurs de Lumen
Gentium. Cependant, cet essai, fruit d’'une grande dévotion mariale, n’est pas
sans mérite : celui de rapprocher la pneumatologie et la doctrine catholique sur
le mystére de la Vierge. Sous cet aspect, il mérite 1'attention.

GEORGES BAvaubD.



BIBLIOGRAPHIE 79

IRENE SONDEREGGER-KUMMER : Transparenz der Wirklichkeit. Eduard
Schaper und die innere Spannung wn der christlichen Literatur des
20. Jahrhunderts. Berlin, Walter de Gruyter, 1971, 308 p.

Qu’est-ce aujourd’hui qu’'une poésie chrétienne, 1'adjectif chrétien peut-il
indiquer une détermination spécifique de 1'ceuvre littéraire ? C’est avec cette
question que l'auteur interroge quelques écrivains contemporains, Schaper
surtout, mais aussi Bernanos, Mauriac, Claudel, etc. — Pour I’homme moderne,
I'unité du cosmos s’est brisée. Aucun reflet du divin n’est perceptible dans la
réalité. Le mythe ne parle plus. L’homme est en crise d’identité. Cette brisure
de la modernité conduit-elle & une nouvelle maniére d’exprimer la foi chrétienne ?
Schaper le croit. Toute analogia entis est révoquée, mais Dieu peut apparaitre
comme le tout-autre qui se manifeste dans les situations limites. La brisure de
Iordonnance primitive serait la bréche qui ouvre sur la transcendance. Schaper
joue sur la figure du paradoxe (analogia antithetica) compris typologiquement
a la lumiére de la croix du Christ : 1a veductio ad nikhil et absurdum peut devenir
une reductio ad initium (p. 89). — Il n’est plus, dés lors, question de #ranspa-
vence. Ce n’est pas de fagon immédiate qu’on discernera, dans la réalité du monde
une réalité de Dieu. Nulle gnose donc, mais un homme — chrétien — qui
s’efforce de prendre en charge et d’exprimer le monde (contre la parole de
Schleiermacher : ¢ als Kiinstler bin ich ganz unchristlich, als Christ bin ich
ganz unkiinstlerich » p. 282) a travers un symbole brisé (contre Bultmann,
I'auteur croit a la nécessité du symbole pour « dire » Dieu, mais le symbole n’est
vrai que 14 ou il n’est pas identifié a la réalité qu’il a pour tiche d’évoquer). —
Qu’est-ce que la foi et la non-foi ? Qu’est-ce qu’une littérature chrétienne ? On
ne sait ol tracer de frontiéres. Ignorant tout sacré, le poéte chrétien exprime
sa solidarité avec les hommes de ce temps, il va jusqu’a partager leur sentiment
d’absence de Dieu. Cette Nachfolge Christi peut, I'espace d'un éclair parfois,
ouvrir sur Dieu. Telle est du moins la conviction de l'auteur.

P1ErRrRE GISEL.

BERNARD REYMOND : Défi au protestantisme. Lausanne, L’4ge d’hom-
me, 1971, 95 p. (Alethina, 3).

L’évolution actuelle du catholicisme met le protestant au défi. Privé du
monopole de la réformation, le protestantisme perd-il sa raison d’étre ? — Dans
un style clair et alerte, 'auteur, un des chefs de file du libéralisme romand, va
examiner le type d’argumentation des « néo-catholiques ». I1 croit y discerner
une réelle découverte de la pluralité. Mais un examen plus attentif lui parait
indiquer que, quant au principe, rien n’est changé. Si, par exemple, on se plait &
imaginer un exercice différent de la papauté, on se garde bien de remettre en cause
primauté de Pierre, autorité et infaillibilité. — Par-dela la mise & jour des infi-
délités romaines du XVIe siécle, le protestantisme a pris conscience de certaines
valeurs (liberté de conscience, abandon du sacramentalisme et des confessions
de foi, démocratisation de 1'Eglise, etc.). C’est cela qui nous empéche de croire
sa mission achevée. Il faudra toujours a nouveau protester contre toute «confessio-
nalisation » de la foi, toute autorité humaine qui prétendrait la figer en un
modéle donné. — Au-dela d’une stérile opposition, ou d’'un cecuménisme concor-
dataire qu’il dénonce a juste titre, I’auteur préche pour une ¢« émulation dans la

solidarité ». PierreE GISEL.



PHILOSOPHIE
CONTEMPO-
RAINE

78 BIBLIOGRAPHIE

EDUARD SCHWEIZER : Gott versohnt. 6 Reden in Nairobi. Stuttgart-
Berlin, Kreuz, 1971, 79 p.

Avec la limpidité de pensée et la clarté d’expression qui lui sont habituelles,
le professeur Schweizer pose ici six questions : Dieu ?, le « bon Dieu », le Dieu
autoritaire ; le Dieu des puissants ; le Dieu des riches ; le Dieu des vieux. Les
six réponses sont exprimés par six «discours» qui constituent une combinai-
son originale d’étude biblique, d’actualisation et de prédication.

JEAN ANDERFUHREN.

JEAN LARGEAULT : Enquéte sur le nominalisme. Préface de René Poi-
rier. Paris-Louvain, Nauwelaerts, 1971, 453 p.

Cet ouvrage enchante et décoit a la fois. Il enchante par son sujet, car
pour la premieére fois le lecteur peut se référer a ce que R. Poirier nomme « une
bible du nominalisme ». Jamais en effet personne n’avait tenté de saisir en un
seul mouvement 1’évolution d’un courant de pensée mal défini, indéfinissable
peut-étre, mais devenu d'une brilante actualité. Car, ne nous y trompons pas,
notre monde industriel est un pur produit du nominalisme. Plonger dans les
origines de ce mouvement de pensée revient ainsi a s’interroger sur notre
propre conditionnement. — Mais en méme temps ce livre dégoit pour plusieurs
raisons, dont les unes sont purement épidermiques. D’abord je n’aime pas
qu’on traite Platon «d’idéaliste», et j'aime encore moins qu’on définisse le
réalisme comme «une doctrine d’aprés laquelle les idées possédent une réalité
absolue indépendante de l'intellect et extérieure a lui». (p. 7) C'est vraiment la
platoniser Platon, c’est-d-dire le déformer entiérement. J’aime encore moins des
affirmations comme celles-ci (p. 49) : « Au début était le réalisme du sens com-
mun », surtout quand le chapitre s’intitule « L’antiquité grecque ». Et enfin, pour
remonter encore plus a la surface de I'épidermique, je pense que 'auteur aurait
pu corriger, au moins sur épreuves, un nombre incalculable de fautes grossiéres :
fautes d’orthographe, fautes de syntaxe, innombrables phrases sans verbe, pour
ne rien dire du style télégraphique qui voile la pensée davantage qu’il ne la
simplifie. Et pour m’en tenir a une peccadille, je dirais qu’il est peut-étre
significatif que la correspondance de Leibniz a Clarke soit citée (en note p. 139)
sous cette forme saugrenue : « Leibniz, A. Clarke ». — Mais venons-en a l'essen-
tiel. Ecrire un livre n’est pas en effet tache facile, et les critéres académiques ne
sont pas les meilleurs pour le juger. — Ce qui dégoit fondamentalement dans cet
ouvrage, c’est deux choses. Tout d’abord l'auteur « brasse » avec énormément
d’érudition des thémes trés divers, et les essais qui sont siens d’y mettre de
I'ordre n’aboutissent guére. Ayant affirmé (non sans raison) qu’'on en est venu a
«appeler nominalisme a peu prés n'importe quoin (p. 15), I’auteur en vient a distin-
guer «son» nominalisme du conceptualisme et du « pseudo-nominalisme » (p. 36)
d’une fagon qui n’est pas claire du tout. Bien plus, il oublie le réalisme : pour lui,
il n’existe au fond pas. « Depuis le moyen 4ge, le réalisme philosophique est
une attitude stérile » (p. 6). Par conséquent le lecteur, désireux de voir une
bonne fois clair dans cette masse de renseignements qu’on trouvait jadis un
peu partout et que M. Largeault a réunis en une « bible », reste sur sa faim.
Et ceci d’autant plus que le moteur fondamental du nominalisme moderne,
a savoir 'avénement de la science exacte, est proprement oublié. — Il y a toute-
fois autre chose. Il est certain que tout auteur a le droit de parler de sa matiére
selon la perspective qui est sienne. Dans le cas particulier, cela fait pourtant
probléme. Car M. Largeault s’affiche manifestement « nominaliste », mais il est



BIBLIOGRAPHIE 79

aussi, par sa tradition je pense, en tout cas au vu de la littérature qu'il cite, un
produit du thomisme, donc du conceptualisme. C’est du reste 1’'une des raisons
probables pour lesquelles il ignore souverainement le réalisme «stérile» —
Or quand il s’agit de la querelle des Universaux, pour prendre cet exemple, ce
préjugé, légitime par ailleurs, s’avére illégitime. Car pour comprendre la querelle
des Universaux comme querelle, et pour pouvoir en tirer les conséquences
actuelles, il faut survoler ’enjeu de la querelle, et se refuser absolument & juger
I'une des écoles avec des yeux sur lesquels on a chaussé les lunettes forgées par
I'autre école. Or il est clair que M. Largeault lit le moyen 4ge avec les yeux
d’un conceptualiste, il lit I'époque contemporaine avec les yeux d’'un nominaliste.
Il n’y a la du reste rien de bien nouveau : la conjonction du thomisme aristo-
télicien avec le nominalisme des logiciens contemporains n’étonnera aucun de
ceux qui savent ol se trouve, en Suisse, Fribourg. — Il se pourrait toutefois que
la querelle des Universaux cachit bien autre chose qu'une simple discussion
de mandarins sur la portée des idées générales. Il se pourrait que ’ceil nomina-
liste posé sur la logique contemporaine faussit quelque chose (ce que j’appelle,
par exemple, la réalité). Il se pourrait finalement que la vue nominaliste du
nominalisme ou la vue conceptualiste du conceptualisme ne suffisent pas a
épuiser I’enjeu formidable que la Querelle des Universaux avait, jadis, posé sur
la table de I'humanité pensante. — Je sais qu'il est ridicule de reprocher a un
auteur de n'avoir pas écrit le livre qu'on attendait, et, d’autre part, il faut
toujours prendre les livres comme ils sont, tels qu’ils se donnent. Or, celui-ci
ne se donne pas, malgré I'affirmation de Poirier, comme une « bible », mais
comme une compilation trés talentueuse, extrémement érudite, hitivement
bitie, odt chacun trouvera de quoi alimenter une réflexion personnelle.

J.-CrauDE PIGUET.

GEORGES BASTIDE : Essai d’éthique fondamentale. Paris, Presses Uni-
versitaires de France, 1971, 391 p.

Nous avons affaire & une publication posthume d’un ouvrage de Georges
Bastide, professeur de philosophie morale dont le souci majeur et la préoccupa-
tion constante tournent autour « de la condition humaine ». Mais, bien que sa
réflexion prenne racine dans le concret de l’expérience quotidienne et de sa
volonté de faire constamment reconnaitre dans son entourage les vraies valeurs,
ce livre est difficile. On ne voit pas toujours immédiatement trés bien l'enjeu
éthique que veut souligner 'auteur, en voici un exemple. ¢« L’homme est libre
de libre arbitre d’étre (ou de ne pas étre), libre d’autonomie dans la contingence
de la valeur de ses actes. Telle est 'affirmation fondamentale a laquelle condui-

sent toutes nos analyses » (p. 254). MaRCEL FALLET.

MADELEINE BARTHELEMY-MADAULE : L’idéologie du hasard et de la
nécessité. Paris, Le Seuil, 1972, 220 p.

Certains livres ont l'art de susciter la controverse. Depuis deux ans, Le
hasard et la nécessité (Paris, Seuil, 1970) a provoqué un débat généralement
aussi passionné que le ton de ses pages les plus agressives. Les articles, lettres
ouvertes, brochures ou livres qui, tous, cherchent & répondre au professeur
Jacques Monod, ne se comptent bientdt plus. Le fait méme de ces répliques
et de leur abondance est pour le moins aussi intéressant, si ce n’est plus, que
le livre qui leur a donné naissance. D’ici quelques années, cette controverse



8o BIBLIOGRAPHIE

constituera un excellent sujet d’étude pour un psycho-sociologue. Mais il ne
suffit pas de prendre la dimension sociologique du phénoméne pour régler
la question. Reste 1'ouvrage de Monod proprement dit., Que vaut, non point
I'information scientifique qui le sous-tend et fait une bonne partie de son
intérét, en tout cas pour le profane, mais les conséquences que Monod en tire au
niveau éthique ou philosophique ? La plupart de ses censeurs lui ont reproché
le simplisme de ses jugements philosophiques ou l'illégitimité de'ses extrapola-
tions. Mais ces reproches étaient-ils fondés en raison, ou bien n’étaient-ils que
I’effet d’une susceptibilité philosophique blessée et tout aussi suspecte, dans son
ordre, que la passion dont on faisait, & mots plus ou moins couverts, reproche
a l'auteur ? Mme Barthélemy-Madaule, déja bien connue par ses travaux sur
Bergson et sur Teilhard de Chardin (deux auteurs particuliérement maltraités
par Monod !), a pris la peine d’examiner de trés prés et dans ses détails les plus
significatifs 1'ouvrage du bio-chimiste frangais. Les philosophes, dira-t-on,
n’aiment pas que les hommes de science viennent empiéter sur leurs plates-
bandes. Mme Barthélemy-Madaule, elle, se garde bien de se prononcer sur la
pertinence purement scientifique des informations véhiculées par Le hasard et
la nécessité. Mais elle ne peut admettre, et nous non plus, que I'incompétence
soit l'alibi dont on couvre une pensée mal construite. Jacques Monod, a4 la
franchise et a la provocation de qui elle ne cesse de rendre hommage, n’en
voudrait pas non plus. Il a voulu faire ceuvre de penseur ; elle le prend au mot.
« Dénierai-je au savant le droit de passer la frontiére (entre le domaine de la
science et celui de la morale et de la philosophie), c’est-a-dire le droit d’étre
un homme ? Certes non... Mais ce que je conteste, c’est la démarche d’extra-
polation sur cette ligne oli, bien au contraire, il convient de scruter les articu-
lations, d’épier les convergences, de récuser les analogies, et bien sfir, de tenir
compte avant tout de ce que dit le biologiste sur la biologie, et de ce que dit
le moraliste sur la morale. » (P. 16). Scruter, épier, récuser, situer : c’est ce que
I'auteur ne cesse de faire au long d’'une analyse critique, mais non dépourvue
de sympathie, qui est un vrai modéle de bonne méthode. Elle examine dans une
premiére partie la conceptualité monodienne et surprend avec brio tous les
endroits oll son auteur passe trop subrepticement de I’objectif au subjectif, et
inversement. La seconde partie est une volée de bois vert, mais combien sereine
et pondérée, 4 l'adresse des pages ou Monod croit pouvoir condamner sans
rémission des philosophies dont il a mal mesuré I'ampleur ou l'intention. La
troisi¢me partie, fortement marquée par certaines discussions de mai 1968 sur
le théme de 1’éthique, dénonce la fausse objectivité et 1’abstraction presque
aristocratique des options morales défendues par Monod. Le tout s’articule au
reproche majeur dont fait état le titre de I'ouvrage : le hasard et la nécessité que
Monod prétend lire dans les faits prennent sous sa plume la dimension d’une
idéologie tellement contraignante que, sauf contradictions criment mises en
évidence, elle commande jusqu’a sa maniére d’exposer les faits scientifiquement
examinés. Ce livre est probablement, parmi les plus récents, I'un des meilleurs
exemples de la maniére dont un philosophe (voire un théologien !) peut apporter

sa contribution a un dialogue interdisciplinaire. Bernarp REvMoND



	Bibliographie

