
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1973)

Heft: 1

Bibliographie: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

histoire
de l'église

ET DE LA
PENSÉE

CHRÉTIENNES

Jean-Paul Broudéhoux : Mariage et famille chez Clément d'Alexan¬
drie. Paris, Beauchesne, 1970, 240 p. (Théologie historique, 11.)

Les recherches historiques sur le mariage et la vie conjugale se multiplient.
Ici, l'auteur interroge Clément d'Alexandrie, premier auteur qui, après saint
Paul, s'intéresse en littérature orthodoxe aux problèmes du mariage, de la
sexualité et de la virginité. L'historien décrit d'abord le milieu alexandrin, ses

institutions, les sectes gnostiques, l'encratisme. S'agissant du mariage, on ne
demandera pas à Clément un enseignement systématique. Son souci est avant
tout pastoral et polémique. Ce dernier trait problématise d'ailleurs les jugements
qu'il porte sur les milieux païens. Contre les encratites qui nient que la sexualité
soit voulue par Dieu, il défend l'institution divine du mariage. Il affirme cependant

la supériorité de la virginité. En vertu de la dissociation grecque courante
du mariage et de l'amour, il ne parle presque pas de ce dernier. Fortement
influencé par la morale stoïcienne, sa morale sexuelle est extrêmement stricte.
Il n'est pas parvenu à intégrer l'amour et la sexualité dans sa vision du mariage.
Cela tient peut-être à sa personne, partagée entre son attachement au monde
qu'il faut évangéliser, et le souci de prendre ses distances à son égard pour pouvoir

mieux se tourner vers Dieu. — Etude de théologie historique claire,
intéressante et instructive. Robert Grimm.

Collections grecques de miracles. Sainte Thècle, saints Cóme et Damien,
saints Cyr et Jean (Extraits), saint Georges, traduits et annotés par
A.-J. Festugière. Paris, A. et J. Picard, 1971, 349 p.

Quel contraste entre notre mentalité moderne toute dominée par l'esprit
scientifique et celle qui transparaît dans ces récits de miracles. Les auteurs de

ces textes vivent dans une atmosphère où l'intervention quotidienne des saints
du ciel apparaît toute naturelle. On voit même certains de ces amis de Dieu
reprocher aux malades qui les implorent d'avoir auparavant consulté un médecin

Le P. Festugière a traduit ces documents, (les plus anciens datent du
Ve siècle), sans chercher à distinguer dans ces prodiges ce qui relève de l'histoire
et de l'imagination. Mais les introductions indiquent avec soin le contexte
dans lequel sont nés ces récits. Par exemple, on nous montre comment un
roman pieux, les Acta Pauli et Theclae (du IIe siècle), donnent naissance à une
dévotion envers Thècle, personnage purement imaginé par l'auteur du récit
d'édification ; ensuite, on croit avoir découvert son tombeau à Séleucie et le
sanctuaire que l'on édifie en l'honneur de Thècle devient un lieu de pèlerinage
où affluent les malades. Les saints ont-ils pris la relève des dieux païens
guérisseurs Le P. Festugière aborde le problème et le résout d'une manière
nuancée (Cf. p. 91-95, p.217-219). Ce qui nous a le plus gêné dans ces récits,
c'est de voir l'esprit de vengeance attribué à plusieurs de ces saints ; en revanche,
fort émouvante est l'évocation de toute cette misère humaine en quête de
libération. Georges Bavaud.



BIBLIOGRAPHIE 69

Giorgio Bouchard : I Valdesi, una storia da rileggere. Torino,
Claudiana, 1971, 46 p.

Cette mince brochure jette une lumière nouvelle sur une histoire qu'on se

représente trop souvent comme figée, à la manière d'une histoire sainte. L'auteur
indique brièvement l'importance de certains facteurs sociaux et économiques
dans l'histoire des Vaudois du Piémont, la qualité aussi d'une certaine résistance
militaire au pouvoir des seigneurs féodaux dans les vallées, puis à l'emprise des
ducs de Savoie. Il insiste aussi sur certains facteurs spirituels : l'élan missionnaire
qui a suivi le Réveil. Il souligne l'effort d'adaptation constante de ce petit
peuple à des circonstances très différentes, la dynamique de son histoire. Dynamique

qu'il importe de ne pas oublier aujourd'hui. Lydia von Auw

Argimiro Ruano : Lògica y mistica. La dimension de razón, notificando
lo trascendente, en Teresa de Avila. Puerto Rico, Université,
1970, 508 p.

L'auteur, professeur de littérature espagnole et spécialiste du « siglo de oro »

veut démontrer dans cette étude très approfondie que, malgré les excès de son
style, sainte Thérèse a toujours maintenu la primauté de la raison humaine
dans son œuvre. Par conséquent, la « docteur de l'Eglise » n'est pas seulement
une grande mystique, mais surtout une grande philosophe universelle. Ce que
que nous voulons bien volontiers concéder. Pierre Furter

André Gounelle : La Bible selon Pascal. Paris, PUF, 1970, 59 p.
(Cahiers de la Revue d'histoire et de phUosophie religieuses,
n° 42.)

Dans cette vivante étude A. Gounelle s'applique à préciser la manière dont
Pascal conçoit l'Ecriture sainte, et la façon dont il en définit la nature et le rôle.
L'auteur aborde trois grands thèmes : l'autorité de l'Ecriture ; l'interprétation
de l'Ecriture ; le Dieu caché. Le cheminement est des plus clairs, le contenu de
ces pages constamment intéressant. Spécialement le troisième paragraphe ; il
souligne cette certitude pascalienne : « si Dieu se cache, ce n'est pas pour se

mettre hors de la portée des hommes, mais au contraire pour qu'ils le cherchent
et le trouvent ». Car pour discerner la vérité, il faut s'y appliquer et l'aimer. —
A. Gounelle conclut : la Bible est comme le chemin que Dieu et l'homme prennent,

pour les retrouvailles qui s'accomplissent en Jésus-Christ. Nous sommes
bien au cœur de la foi chrétienne. Si notre manière de lire l'Ecriture n'est plus
la même que celle de Pascal, raffirmation essentielle est identique : dans la
Bible, le croyant cherche d'abord la rencontre avec une personne, celle du
Sauveur. Edmond Grin.

Jacques Le Brun : Bossuet. Paris, Desclée de Brouwer, 1970, 143 p.
(Les Ecrivains devant Dieu, N° 27.)

Pour un lecteur non averti, un auteur comme Bossuet risque bien de rester
difficile à comprendre dans les conditions culturelles et spirituelles de notre
époque. Le livre de J. Le Brun nous aidera à mieux entrer dans la pensée de

l'évêque de Meaux et à en découvrir toute l'originalité et la richesse. Quelques
thèmes majeurs sont présentés : Dieu, la Providence, Jésus-Christ, l'homme.
Ainsi apparaît peu à peu le christianisme de Bossuet, ses qualités, mais aussi ses



70 BIBLIOGRAPHIE

faiblesses humaines. J. Le Brun réussit à écrire une introduction critique,
généreuse et fort bien informée. Un choix de textes peu connus complètent très
heureusement cette étude claire et bien écrite. Michel Cornu

Sieglinde C. Othmer : Berlin und die Verbreitung des Naturrechts in
Europa. Kultur- und sozialgeschichtliche Studien zu Jean Bar-
beyracs Pufendorf-Übersetzungen und eine Analyse seiner
Leserschaft. Berlin, Walter de Gruyter, 1970, XVI + 244 p. Veröffent-
hchungen der historischen Kommission zu Berhn, Band 30.

L'intérêt principal que présente l'étude substantielle de Sieglinde C. Othmer
est d'éclairer d'une lumière nouvelle un tournant décisif de l'histoire des idées
et de la pensée juridique moderne, en même temps que de la vie d'une de ses

figures marquantes au XVIIIe siècle : Jean Barbeyrac (1674-1744). En mettant
au jour les données des archives de la Communauté huguenote berlinoise, des
recueils de procès-verbaux du Consistoire de l'Eglise réformée française de
Berlin et des archives d'Etat prussiennes (Département de la colonie française),
l'auteur a permis de renouveler en eSet la connaissance que l'on avait, depuis
le travail classique de Philippe Meylan, de la personne et de l'évolution
intellectuelle de Jean Barbeyrac à partir des années décisives de son séjour berlinois
(1693-1710). Attribuée à tort par Meylan à l'obstruction larvée du Consistoire
réformé français, puis à la renonciation délibérée du jeune réfugié huguenot
au saint ministère (cf. Jean Barbeyrac et les débuts de Venseignement du
Droit dans VAncienne Académie de Lausanne, Lausanne 1937, p. 51), l'orientation

vers l'étude du Droit naturel du futur professeur de Lausanne et de
Groningue n'apparaît pas comme le fruit d'une vocation, mais comme le contre-coup
de l'opposition conjuguée à sa carrière pastorale du Consistoire de l'Eglise
réformée française de Berlin et des autorités prussiennes, en particulier de la
commission arbitrale d'enquête du ministre Dohna, qui confirmera les accusations

d'hérésie portées par les milieux consistoriaux (p. 72). — Le mérite du
livre de Sieglinde C. Othmer est de dépasser le conflit intérieur de Barbeyrac
entre la tradition austère de son père et la liberté de pensée de son oncle, le
célèbre médecin de Madame de Sévigné, — où elle croit trouver, un peu
abusivement à notre sens, la clé de sa destinée (p. 86-88) — pour dévoiler à travers
« l'affaire Barbeyrac » un tournant dans la politique des autorités prussiennes.
Celles-ci sauront distinguer, en effet, avec sagacité les compétences scientifiques
et pédagogiques du jeune professeur huguenot de ses opinions théologiques,
allant jusqu'à le recommander en 1710 à L.L.E.E. de Berne au moment de
sa candidature à la chaire de Droit naturel de Lausanne (p. 153). A travers la
description de la carrière de Barbeyrac et de l'originalité de la politique
prussienne en matière religieuse, l'auteur nous trace aussi un vivant tableau du
Refuge berlinois, évoquant avec bonheur ses grandes figures intellectuelles —
Antoine Teissier, le premier traducteur français de Pufendorf, et Etienne Chauvin,

le rédacteur du « Nouveau Journal des Sçavans », beau-père de Barbeyrac —
et ses guides spirituels, avant tout soucieux de l'unité de la doctrine et de
l'orthodoxie de la foi et par là plus proches des hommes du Saint-Office que
du Roi-philosophe. Singulière illustration du mot de Bayle : « Dieu nous garde
de l'inquisition protestante », leur attitude à l'égard de Barbeyrac permet
d'ajouter un nom de plus à la liste des victimes de l'esprit d'intolérance qui sont
à la source de la formation et de l'essor de l'Ecole de Droit naturel moderne —
Pufendorf, Thomasius, Wolff, tous condamnés ou bannis pour leurs positions



BIBLIOGRAPHIE 7I

hétérodoxes. Venu au Droit naturel, à la différence de ses maîtres, par dépit
plus que par vocation, Barbeyrac contribuera sans doute davantage que les

théologiens libéraux, par ses traductions des classiques du Droit naturel
moderne, en particulier de Pufendorf — dont la seconde partie de l'ouvrage nous
présente les conditions de diffusion et l'étude statistique exhaustive —, à
l'avènement de la tolérance et à son passage dans les institutions de l'Ancien régime
de sa patrie d'origine. Alfred Dufour.

Uwe Gerber : Disputatio als Sprache des Glaubens. Eine Einführung
in das theologische Verständnis der Sprache an Hand einer
entwicklungsgeschichtlichen Untersuchung der disputatio und ihres
SprachvoUzuges. Zürich, EVZ, 1970, 327 p. (Basler Studien zur
historischen und systematischen Theologie, 15.)

Cet ouvrage issu de l'école de G. Ebeling présente de sérieuses difficultés
linguistiques pour le lecteur francophone. Les associations de mots et les
néologismes intraduisibles rendent illusoire la rédaction d'un compte rendu vraiment
adéquat. —¦ De quoi s'agit-il L'auteur analyse la philosophie et théologie
linguistique de saint Thomas pour la confronter avec l'interprétation de la
parole et du langage chez Luther, le terme de comparaison étant la « disputatio »

universitaire en tant que langage de la foi. La conception symbolique du langage
propre au catholicisme s'enracine dans la « res ipsa » du mystère divin de sorte
que le langage est considéré comme expression signifiante de la révélation
« essentielle », sa fonction préparatoire et propédeutique consistant à renvoyer
au « credenda ipsa ». La plénitude de la foi ne réside donc pas dans l'événement
de la Parole, mais dans l'événement pré- et extralinguistique de la révélation
sacramentelle de la grâce. Luther, par contre, inaugure une nouvelle ontologie
de la « Sprachlichkeit » du « Deus pro nobis », en interprétant la « substance »

comme « existence », la « personne » comme « relation », le « sacramentel » comme
« événement de la parole », « l'historique » comme « existence vécue dans la
fides ex auditu », etc. — L'ouvrage se compose de quatre parties. 1. L'évolution
historique de la forme de la disputatio montre comment la méthode de la « quaestio

» servant à transmettre le trésor doctrinal de l'Eglise est progressivement
transformée (Anselme, Abélard, fondation des Universités), notamment sous
l'influence du VIIIe livre des Topiques d'Aristote, pour atteindre sa forme
définitive au début du 13e siècle dans la « disputatio ordinaria et quodlibetalis ».

2. La disputatio en tant que langage de la foi chez Thomas d'Aquin. Chez
Thomas, la disputatio dans sa forme syllogistique sert à démontrer le caractère
suprarationnel de la sainte doctrine en tant que «scientia conclusionum». On
peut parler d'une ontothéologie qui cherche, par le moyen de la dispute, à
ordonner le monde « ad finem Deum ». Dans ce contexte, le langage assume une
fonction essentiellement « apophantique ». 3. La disputatio en tant que langage
de la foi chez Luther. Le réformateur a su utiliser la dispute comme une arme
redoutable en la retournant contre la théologie scolastique. La réhabilitation
de cette méthode de réflexion et d'appropriation tentée dès 1533 à la faculté de
théologie de Wittenberg n'a pas survécu à l'avènement de l'orthodoxie. Mais de
toute manière, la conception linguistique de Luther diffère totalement de celle
de Thomas. Ce dernier part de l'analogie entre le « verbum internum » et « externum

», alors que Luther insiste précisément sur leur identité dans l'événement
de la prédication. Non pas le « verbum » en tant que « species » avec ses « genera »



72 BIBLIOGRAPHIE

(divinum-humanum, internum-externum, forma-materia, actus-potentia), mais
le « Verbum Dei praedicatum pro nobis » qui suscite l'auditus fidei' est le fondement

de sa théologie. C'est donc sa conception strictement christologique de la
parole qui transforme non la forme, mais le contenu de la dispute. Celle-ci ne
saurait être un exercice de raisonnement dialectique, mais bien plutôt une
interprétation du témoignage scripturaire dans une situation de tentation. Le lieu
herméneutique de la dispute ne se trouve pas dans la « similitudo » entre «

verbum » et « res ipsa », mais dans l'événement de la « fides ex auditu ». La quatrième
partie — la dispute comme théorie et praxis de la foi — met en évidence la
structure forensique du langage de l'Ancien et du Nouveau Testament. — De nos
jours, la dispute prend des formes entièrement nouvelles, comme le sit-in ou le
teach-in. Face à ces phénomènes ainsi qu'à l'appauvrissement technologique
et unidimensionel du langage, il s'agit pour la théologie de redevenir disputative,
en se souvenant que la christologie est, en tant qu'interprétation de la «

Sprachlichkeit» de Dieu pour l'homme, le lieu herméneutique d'une «theologia dispu-
tans *• Hartmut Lucke.

Michael Schmaus, Alois Grillmeier, Leo Scheffczyk : Handbuch
der Dogmengeschichte. Band I, faszikel y (2. Teil). Geschichte
der Hermeneutik von Schleiermacher bis zur Gegenwart, von
Franz Mussner. Basel-Freiburg-Wien, Herder, 1970, 34 p.

L'histoire de l'herméneutique moderne commence, pour l'auteur, avec
Schleiermacher, elle se poursuit dans les œuvres philosophiques de Dilthey,
Heidegger, Gadamer et l'interrogation théologique de Bultmann, Fuchs et
Ebeling. Une analyse claire et succincte de ce qui, dans chacune d'elles, constitue
l'horizon d'une réflexion sur l'herméneutique, montre combien l'intention de
Schleiermacher de penser solidairement la nature de la compréhension, de

l'interprétation et la manifestation que lui donne le langage s'affirmera
toujours plus comme le fil directeur de l'herméneutique ; à lire Platon et Augustin
par exemple, cette orientation n'est d'ailleurs en rien originale Dans une
seconde partie, l'auteur fait le bilan de la réflexion herméneutique dans le
catholicisme officiel depuis Vatican I. Dans son ensemble, la présentation
qui est donnée de l'herméneutique moderne est très honorable. Mais — et
c'est là que s'affirme notre embarras — sommes-nous en présence d'une histoire
de cette herméneutique Pourquoi la faire débuter avec Schleiermacher et se

poursuivre avec les penseurs nommés ci-dessus Pour le XIXe siècle, des

penseurs aussi essentiels que Marx, Nietzsche et Freud mériteraient d'être
interrogés, car avec eux se produit une nouvelle possibilité d'interprétation.
Enfin, la présentation juxtaposée des auteurs que cet article propose est un
parti-pris qui peut se justifier ; mais cette juxtaposition ne crée qu'une
histoire fictive et arbitraire de l'herméneutique. A choisir entre deux fictions, il
nous paraît préférable d'interroger les mouvements de l'herméneutique
moderne selon un point de vue ou une thématique nettement déterminée, qui
permettrait d'articuler à leur unique thème les multiples questions soulevées

par l'herméneutique. Romain Carpeau.



BIBLIOGRAPHIE 73

Gianni Baget Bozzo : Chiesa e utopia. Bologna, Il Mulino, 1971,
207 p.

L'auteur, né en 1925, ordonné prêtre en 1967, a longtemps milité comme
journaliste et comme politicien dans les rangs de la « Democrazia cristiana ».

Son œuvre est celle d'un théologien largement ouvert aux problèmes
philosophiques et sociologiques. Cette ouverture d'esprit explique la richesse et la
complexité de ce livre dans lequel Baget Bozzo s'efforce de donner une vue
synthétique de notre époque. Selon lui, l'athéisme politique n'a pu se développer
vraiment que sur un terrain chrétien. Beaucoup plus qu'aux infidélités
personnelles des chrétiens à leur idéal, la crise de notre civilisation est due à une
déviation de la pensée chrétienne. Le christianisme antique — et le christianisme
médiéval à sa suite — ont cherché à traduire les vérités de l'Evangile en termes
empruntés à la philosophie grecque et plus ou moins adéquats. Certaines notions
bibliques ont été déformées ou négligées. Le problème des relations entre
l'homme et Dieu a été abandonné à la mystique. Or ce problème se pose aujourd'hui

d'une manière aiguë. D'autres aspects du christianisme, l'eschatologie,
par exemple, reviennent à l'ordre du jour. La notion traditionnelle de l'Eglise
et ses formes peuvent éclater, le rôle prophétique de l'Eglise demeure.

Lydia von Auw.

Thierry Maertens, Jean Frisque : Guide de l'assemblée chrétienne.
Tome IX. Tournai, Casterman, 1971, 249 p.

La parution de ce dernier tome du commentaire biblique et liturgique pour
chaque dimanche, que réclamaient les nouvelles dispositions romaines, nous
donne l'occasion de signaler le beau travail accompli au service du peuple
célébrant. Le contenu des lectures du jour y est étudié avec soin, puis ces notes
servent à leur tour de base à une méditation plus vaste du thème théologique
qui en ressort. — Ce neuvième volume est, pour une part, le plus « romain »

de tous puisque ses cent vingt premières pages sont consacrées aux « Fêtes
primant le dimanche ». Nous ne pouvons que dire nos hésitations devant le
matériel exégétique proposé pour les fêtes mariales. Vient ensuite le nouveau
lectionnaire, que nos liturgistes réformés feraient bien d'étudier en détail ;

mention spéciale à l'entrée relativement importante de l'Ancien Testament au
nombre des lectures dominicales. Les biographies du sanctoral et des tables
générales complètent l'ouvrage qu'on se doit de consulter pour connaître la
réalité du culte catholique aujourd'hui. Claude Bridel

Neue Gemeindemodelle. Herausgegeben von Normann Hepp. Wien-
Freiburg-Basel, Herder, 1971, 309 p. (Theologie konkret.)

Le dossier des expériences communautaires ne cesse de grossir. Au cours
de la seule année 1971, nous avons repéré au moins six livres consacrés au sujet ;

voici un ouvrage collectif en langue allemande où sont présentés des « modèles »

allemands, autrichiens, suisses et trois échantillons d'autres pays, dont la fameuse
paroisse florentine de l'Isolotto par don Mazzi lui-même. En tout quinze
monographies qu'il n'est pas facile de réduire à un dénominateur commun puisqu'elles
traitent tantôt d'efforts de renouveau paroissial, tantôt de tentatives « laïques »,

tantôt d'entreprises cléricales. Cette collection un peu hétéroclite est encadrée

par une étude historique de Peter Stockmeier Gemeinde im frühen Christentum)
et une réflexion sociologico-théologique de Normann Hepp (Gedanken zur

THÉOLOGIE
CONTEMPORAINE



74 BIBLIOGRAPHIE

Gemeindearbeit). Convenons qu'il n'est pas facile pour l'Eglise dite établie de
se débrouiller dans tout ce remue-ménage, en se gardant aussi bien de l'indifférence

protectrice que de l'enthousiasme récupérateur. Et pourtant, si l'ecclésiologie

de demain germait dans ces champs chaotiques...
Claude Bridel.

Paul Tillich : La naissance de l'esprit moderne et la théologie protes¬
tante. Traduit de l'anglais par Chr. Aubert et B. Ganeau. Paris,
Le Cerf, 1972, 316 p.

On est d'abord agacé par le style relâché, bien que la traduction soit bonne,
par le ton de la conversation et l'absence absolue de citations et de références
aux auteurs en question. En fait, il s'agit de conférences données à Chicago en
1963 et publiées en 1967 seulement par Hannah Tillich. L'auteur a voulu
décrire « le drame de la montée, au sein du christianisme, d'un humanisme qui
critique la tradition chrétienne, s'en éloigne, et donne naissance à tout un
monde caractérisé par une existence séculière» (p. 12). D'où cinq chapitres
très rapides sur l'orthodoxie, le piétisme et le rationalisme (p. 17-32), sur le
siècle des lumières (p. 33-88), sur le «romantisme classique» (Lessing, Kant,
Schleiermacher, Hegel, p. 89-170), sur l'effondrement de la synthèse universelle
(Schelling, Kierkegaard, Marx, Nietzsche, p. 171-262), sur les nouvelles formules
de médiation (Ritschl, Harnack, Troeltsch, Bultmann, Barth, p. 263-308).
Les sympathies de l'auteur vont vers les systèmes dits de synthèse : « si la
théologie systématique a quelque signification, il faut procéder à de nouvelles
tentatives après l'échec des synthèses de Schleiermacher et de Hegel » (p. 114).
Plus précisément, le théologien doit se prononcer pour une méthode dialectique
entre le principe d'identité, ou de coïncidence entre l'infini et le fini dans toute
personne humaine, et le principe de séparation d'une révélation « communiquée
de l'extérieur » (p. 226). Il semble que la pensée de Tillich oscille entre ces deux
démarches, sans parvenir à les réunir vraiment. « Pour ma part, je commence
par l'homme. Je ne tire pas de l'homme la réponse divine, mais je pars de la
question inscrite en l'homme et à laquelle la révélation divine vient répondre »

(p. 307). Mais, si cette réponse s'est inscrite dans l'histoire, la théologie « dépend »

de la recherche historique, et c'est là, selon l'auteur, un risque inacceptable
(p. 280 ss. à propos de Ritschl et de Harnack). C'est dans le refus de ce risque,
nous semble-t-il, que gît la difficulté majeure de cette pensée.

Pierre Bonnard.

H. Cazelles, J. Delorme, L. Derousseaux, J. Le Du et R. Macé :

Le langage de la foi dans l'Ecriture et dans le monde actuel. Paris,
Le Cerf, 1972, 226 p. (Lectio divina, 72).

Ce volume constitue les Actes d'un congrès de catéchètes et de théologiens
catholiques français, avec quelques collaborations protestantes, sur le thème
« Exégèse et catéchèse ». On y trouve non seulement les textes des exposés, mais
de larges échos des discussions qui les ont suivis, ceci sous deux titres principaux

: les itinéraires d'un catéchiste (R. Macé) et d'un exégète (L. Desrousseaux)
puis, en deuxième partie, « L'élaboration du langage de la foi » (J. Le Du) et
« La résurrection de Jésus dans le langage du Nouveau Testament » (J. Delorme).
Disons immédiatement que cette dernière contribution nous a paru, de beaucoup,

la plus importante (p. 101 à 182), par la précision des références critiques



BIBLIOGRAPHIE 75

aux auteurs contemporains (Bultmann, Marxsen, Fuchs, Merleau-Ponty, Léon-
Dufour, etc.) et par la netteté des options personnelles. On sent, chez Jean
Delorme, en plus d'une information étendue, exégétique, philosophique, linguistique,

une grande expérience de l'étude biblique pratique avec des publics pour
le moins récalcitrants. Les imprécisions d'outre-Rhin sont bien dénoncées :

« Le langage de la foi n'est pas le simple reflet de l'expérience. En un sens, il
la fait advenir. Sans lui, serait-elle faite sous la forme précise qu'il énonce. ?»

(p. 172), « Au cœur du langage de la foi, l'indicible se tient comme une réserve
de sens qui laisse en quelque sorte toujours la compréhension comme au seuil
d'elle-même » (p. 182, d'après J. Ladrière). Dans le reste du volume s'affrontent,
parfois confusément, le désir de ne pas laisser le groupe catéchétique en proie
aux perplexités bibliques en le référant à diverses autorités plus rassurantes
(Eglise, liturgie, spiritualité du groupe lui-même) et la ferme volonté d'assurer
la primauté biblique dans une recherche à la fois rigoureuse et actuelle du sens.
A la fin du congrès, alors que le P. Cazelles, exégète, venait d'affirmer «qu'on
ne connaît Jésus-Christ que par l'Ecriture », le P. Geffré, dogmaticien, ajouta,
ce sont les derniers mots du volume : «c'est un temps dans la démarche... »

(p. 223). Conclusion honnête. Mais il aurait fallu aborder de front le problème
de la relation entre le temps exégétique et le temps dogmatique ou catéchétique.

Pierre Bonnard.

Kurt Lüthi : Theologie als Dialog mit der Welt von heute. Freiburg-
Basel-Wien, Herder, 1971, 200 p. (Quaestiones disputatae 53.)

Kurt Lüthi, professeur de théologie systématique à la faculté évangélique
de Vienne nous semble bien connaître la pensée de Martin Buber qu'il cite
souvent. Dès lors, on comprend que le thème du dialogue lui apparaisse décisif
pour la théologie et la vie des Eglises. Après avoir exposé d'une manière
systématique la nature du dialogue, il donne des exemples concrets de rencontres
authentiques (avec le monde sécularisé, la religion, le catholicisme, le domaine
de l'art et de la littérature modernes). Dans le jugement porté sur le texte de
Gaudium et spes de Vatican II, nous trouvons une critique inverse à celle que
Barth et Cullmann ont formulée. Ces derniers théologiens craignent que l'Eglise,
trop optimiste en face du monde, succombe au danger du syncrétisme. Lüthi
souligne plutôt la peine que manifeste le catholicisme à dépasser des structures
mentales dépendantes d'un passé culturel et social aujourd'hui définitivement
révolu (par exemple, dans le domaine de la sexualité). Si nous avons bien
compris, l'auteur approuve pleinement les Pères de Vatican II d'engager le
Peuple de Dieu à se mettre au service du monde, mais le Concile a-t-il vu
suffisamment que ce monde a atteint sa majorité Georges Bavaud

André Dumas : Croire et douter. Paris et Lyon, Les Editions œcuméniques,

1971, 176 p.

Il apparaît, de plus en plus, que la tâche essentielle de la théologie moderne
consiste à retrouver le sens des mots, eux-mêmes interprètes de la révélation.
M. André Dumas, dans les conférences de Carême données en l'église réformée
de l'Annonciation à Paris, tente, comme il l'écrit lui-même, « de prêcher aujourd'hui

le ciel et la terre ». Pour réaliser cette tentative, l'auteur juxtapose des
mots annonciateurs des actes de Dieu et ceux qui expriment l'expérience de
l'homme. Ces sept couples de mots structurent toute la dialectique de l'ouvrage



76 BIBLIOGRAPHIE

qui, à travers l'espérance, converge vers le mot croire. La méthode est heureuse ;

elle lie le discours de la révélation à la réalité humaine de notre aujourd'hui.
Si notre vocabulaire, souvent, n'est plus signifiant, c'est qu'il décolle du réel. —
Le danger de toute herméneutique, et nous en avons maintes preuves dans la
théologie contemporaine, consiste à mutiler le discours de la révélation au
profit d'une adaptation au goût du moment. Dumas évite cet écueil, il faut lui
en être reconnaissant, car il part d'une notion très claire de Dieu, ce Dieu « qui
décide de préférer l'homme à lui-même » et qui est créateur parce qu'il nous
interpelle. — L'entretien sur l'autorité et le pouvoir remet très remarquablement

les choses au point dans une société qui se veut anti-autoritaire parce
qu'elle ne sait plus ce qu'est l'autorité. Par contre nous avons été moins convaincu
par la conférence consacrée au ciel et à la terre. Il semble qu'ici la rigueur de la
méthode fléchit et c'est dommage car ces mots suscitent, actuellement, les
réactions les plus négatives face au discours de la révélation. — Cette réserve ne
saurait assombrir la joie que nous avons ressentie à la lecture de ce livre
bienfaisant au milieu des remises en question théologiques souvent aberrantes de
notre temps. H_ Etienne DuBois.

Roger Schütz : Ta fête soit sans fin. Taizé, Les Presses de Taizé,
1971, 174 p.
Ce bref extrait du journal de Roger Schütz, prieur de Taizé, est attachant.

L'auteur sait évoquer en quelques traits la beauté d'un paysage, d'un ciel, d'une
heure de la journée ou d'une rencontre humaine. Les amitiés familiales et
fraternelles tiennent une large place dans ces pages que domine la préoccupation

du concile des jeunes. Mais, sous-jacent et affleurant sans cesse, un autre
problème se pose : comment concilier l'amour de l'Eglise, vue, il faut le dire,
avant tout sous son aspect romain, et l'amour de l'humanité d'aujourd'hui
Pour Roger Schütz, le Christ ne peut être détaché de l'Eglise visible. Le prieur
a foi en cette Eglise, en ses institutions, malgré toutes leurs défaillances.

Lydia von Auw.

H.-M. Manteau-Bonamy : La Vierge Marie et le Saint-Esprit.
Commentaire doctrinal et spirituel du chapitre huitième de la Constitution
dogmatique : Lumen Gentium. Paris, Lethielleux, 1971, 222 p.

Veut-on trouver dans ce livre un commentaire objectif et précis de la doctrine
mariale de Vatican II On sera déçu par l'exposé de cet ouvrage. En effet, l'auteur

lit les textes dans une optique personnelle qui ne semble pas toujours
rejoindre l'enseignement du Concile. Certes, il est légitime de rechercher un
approfondissement doctrinal en partant des documents du Magistère, mais que
l'on attribue pas au Concile des vues qui ne sont pas les siennes. Un exemple
L'exégèse de Luc 1, 35 qui nous est proposée, (l'auteur y voit une mission
visible de l'Esprit), dépasse certainement l'intention des rédacteurs de Lumen
Gentium. Cependant, cet essai, fruit d'une grande dévotion mariale, n'est pas
sans mérite : celui de rapprocher la pneumatologie et la doctrine catholique sur
le mystère de la Vierge. Sous cet aspect, il mérite l'attention.

Georges Bavaud.



BIBLIOGRAPHIE 77

Irène Sonderegger-Kummer : Transparenz der Wirklichkeit. Eduard
Schaper und die innere Spannung in der christlichen Literatur des
20. Jahrhunderts. Berhn, Walter de Gruyter, 1971, 308 p.

Qu'est-ce aujourd'hui qu'une poésie chrétienne, l'adjectif chrétien peut-il
indiquer une détermination spécifique de l'œuvre littéraire C'est avec cette
question que l'auteur interroge quelques écrivains contemporains, Schaper
surtout, mais aussi Bernanos, Mauriac, Claudel, etc. —¦ Pour l'homme moderne,
l'unité du cosmos s'est brisée. Aucun reflet du divin n'est perceptible dans la
réalité. Le mythe ne parle plus. L'homme est en crise d'identité. Cette brisure
de la modernité conduit-elle à une nouvelle manière d'exprimer la foi chrétienne
Schaper le croit. Toute analogia entis est révoquée, mais Dieu peut apparaître
comme le tout-autre qui se manifeste dans les situations limites. La brisure de
l'ordonnance primitive serait la brèche qui ouvre sur la transcendance. Schaper
joue sur la figure du paradoxe (analogia antithetica) compris typologiquement
à la lumière de la croix du Christ : la reductio ad nihil et absurdum peut devenir
une reductio ad initium (p. 89). — Il n'est plus, dès lors, question de transparence.

Ce n'est pas de façon immédiate qu'on discernera, dans la réalité du monde
une réalité de Dieu. Nulle gnose donc, mais un homme — chrétien — qui
s'efforce de prendre en charge et d'exprimer le monde (contre la parole de
Schleiermacher : « als Künstler bin ich ganz unchristlich, als Christ bin ich
ganz unkünstlerich » p. 282) à travers un symbole brisé (contre Bultmann,
l'auteur croit à la nécessité du symbole pour « dire » Dieu, mais le symbole n'est
vrai que là où il n'est pas identifié à la réalité qu'il a pour tâche d'évoquer). —
Qu'est-ce que la foi et la non-foi Qu'est-ce qu'une littérature chrétienne On
ne sait où tracer de frontières. Ignorant tout sacré, le poète chrétien exprime
sa solidarité avec les hommes de ce temps, il va jusqu'à partager leur sentiment
d'absence de Dieu. Cette Nachfolge Christi peut, l'espace d'un éclair parfois,
ouvrir sur Dieu. Telle est du moins la conviction de l'auteur.

Pierre Gisel.

Bernard Reymond : Défi au protestantisme. Lausanne, L'âge d'homme,

1971, 95 p. (Alethina, 3).

L'évolution actuelle du catholicisme met le protestant au défi. Privé du
monopole de la réformation, le protestantisme perd-il sa raison d'être — Dans
un style clair et alerte, l'auteur, un des chefs de file du libéralisme romand, va
examiner le type d'argumentation des « néo-catholiques ». Il croit y discerner
une réelle découverte de la pluralité. Mais un examen plus attentif lui paraît
indiquer que, quant au principe, rien n'est changé. Si, par exemple, on se plaît à

imaginer un exercice différent de la papauté, on se garde bien de remettre en cause
primauté de Pierre, autorité et infaillibilité. — Par-delà la mise à jour des
infidélités romaines du XVIe siècle, le protestantisme a pris conscience de certaines
valeurs (liberté de conscience, abandon du sacramentalisme et des confessions
de foi, démocratisation de l'Eglise, etc.). C'est cela qui nous empêche de croire
sa mission achevée. Il faudra toujours à nouveau protester contre toute «confessio-
nalisation » de la foi, toute autorité humaine qui prétendrait la figer en un
modèle donné. — Au-delà d'une stérile opposition, ou d'un œcuménisme concordataire

qu'il dénonce à juste titre, l'auteur prêche pour une « émulation dans la
solidarité ». PlERRE GlSEL_



78 BIBLIOGRAPHIE

Eduard Schweizer : Gott versöhnt. 6 Reden in Nairobi. Stuttgart-
Berlin, Kreuz, 1971, 79 p.
Avec la limpidité de pensée et la clarté d'expression qui lui sont habituelles,

le professeur Schweizer pose ici six questions : Dieu le « bon Dieu », le Dieu
autoritaire ; le Dieu des puissants ; le Dieu des riches ; le Dieu des vieux. Les
six réponses sont exprimés par six « discours » qui constituent une combinaison

originale d'étude biblique, d'actualisation et de prédication.

Jean Anderfuhren.

philosophie Jean Largeault : Enquête sur le nominalisme. Préface de René Poi-
contempo- rier. Paris-Louvain, Nauwelaerts, 1971, 453 p.

raine Cet ouvrage enchante et déçoit à la fois. Il enchante par son sujet, car
pour la première fois le lecteur peut se référer à ce que R. Poirier nomme « une
bible du nominalisme ». Jamais en effet personne n'avait tenté de saisir en un
seul mouvement l'évolution d'un courant de pensée mal défini, indéfinissable
peut-être, mais devenu d'une brûlante actualité. Car, ne nous y trompons pas,
notre monde industriel est un pur produit du nominalisme. Plonger dans les
origines de ce mouvement de pensée revient ainsi à s'interroger sur notre
propre conditionnement. — Mais en même temps ce livre déçoit pour plusieurs
raisons, dont les unes sont purement épidermiques. D'abord je n'aime pas
qu'on traite Platon «d'idéaliste», et j'aime encore moins qu'on définisse le
réalisme comme «une doctrine d'après laquelle les idées possèdent une réalité
absolue indépendante de l'intellect et extérieure à lui ». (p. 7) C'est vraiment là
platoniser Platon, c'est-à-dire le déformer entièrement. J'aime encore moins des
affirmations comme celles-ci (p. 49) : « Au début était le réalisme du sens commun

», surtout quand le chapitre s'intitule « L'antiquité grecque ». Et enfin, pour
remonter encore plus à la surface de l'épidermique, je pense que l'auteur aurait
pu corriger, au moins sur épreuves, un nombre incalculable de fautes grossières :

fautes d'orthographe, fautes de syntaxe, innombrables phrases sans verbe, pour
ne rien dire du style télégraphique qui voile la pensée davantage qu'il ne la
simplifie. Et pour m'en tenir à une peccadille, je dirais qu'il est peut-être
significatif que la correspondance de Leibniz à Clarke soit citée (en note p. 139)
sous cette forme saugrenue : « Leibniz, A. Clarke ». — Mais venons-en à l'essentiel.

Ecrire un livre n'est pas en effet tâche facile, et les critères académiques ne
sont pas les meilleurs pour le juger. — Ce qui déçoit fondamentalement dans cet

ouvrage, c'est deux choses. Tout d'abord l'auteur « brasse » avec énormément
d'érudition des thèmes très divers, et les essais qui sont siens d'y mettre de
l'ordre n'aboutissent guère. Ayant affirmé (non sans raison) qu'on en est venu à
«appeler nominalisme à peu près n'importe quoi» (p. 15), l'auteur en vient à distinguer

«son» nominalisme du conceptualisme et du « pseudo-nominalisme » (p. 36)
d'une façon qui n'est pas claire du tout. Bien plus, il oublie le réalisme : pour lui,
il n'existe au fond pas. « Depuis le moyen âge, le réalisme philosophique est
une attitude stérile» (p. 6). Par conséquent le lecteur, désireux de voir une
bonne fois clair dans cette masse de renseignements qu'on trouvait jadis un
peu partout et que M. Largeault a réunis en une « bible », reste sur sa faim.
Et ceci d'autant plus que le moteur fondamental du nominalisme moderne,
à savoir l'avènement de la science exacte, est proprement oublié. — U y a toutefois

autre chose. Il est certain que tout auteur a le droit de parler de sa matière
selon la perspective qui est sienne. Dans le cas particulier, cela fait pourtant
problème. Car M. Largeault s'affiche manifestement « nominaliste », mais il est



BIBLIOGRAPHIE 79

aussi, par sa tradition je pense, en tout cas au vu de la littérature qu'il cite, un
produit du thomisme, donc du conceptualisme. C'est du reste l'une des raisons
probables pour lesquelles il ignore souverainement le réalisme « stérile ». —•

Or quand il s'agit de la querelle des Universaux, pour prendre cet exemple, ce
préjugé, légitime par ailleurs, s'avère illégitime. Car pour comprendre la querelle
des Universaux comme querelle, et pour pouvoir en tirer les conséquences
actuelles, il faut survoler l'enjeu de la querelle, et se refuser absolument à juger
l'une des écoles avec des yeux sur lesquels on a chaussé les lunettes forgées par
l'autre école. Or il est clair que M. Largeault lit le moyen âge avec les yeux
d'un conceptualiste, il lit l'époque contemporaine avec les yeux d'un nominaliste.
Il n'y a là du reste rien de bien nouveau : la conjonction du thomisme
aristotélicien avec le nominalisme des logiciens contemporains n'étonnera aucun de

ceux qui savent où se trouve, en Suisse, Fribourg. — Il se pourrait toutefois que
la querelle des Universaux cachât bien autre chose qu'une simple discussion
de mandarins sur la portée des idées générales. Il se pourrait que l'œil nominaliste

posé sur la logique contemporaine faussât quelque chose (ce que j'appelle,
par exemple, la réalité). Il se pourrait finalement que la vue nominaliste du
nominalisme ou la vue conceptualiste du conceptualisme ne suffisent pas à

épuiser l'enjeu formidable que la Querelle des Universaux avait, jadis, posé sur
la table de l'humanité pensante. — Je sais qu'il est ridicule de reprocher à un
auteur de n'avoir pas écrit le livre qu'on attendait, et, d'autre part, il faut
toujours prendre les livres comme ils sont, tels qu'ils se donnent. Or, celui-ci
ne se donne pas, malgré l'affirmation de Poirier, comme une « bible », mais
comme une compilation très talentueuse, extrêmement erudite, hâtivement
bâtie, où chacun trouvera de quoi alimenter une réflexion personnelle.

J.-Claude Piguet.

Georges Bastide : Essai d'éthique fondamentale. Paris, Presses Uni¬
versitaires de France, 1971, 391 p.

Nous avons affaire à une publication posthume d'un ouvrage de Georges
Bastide, professeur de philosophie morale dont le souci majeur et la préoccupation

constante tournent autour « de la condition humaine ». Mais, bien que sa
réflexion prenne racine dans le concret de l'expérience quotidienne et de sa
volonté de faire constamment reconnaître dans son entourage les vraies valeurs,
ce livre est difficile. On ne voit pas toujours immédiatement très bien l'enjeu
éthique que veut souligner l'auteur, en voici un exemple. « L'homme est libre
de libre arbitre d'être (ou de ne pas être), libre d'autonomie dans la contingence
de la valeur de ses actes. Telle est l'affirmation fondamentale à laquelle conduisent

toutes nos analyses » (p. 254). Marcel Fallet.

Madeleine Barthélémy-Madaule : L'idéologie du hasard et de la
nécessité. Paris, Le Seuil, 1972, 220 p.
Certains livres ont l'art de susciter la controverse. Depuis deux ans, Le

hasard et la nécessité (Paris, Seuil, 1970) a provoqué un débat généralement
aussi passionné que le ton de ses pages les plus agressives. Les articles, lettres
ouvertes, brochures ou livres qui, tous, cherchent à répondre au professeur
Jacques Monod, ne se comptent bientôt plus. Le fait même de ces répliques
et de leur abondance est pour le moins aussi intéressant, si ce n'est plus, que
le livre qui leur a donné naissance. D'ici quelques années, cette controverse



80 BIBLIOGRAPHIE

constituera un excellent sujet d'étude pour un psycho-sociologue. Mais il ne
suffit pas de prendre la dimension sociologique du phénomène pour régler
la question. Reste l'ouvrage de Monod proprement dit. Que vaut, non point
l'information scientifique qui le sous-tend et fait une bonne partie de son
intérêt, en tout cas pour le profane, mais les conséquences que Monod en tire au
niveau éthique ou philosophique La plupart de ses censeurs lui ont reproché
le simplisme de ses jugements philosophiques ou l'illégitimité de'ses extrapolations.

Mais ces reproches étaient-ils fondés en raison, ou bien n'étaient-ils que
l'effet d'une susceptibilité philosophique blessée et tout aussi suspecte, dans son
ordre, que la passion dont on faisait, à mots plus ou moins couverts, reproche
à l'auteur Mme Barthélémy-Madaule, déjà bien connue par ses travaux sur
Bergson et sur Teilhard de Chardin (deux auteurs particulièrement maltraités
par Monod a pris la peine d'examiner de très près et dans ses détails les plus
significatifs l'ouvrage du bio-chimiste français. Les philosophes, dira-t-on,
n'aiment pas que les hommes de science viennent empiéter sur leurs plates-
bandes. Mme Barthélémy-Madaule, elle, se garde bien de se prononcer sur la
pertinence purement scientifique des informations véhiculées par Le hasard et
la nécessité. Mais elle ne peut admettre, et nous non plus, que l'incompétence
soit l'alibi dont on couvre une pensée mal construite. Jacques Monod, à la
franchise et à la provocation de qui elle ne cesse de rendre hommage, n'en
voudrait pas non plus. Il a voulu faire œuvre de penseur ; elle le prend au mot.
« Dénierai-je au savant le droit de passer la frontière (entre le domaine de la
science et celui de la morale' et de la philosophie), c'est-à-dire le droit d'être
un homme Certes non... Mais ce que je conteste, c'est la démarche
d'extrapolation sur cette ligne où, bien au contraire, il convient de scruter les
articulations, d'épier les convergences, de récuser les analogies, et bien sûr, de tenir
compte avant tout de ce que dit le biologiste sur la biologie, et de ce que dit
le moraliste sur la morale. » (P. 16). Scruter, épier, récuser, situer : c'est ce que
l'auteur ne cesse de faire au long d'une analyse critique, mais non dépourvue
de sympathie, qui est un vrai modèle de bonne méthode. Elle examine dans une
première partie la conceptualité monodienne et surprend avec brio tous les
endroits où son auteur passe trop subrepticement de l'objectif au subjectif, et
inversement. La seconde partie est une volée de bois vert, mais combien sereine
et pondérée, à l'adresse des pages où Monod croit pouvoir condamner sans
rémission des philosophies dont il a mal mesuré l'ampleur ou l'intention. La
troisième partie, fortement marquée par certaines discussions de mai 1968 sur
le thème de l'éthique, dénonce la fausse objectivité et l'abstraction presque
aristocratique des options morales défendues par Monod. Le tout s'articule au
reproche majeur dont fait état le titre de l'ouvrage : le hasard et la nécessité que
Monod prétend lire dans les faits prennent sous sa plume la dimension d'une
idéologie tellement contraignante que, sauf contradictions crûment mises en
évidence, elle commande jusqu'à sa manière d'exposer les faits scientifiquement
examinés. Ce livre est probablement, parmi les plus récents, l'un des meilleurs
exemples de la manière dont un philosophe (voire un théologien peut apporter
sa contribution à un dialogue interdisciplinaire. Bernard Reymond.


	Bibliographie

