Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1973)

Heft: 1

Artikel: Etude critique : I'épistémologie des sciences humaines chez Max
Weber

Autor: Piguet, J.-Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381007

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDE CRITIQUE

L’EPISTEMOLOGIE
DES SCIENCES HUMAINES CHEZ MAX WEBER

Les philosophies, jusqu’a la seconde guerre mondiale, ont souvent
conservé un aspect nationaliste. J’entends non pas seulement une
coloration politique qui se superposerait a leur contenu intellectuel,
mais surtout une individualité ethnique qui fait d’elles des biens de
consommation nationale d’abord. Ainsi la France possédait «son »
Bergson, et I’Allemagne « son » Dilthey, tout comme en musique Fauré
en Allemagne, ou Mahler en France, se heurtaient et se heurtent
encore assez souvent au mur de l'incompréhension sociologique. Max
Weber est ainsi un penseur éminemment allemand. Dans la biblio-
graphie du livre  qui sert de prétexte a ces lignes, sur 175 auteurs
cités, seuls R. Aron, J. Freund et M. Weinreich lui ont consacré un
ouvrage en frangais.

Or Max Weber est en réalité le Claude Bernard allemand de
I’épistémologie — non pas des sciences de la nature, mais de ces
fameuses « Geisteswissenschaften », dont on a dit en frangais qu’elles
étaient « sciences morales » avant de les appeler « sciences humaines » :
sciences de la culture, dit R. Aron.

C’est pourquoi il faut étre extrémement reconnaissant a M. Mau-
rice Weyembergh de nous livrer en frangais une somme aussi érudite,
aussi remarquablement informée, et surtout aussi claire que possible.

*
* E ]

Le point central o1 s’enracinent tous les problémes, innombrables,
qu’a abordés Max Weber (en épistémologie, en sociologie, en droit, en
politologie), est toujours le méme, et je veux d’abord essayer de le
mettre en lumiére.

* MAURICE WEYEMBERGH : Le volontavisme vationnel de Max Weber,
Bruxelles, Palais des Académies, 1972, « Académie royale de Belgique, Mémoires
de la classe des Lettres », collection in-89, 2¢ série, t. LXI, fasc. 1, 518 p.



L’EPISTEMOLOGIE DES SCIENCES HUMAINES CHEZ MAX WEBER 47

Les « sciences humaines » (décidons-nous a traduire ainsi le concept
de « Geisteswissenschaften ») ont pour objet les wvalewrs. Appelons
valeur un « fait culturel » (« Kulturgut », disait Rickert), c’est-a-dire
un fait dont le sens ne dépend pas, au premier chef, de I'interaction
qu’il entretient avec d’autres faits ni de la maniére dont cette inter-
action est déterminée par l'acte théorique de la connaissance, mais
dont le sens dépend de I'intention finalisée que I’agent lui a conférée.
Par exemple, quand Khrouchtchev tape sur la table de conférence avec
sa pantoufle, ce qui est intéressant 4 connaitre, au point de vue scien-
tifique, ce n’est pas la mesure de la force ainsi déployée, ni la statis-
tique des « politiciens-tapeurs-de-pantoufle », mais I'intention conférée
par Khrouchtchev a ce geste. Toute action humaine, en tant qu’objet
des sciences humaines, apparait ainsi comme un maillon dans une
chaine qui relie moins des faits & une cause impersonnelle que des
moyens a une fin, dans I'ordre téléologique des intentions humaines.
Et cela, méme si moyens et intentions peuvent demeurer inconscients
ou non avoués ; car une motivation peut étre cachée (Freud), le méme
effet peut étre di1 a une double motivation, et une méme motivation peut
engendrerdeux effets possibles et souvent contradictoires (alternatives).

Toujours est-il que, si les sciences humaines ont pour objet des
valeurs ainsi définies, le probléme des sciences humaines est celui de la
connaissance des valeurs. La différence entre la connaissance des faits
(¢« Naturwissenschaft ») et la connaissance des valeurs (« Geisteswis-
senschaft ») est alors du c6té de I'objet qu’il s’agit de connaitre. Car
les sciences naturelles, dans leur étude, excluent du coté de 1’'objet la
valeur que peut avoir le fait étudié, c’est-a-dire le sens que lui confére
I'agent : la physique atomique s’occupe de la bombe atomique, non
pas de l'usage qui en sera fait. Les sciences de la nature excluent en
particulier (toujours du cété de 1’objet) le rapport de moyen a fin,
c’est-a-dire 'ordre téléologique — celui-la méme que les sciences
humaines prennent pour objet.

Toutefois, sciences naturelles et sciences humaines ont en commun
la volonté de connaitre. Du c6té de la connaissance (et non pas de
I'objet étudié), la science (qu’elle soit « Natur- ou Geisteswissenschaft »)
veut faire ceuvre objective en excluant, chez celui qui connait, 1'inter-
férence ficheuse des jugements de valeur avec les jugements de fait.
Toute science, en tant qu’elle veut connaitre, prétend a la « Wert-
freiheit », c’est-a-dire a la neutralité axiologique.

I1 suit de 1a que les sciences humaines doivent exclure les juge-
ments de valeur du c6té de la connaissance et introduire les valeurs
du c6té de 'objet destiné a étre connu. L’objet des sciences humaines
est axiologique, mais la connaissance de cet objet doit étre neutre
axiologiquement. On peut dire que la connaissance, en sciences
humaines, doit étre « wertbezogen », quoique « wertfrei » elle-méme.



48 J.-CLAUDE PIGUET

Telle est, brievement esquissée, l’exigence fondamentale de la
méthodologie de Max Weber : fonder une science qui soit ceuvre de la
connaissance, donc neutre axiologiquement, et lui accorder pour objet
précisément ce qu’elle exclut de son sein, a savoir la valeur.

*
% *

Un tel probléme peut recevoir deux solutions qu’écarte 1'épisté-
mologie de Max Weber.

La premiére solution écartée est celle du positivisme : traiter les
faits sociaux comme des choses, disait déja Durkheim. Dans cette
solution, la maniére (neutre axiologiquement) de traiter scientifique-
ment la donnée humaine (l’acte économique, I’état social, la décision
politique, etc.) rejaillit sur I'objet traité et lui 6te son caractére de
valeur, c’est-a-dire son insertion dans 1’ordre de la finalité, pour le
réduire aux seuls cadres de la causalité. C'est, par exemple, en psy-
chologie du comportement que cette maniére positive — voire posi-
tiviste — a obtenu les plus grands succes.

La seconde solution écartée par Max Weber est celle de la dialec-
tique. A cet égard, elle serait l'inverse du positivisme. Ce dernier
faisait rejaillir sur 1’objet traité les caractéres propres a 1'étude de
I'objet, et privait I'objet étudié de la valeur qu’il a, au nom méme de
la neutralité axiologique requise pour étudier cet objet. La dialectique,
a l'inverse, vise 4 incarner, dans la maniére (toujours dite scientifique)
de traiter un objet, les caractéristiques de 1'objet étudié : si la donnée
humaine (étudiée) est une valeur, la connaissance de cette valeur est
elle-méme aussi une valeur. La connaissance cesse alors d’étre neutre
axiologiquement, et la « Wertfreiheit » se voit dénoncée comme un
mythe, qui cache les appétits capitalistes de la classe bourgeoise.
C’est ainsi, par exemple, que I'Ecole de Francfort (et en particulier
Habermas) considére toute connaissance, et surtout celle qui prétend
a la neutralité axiologique, comme un instrument mis au service de la
défense d’intéréts humains. Plus la connaissance se prétend théori-
quement pure (par exemple dans les sciences naturelles), plus est évi-
dent son caractére de valeur engagée — et engagée au service d’une
idéologie politique (le capitalisme).

Or Max Weber s’oppose autant au positivisme que, par anticipation,
a 'Ecole de Francfort. Contre le positivisme, il affirme que la connais-
sance doit connaitre son objet tel qu'il est: s’il est valeur («Kulturguty),
alors c’est la valeur qui doit étre connue. Contre la solution dialectique,
Max Weber ferait valoir que la connaissance elle aussi doit étre ce
qu’elle est, & savoir connaissance, et ne pas se confondre avec ce
qu’elle a pour tiche de connaitre. Car connaitre, ce n’est ni étre ni
devenir ce qu'on prétend connaitre. « Il ne faut pas étre César pour
comprendre César », répete Max Weber avec Simmel (cité p. 236).



L’EPISTEMOLOGIE DES SCIENCES HUMAINES CHEZ MAX WEBER 49

Le rapport qui existe entre la solution de Max Weber et la solution
proposée par le positivisme d’une part, par I’école dialectique d’autre
part, s’éclaire maintenant. Du cété de la connaissance, Max Weber
retient du positivisme l'exigence de neutralité axiologique qui fonde
I'objectivité et la validité de la connaissance humaine en général ;
mais il nie que 1'objet de cette connaissance (ce qui est « donné » a
connaitre) soit forcément « neutre axiologiquement »: il est neutre
axiologiquement dans le cas des sciences de la nature, mais il est une
valeur dans le cas des sciences humaines. Weber refuserait donc une
connaissance « engagée » telle que la propose 1’Ecole de Francfort. Et
du cbté de l'objet a connaitre, Max Weber a placé non pas la neutralité
d’un fait naturel, mais la valeur d’un acte humain, tel qu’il a été inten-
tionnellement voulu par 1'agent : il place donc, comme 1’école dialec-
tique, I'action humaine du c6té de 'objet a étudier, et plus précisé-
ment les conflits d’intéréts qui naissent de la divergence des intentions
motivant les actions, en particulier les conflits d’intérét sociaux et
économiques.

On mesure ici I’ampleur du projet de Max Weber, lequel se donne
a connaitre ce que la connaissance méme exclut de droit : a cet égard,
Weber renoue avec Kant. Kant, en effet, réservait a la connaissance
humaine son autonomie en la soumettant a I’entendement (17 Cri-
tique), mais en méme temps Kant soumettait toute action concréte a
I'impératif, autonome lui aussi, de la raison pratique (2¢ Critique).
Or Max Weber, fidele a cet égard a la tradition postkantienne, veut
rétablir 'unité 1a ot Kant a établi une coupure radicale. On peut dire
qu’il veut appliquer la neutralité axiologique de '’entendement aux
produits (toujours valorisés) de la raison pratique, ou, pour le
dire autrement, appliquer la connaissance théorique aux actions et
aux décisions humaines concrétes placées par Kant sous 1'égide de la

raison pratique.

*
* *

Une telle mise en équations du probléme semble exclure a priori
toute solution possible. Or le génie de Max Weber a été de ne pas
chercher une solution a priori et théorique, et de refuser de se heurter
au mur de I’« impossible ». Tout au contraire, Weber a procédé empiri-
quement, cherchant a chaque fois, dans une infinité de probléemes
particuliers, la mise a 1’épreuve de son projet fondamental. Tout
comme Bergson, Weber s’attache a des « lignes de faits », c’est-a-dire
a la convergence d’études partielles menées empiriquement, n’abou-
tissant que fort tard & une systématisation des résultats obtenus.

Un domaine privilégié (le premier auquel s’est attaché le jeune
Weber) est celui de la politique. Ce domaine réalise en effet concré-
tement les données du probléme théorique. La politique, en effet,

4



50 | J.-CLAUDE PIGUET

exige d’'une part une connaissance objective (« wertfrei») d’un état
de fait donné, mais exige en méme temps que soit prise une décision
qui serve la cause d’un état futur meilleur que le précédent. En poli-
tique jouent donc ensemble la connaissance (aussi objective que pos-
sible) du présent, en vue d’instaurer une valeur (comme conséquence
d’une décision politique).

Or Weber pense que le jeu politique est faussé dés qu’on sacrifie
I'une ou l'autre de ces exigences. Si seule la connaissance de I’état de
fait est considérée comme relevante, alors on verse dans une « Real-
politik » qui peut s’infléchir trés vite dans la direction du machiavé-
lisme ou de la tactique a courte échéance : on connait, on démonte les
mécanismes, et on agit tactiquement, sans se mettre au service d’aucune
valeur de droit. Au contraire, si on néglige la connaissance positive de
I’état de fait, on verse dans I« Idealpolitik », qui travaille stratégique-
ment a longue échéance, mais qui risque toujours de confondre la
valeur visée avec l'idée qu’on s’en fait, et substitue le conflit idéolo-
gique (moral ou social) au conflit réel des intéréts en cause.

Max Weber a été lui-méme « traumatisé » par cet antagonisme au
temps de sa jeunesse : car s’opposaient alors 1'idéalisme des libéraux
de 1848 et le réalisme du « Chancelier de Fer ». L’unité de I’Allemagne
était I’enjeu posé sur la table. Or Weber a trés tot exclu ces deux tenta-
tions de 1'« Ideal- » et de la « Realpolitik ».

Un autre domaine oi Max Weber a pu mettre a 1’épreuve son
intuition de base est celui de I'histoire, et en particulier de ’histoire
des sociétés. Historiquement en effet, le concept de société ouvre a
deux grandes lignes ou s’affrontent les composantes du probléme
wébérien. La premiére ligne est celle d’une société qui repose sur un
contrat faisant naitre des obligations réciproques entre les associés. La
société se confond alors avec une «communauté» dont le contrat, toutes
proportions gardées, n’est que le réglement intérieur. Telle est A certains
égards, en droit commercial, la société en nom collectif (p. 18 sqq.).

Si les formes de la société ainsi congue se situent du codté des
valeurs qu’elles sont et témoignent d'une « Vergemeinschaftung »
(p. 367), la société en commandite inaugure & la Renaissance une
seconde ligne, fort différente, out la société s’oriente du coté de la
« Vergesellschaftung ». Cette derniére repose essentiellement sur la
connaissance des valeurs, c’est-a-dire de 1’équilibre des intéréts mis en
cause et de leur relation réciproque. C’est i partir de cette époque
qu’on peut parler de la « Société » comme d'une personne, sujet de
droit, et non plus seulement comme d’'un contrat entre personnes.

Or cela n’est pas sans conséquences économiques. L’économie en
effet peut servir les intéréts de la société entendue soit comme société
en nom collectif, soit comme société en commandite. Dans le premier
cas, 'économie «a pour but de réaliser le bonheur des hommes en



L’EPISTEMOLOGIE DES SCIENCES HUMAINES CHEZ MAX WEBER 51

améliorant le bilan de leurs plaisirs » (p. 66), et dans le second cas
I’économie délégue ses pouvoirs A des techniciens chargés de produire
de facon optimale et de répartir les biens de fagon juste.

Concevoir la société sur le seul modele de la société en nom col-
lectif (c’est-a-dire d'une communauté), c’est toutefois courir le risque
de tomber dans I'idéalisme, qui veut servir la cause du bien, en négli-
geant la connaissance du bien. Et dans le second cas, c’est risquer de
tomber dans la technocratie, qui, sachant connaitre toutes choses de
facon adéquate, ne peut pas, au nom de ses principes, décider quel est
le bien qu’il faudrait instituer comme valeur supérieure.

C’est donc bien dans le rapport entre les deux types de société,
soit au point de vue social soit au point de vue économique, qu'il faut
chercher la solution : #z du coté des seules valeurs mises en cause, ns
du co6té de la seule commnaissance positive. Ici aussi, Max Weber est
contraint de poser la question fondamentale : comment une valeur
(ou un intérét) peut-il demeurer ce qu'il est, c’est-a-dire une valeur
au service d’'un bien espéré, tout en devenant 1’objet d’une connais-
sance désintéressée et axiologiquement neutre ? Comment, par
exemple, concilier les intéréts des Junker allemands dans les plaines
orientales de I’Allemagne avec l'intérét du peuple et de I’Etat alle-
mand ? Les Junker forment une société en nom collectif, 1'Etat alle-
mand est une société en commandite. Les Junker sont eux-
mémes 'intérét qu’ils défendent contre les Polonais, mais I’Etat alle-
mand, pour servir la cause optimale du peuple allemand, doit connaitre
non seulement les intéréts des Junker, mais le rapport qui lie ces
intéréts-ci avec ceux du peuple allemand. Il y a donc d’un cété une
valeur, et de 'autre c6té la connaissance d’'une valeur dans son rap-
port A une valeur supérieure.

On en revient ainsi toujours a la méme affirmation, et aux mémes
exclusives. Il faut connaitre les valeurs telles qu’elles sont (donc les
connaitre de fagon « wertfrei»), et il faut que cette connaissance se
mette au service d'une valeur telle qu’elle doit étre (« Wertbezogen-
heit »). Voild l'exigence affirmée. Et voici les exclusives : refuser la
justification « non-scientifique » (solution « idéaliste »), par exemple ne
pas « emprunter une justification éthique a des problémes politiques »,
p- 132). Et refuser la neutralisation de I'objet de la connaissance, sous
prétexte que la connaissance est elle-méme neutre axiologiquement.
Par exemple, ne pas faire comme si le monde était enti¢rement nivelé,
réduit 4 un équilibre stable, ou A une croissance durable, et dépourvu
de tout conflit d’intéréts : comme si un intérét n’apparaissait jamais
comme supérieur, ou inférieur, 4 un autre !

Le réel demeure donc toujours pour Max Weber une valeur,
c’est-a-dire le lieu ou s’affrontent des intéréts discordants: le réel
demeure « Machtfrage ». Mais toujours aussi I'insertion pratique dans



52 J.-CLAUDE PIGUET

ce monde réel exige une connaissance rationnelle, donc neutre axiolo-
giquement, donc dégagée des conflits d’intéréts, désintéressée, scien-
tifique en un mot.

Comment cela est-il possible, demandions-nous ? Dans la seconde
partie de son livre, M. Weyembergh nous engage a examiner le fond
de I'épistémologie de Max Weber.

Appelons rationnels les résultats établis par une connaissance
scientifique axiologiquement neutre. Appelons irrationnel 1’objet de
cette connaissance en sciences humaines, c’est-a-dire les valeurs et
les conflits d’intéréts qui sont donnés a connaitre. Dans la termino-
logie wébérienne, une valeur est donc irrationnelle, parce qu’elle
releve de l'ordre des fins, tandis que l'ordre de la connaissance est
rationnel, parce qu’il est un moyen mis au service d'une fin meilleure.
Méme la causalité la plus impersonnelle peut étre considérée comme
un moyen mis au service d'une fin.

La question centrale de 1'épistémologie wébérienne prend alors la
tournure suivante : comment 1’ordre des fins peut-il étre rationalisé ?
C’est ici dire autrement ce que nous n’avons cessé de répéter : com-
ment peut-il y avoir connaissance (axiologiquement neutre) des valeurs
(qui sont des fins axiologiques irréductibles & des moyens) ? Répétons
encore les choses autrement, en citant M. Weyembergh. « Le choix
d’un but dépend de la volonté : & la base d’une option se trouve un
jugement de valeur ou une appréciation» (p. 150). Or il n’existe
« aucun moyen de fonder scientifiquement une hiérarchie des valeurs »
(ibid.). « 11 faut donc séparer rigoureusement constatation empirique
et appréciation pratique » (p. 151). Il suit de 14 que le but de la science
n’est pas scientifiquement démontrable, et en méme temps que les
sciences humaines, ayant pour but de connaitre scientifiquement,
doivent « ordonner la réalité par la pensée selon des procédés reconnus
comme valables » (74id.), donc dégager la connaissance de tout juge-
ment de valeur. Car la neutralité axiologique découle de la volonté
de faire ceuvre scientifique. De cette fagon, les valeurs sont des
«composantes de la structure de l'objet étudié» par les sciences
humaines, lesquelles « n’ont droit au titre de science que dans la
mesure ol il existe une maniére non partisane d’analyser les valeurs »
(p. 162).

La solution de Max Weber a ce probléme apparemment insoluble
a la teneur suivante, que je simplifie & I'excés pour la clarifier.

La donnée de base schématique consiste en l’enchainement de
deux actions humaines, finalisées chacune pour soi, mais liées entre
elles : I'action A et l’action B.



L’EPISTEMOLOGIE DES SCIENCES HUMAINES CHEZ MAX WEBER 53

F' _ P2l
(8)—

La solution (non-wébérienne !) du positivisme consisterait a consi-
dérer la seconde action comme la seule conséquence logique de la
premiére, c’est-a-dire comme la réponse a un stimulus. Ainsi procéde
le behaviorisme en psychologie. La seule catégorie utilisée est celle de
causalité (stricte ou statistique), et se voient négligés les facteurs de la
finalité propre a chaque action prise pour elle-méme — tout autant
que la liberté humaine qui peut motiver la seconde action de fagon
imprévisible et indépendante de la premiére action.

Cette premiére solution est la solution de la connaissance seule,
qui oublie, dans sa « Wertfreiheit », qu’elle est « wertbezogen ».

La seconde solution (toujours non-wébérienne !) consisterait a
considérer chaque action pour soi, en tant qu’elle est finalisée : ’action
ne serait alors que la conséquence d'une fidélité a certaines valeurs
posées comme principe de choix. Par exemple le droit et ses consignes
ne seraient que la conséquence d'une fidélité aux valeurs éthiques
(moralisme !).

Cette seconde solution est celle d'une « Idealpolitik » qui oublie,
dans sa « Wertbezogenheit », que le probléme est de savoir ce qui est,
afin d’agir mieux.

En un mot, la premiére solution positiviste ne considére, dans le
tableau ci-dessus, que la fleche horizontale et néglige les deux fléches
verticales. La seconde solution ne considére que les deux fléches ver-
ticales, chacune pour soi, et néglige la fleche horizontale.

Un peu comme Bergson, Weber renvoie dos a4 dos ces deux solu-
tions. Il remarque qu’elles reviennent au méme. La finalité verticale
n’est qu'une causalité horizontale transposée. Au fond, la seconde
solution applique au monde vertical des fins la causalité horizontale
— et tout le kantisme de Max Weber se révolte contre cet abus.

Max Weber ne peut donc pas poser le probléme de la connaissance
des valeurs dans le seul ordre de la causalité horizontale qui relie une
action A a une action B, a la maniére dont un stimulus déclenche une
réponse. Mais il ne peut pas non plus poser ce probléme dans le seul
ordre de la finalité qui relie verticalement une action a sa fin inten-

tionnelle, car ce ne serait rien faire d’autre que projeter dans le régne
des fins une causalité inadéquate.




54 | J.-CLAUDE PIGUET

S’en tenir a la seule causalité, ce serait neutraliser toutes choses et
transformer notre société humaine en une collection de robots. S’en
tenir 4 la seule finalité, ce serait passionner toutes choses et créer une
dictature des fins pire que celle des causes, mais de méme nature. Si
Max Weber avait pu connaitre le III® Reich, je crois bien qu’il y
aurait vu la simple addition de ces deux maux !z

La solution de Max Weber consiste a chercher la relation entre les
deux ordres de la finalité et de la causalité, parce que, pense-t-il, une
action humaine est toujours libre (donc voulue librement en fonction
d’une fin librement choisie), mais en méme temps elle ne cesse jamais
d’étre reliée 4 d’autres actions qui la déclenchent A la maniére d’une
cause, ou qui la suivent & la maniére d'une conséquence.

Le schéma (ou ¢« modéle ») que propose Max Weber est alors le
suivant. (Je schématise ici ce que M. Weyembergh dit dés la page 164.)

La premiére opération consiste a remonter de 1’action particuliére
A, par analyse, et de la finalité particuliére (F’) qu’elle poursuit, a la
fin générale qui la justifie. C’est 1a la part analytique du travail scien-
tifique, qui traite les valeurs comme des choses en cherchant la dépen-
dance des moyens (finalité particuliére) par rapport 4 une fin F
(finalité derniére).

Laseconde opération consiste a voir dans la fin derniére, ainsi isolée
par analyse en principe d’action, le principe de certaines actions nou-
velles possibles. Cette partie du travail a une allure synthétique2: elle
construit un certain nombre de situations possibles, que 1’on pourrait
simuler, par exemple dans le cadre contemporain des «théories du jeu».

I Le probléme de Weber et du III¢ Reich est trés débattu. Aron tend a
valoriser chez Weber son affirmation de la « Machtpolitik », son nationalisme
indiscutable, son nietzschéisme, voire son nihilisme axiologique — toutes
choses qui iraient dans le sens d’une continuité entre Weber et le III¢ Reich.

Toutefois, fait remarquer M. Weyembergh, «lorsque Weber raisonne sur
des valeurs, il ne faut pas perdre de vue, sous peine de ne pas le comprendre,
qu’il éclaire les problémes a partir de sa conception de la rationalité » (p. 379).
Or, pour Weber, la rationalité appliquée aux valeurs a pour effet moins d’amener
a tirer des conséquences logiques par fidélité qu’a exclure des conséquences
incompatibles avec la valeur choisie par option. De la, du reste, la « Wert-
kollision » wébérienne. De plus, il n’existe jamais, pour Weber, « de philosophie
des valeurs qui puisse établir de maniére objectivement valable une hiérarchie
des valeurs » (p. 381).

Il suit de 1a que si Weber avait pu connaitre Hitler, sa philosophie au moins
l'aurait amené a exclure du nazisme ce qui devait en étre exclu, et & ne trouver
dans la rationalité aucune justification d’une hiérarchie nazie des valeurs. Au
fond, il aurait été bien plus du c6té de son ami Jaspers et d’Adorno que de
celui de Heidegger.

Mais tout ceci, bien slir, n’est qu'hypothése.

* Nous utilisons ici les adjectifs analytique et synthétiqgue dans leur sens
non pas kantien, mais classique : cartésien et leibnizien. Analyser, c’est remonter
du fait a sa raison d’étre, et synthétiser, c’est descendre de la raison d’étre aux
conséquences effectives possibles.



L’EPISTEMOLOGIE DES SCIENCES HUMAINES CHEZ MAX WEBER 55

La troisiéme opération est alors la suivante : comparer la situation
effective B avec l'ensemble des situations telles qu’elles résultent,
théoriquement parlant, de la fin F. L’action humaine B est en effet
déterminée, dans son choix, par l'interférence entre les suites concrétes
qui résultent horizontalement de A, et les suites possibles qui résultent
verticalement de la fin F.

Le schéma prend alors I'allure suivante :

analyse

®

Le passage horizontal de A A B représente le monde de la praxis.
Le détour par F est théorique : analytique de A & F et synthétique
de F 4 B.

De A a F et de F & B, le trajet inaugure une démarche de la
connaissance, qui est elle-méme « wertfrei» : car remonter de la fin
particuliére que réalise une action particuliére a la fin derniére qu’elle
implique, ne demande pas qu’on se prononce positivement sur la
valeur effective de A ou de F. De méme, déduire les conséquences
possibles de la fidélité & une valeur ne demande pas logiquement
qu’on se prononce sur la valeur de la fin ni sur la valeur effective de
I'action qui en découle.

En revanche, le passage de A a B, qui a lieu dans la praxis, est
nécessairement «teinté » au point de vue axiologique. Car c’est la
valeur effective de A qui déclenche B, ce n’est pas le seul fait que A
soit une valeur. Agir, en effet, ce n’est pas seulement effectuer un acte,
mais c’est conférer a cet acte le sens (téléologique) que son agent veut,
intentionnellement, lui conférer.

Au premier abord, le passage par F semble opérer un détour qui
ressemble a celui qu’effectue ’hypothése scientifique (dans les sciences
naturelles) : devant deux faits déterminés causalement, 1’analyse
remonte aussi & une liaison générale, indépendante des faits observés,
et de 14 s’opére la descente synthétique destinée a expliquer I’enchai-
nement causal effectif des deux faits.

Toutefois la différence entre une hypothése scientifique dans les
sciences naturelles (telle que la propose Claude Bernard par exemple),




56 J.-CLAUDE PIGUET

et I’appel a la finalité dans les sciences humaines tel que le propose
Max Weber, est une différence absolue. Certes les deux ont valeur
hypothétique, et non catégorique. Mais dans le cas des sciences de la
nature, c’est le réel qui est neutralisé axiologiquement : les processus
physiques sont dépourvus de leur valeur par observation, avant
méme que l'’hypothése se prononce sur leur enchainement causal.
Dans la praxis telle qu’elle est objet des sciences humaines, ce sont au
contraire A et B comme actions concrétes qui demeurent valorisés
axiologiquement : ils sont des valeurs et non des faits, et demeurent
considérés comme valeurs. De plus, une hypothése scientifique (dans
les sciences naturelles) récuse tout recours a la finalité, précisément
parce qu’elle ne s’appuie que sur des faits préalablement neutralisés
axiologiquement. En revanche, F dans le schéma ci-dessus est une fin :
mais c’est une fin considérée indépendamment de la valeur qu’elle
peut étre ou engendrer, et isolée comme un « type » neutre axiologi-
quement.

On mesure deés lors le progrés que Weber marque par rapport a
Kant. Car chez Kant il y a deux domaines : connaitre, et c’est la
science ; ou bien alors obéir A la valeur, et c’est la morale. Or c’est ce
second domaine que I’évolution du monde dés 1800 a fait éclater. Le
conflit des classes sociales, la naissance d’une société industrielle, le
machinisme, le renouvellement de la science économique, la naissance
de la psychologie, de la sociologie, de I’ethnologie, tout cela oblige pour
le moins a nuancer le rapport kantien d’obéissance, qui apparait rétros-
pectivement comme trop massif. Car, concrétement parlant, un juge
n’obéit pas seulement a la voix rousseauiste de sa conscience, mais
aussi au code : mais il n’obéit pas passivement, comme un robot
kelsénien, au code. De méme un politicien prend des décisions non
pas seulement au nom de son intuition (le fameux «flair » politique),
mais aussi au vu d'un examen politologique des faits ; toutefois, pas
seulement non plus en pur savant neutre, mais aussi selon 'opportu-
nité du moment.

On obéit donc différemment en économie, en droit, en politique,
parce que ces domaines se sont spécifiés dans leur autonomie de 1800
a nos jours : cela fait un premier éclatement du moralisme kantien.
De plus, on obéit différemment a I'intérieur de chacun de ces domaines,
selon la fagon dont on prend conscience de la situation qu’on occupe
a l'intérieur du domaine : a l'aile gauche ou a l'aile droite du parti
(ou de I'assemblée), du c6té de la gestion d’entreprise entendue
comme micro-économie, ou du cHté de 1’économie nationale dont
I'entreprise n'est qu'une composante micro-économique, etc. Et cela
fait un deuxiéme éclatement, interne, de I'appel indifférencié lancé
par le noumeéne kantien a 1’agent pratique.



L’EPISTEMOLOGIE DES SCIENCES HUMAINES CHEZ MAX WEBER 57

La méthodologie de Max Weber consiste alors précisément a for-
muler une méthode générale qui permette de mettre & jour les lois
d’obéissance en tenant compte du domaine particulier ou elle s’exerce,
et, a l'intérieur de ce domaine, de la position de conscience propre a
celui qui obéit.

* * *

C’est de 1a que procede la fameuse distinction wébérienne des deux
éthiques : I'éthique de la conviction et I’éthique de la responsabilité.
Ces deux éthiques sont en réalité trois : simplement, Weber, plus sen-
sible a I'idéalisme kantien qu’au positivisme comtien (relativement
ignoré dans I’Allemagne d’alors) ne retient guére ce dernier et englobe,
sous le nom d’éthique de la conviction, la conviction qui résulte de la
foi en des valeurs morales idéales et la conviction née de la foi en la
connaissance scientifique pure.

L’éthique de la conviction est en effet celle qui se fonde unique-
ment sur la fidélité a une valeur choisie. Elle peut conduire a la dicta-
ture et & la tyrannie, car elle procéde de I'aveuglement intellectuel.
Le moralisme, qui est confiance aux impératifs de la raison pratique,
est en méme temps aveuglement du « Verstand » théorique. Or, pense
Weber, étre convaincu est une chose, mais savoir de quo: on est
convaincu en est une autre tout aussi importante.

Tout a I'opposé, il y aurait 1’éthique du positivisme que Weber ne
retient pas a 1’état séparé, et qu’il considére non sans raison comme
une éthique de la conviction. Elle consiste & obéir aux seules exi-
gences du savoir théorique pur, ce qui peut engendrer la dictature du
logicisme, dont les effets, dans 1’Allemagne de Weber, étaient
infiniment moins visibles que dans celle d’aujourd’hui. C’est au nom
de cette éthique qu'un artiste peut prétendre, aujourd’hui, que peu
importe si ce qu’il fait est beau ou non, visible ou audible, pourvu
que «cela soit fait scientifiquement ». Pour Weber, cette éthique
serait une éthique de la conviction rationnelle formelle : il la dénonce
chez le juge, qui, sachant le code, se contente de I’appliquer, et préfére
toujours la justice a I’équité .

C’est en réalité entre une éthique des seules valeurs (moralisme),
ou la connaissance n’'intervient pas, et une éthique de la connaissance
pure sans appel aux valeurs (positivisme), que se place 1’éthique de
la responsabilité. Celle-ci n’est rien d’autre que la connaissance des

1 M. Weyembergh dit fort bien que si la science ne peut pas réfuter le
fanatisme, la rationalité axiologique de son c6té n’en comprend pas moins « en
elle-méme, comme 1'éthique de la conviction, la possibilité du fanatisme »
(p- 385). Le pur exercice de l'intelligence logique n’offre donc aucune garantie
contre l'intolérance — malgré I'opinion des positivistes.

L’éthique de la responsabilité en revanche, méme si elle exacerbe les conflits
par « Wertkollision », engage a « détecter les endroits ol ceux-ci sont suscep-
tibles de se manifester » et conduit ainsi & un « engagement lucide » (p. 386).



58 J.-CLAUDE PIGUET

valeurs en acte, c’est-d-dire une « Wertfreiheit » résolument « wert-
bezogen », ou, ce qui revient au méme, une « Wertbezogenheit » réso-
lument connue de fagon « wertfrei ». C’est en cela que consiste la réali-
sation progressive de la rationalité humaine, c’est-a-dire de ’homme
comme étre rationnel. (Il y a 13, chez Weber, un coté hégélien que
M. Weyembergh signale en passant, mais ne souligne & mes yeux pas
assez.) 1

Etre responsable, ce n’est donc ni obéir aux seules lois de la
connaissance scientifique sans se préoccuper des valeurs mises en cause,
ni obéir passivement a des impératifs moraux sans se demander ce
qu’ils sont positivement. La responsabilité assume en méme temps la
valeur qui engage a agir, et la connaissance de 1’action qui nous dégage
des valeurs. Elle demande paradoxalement qu’on travaille théori-
quement (scientifiquement) au niveau des fins, et pratiquement au
niveau des faits, alors que presque toujours on est tenté de procéder
a l'inverse : traitant les faits scientifiquement, comme des faits, et les
fins « moralement » comme des valeurs, c’est-a-dire de fagon non
scientifique.

L’éthique de la responsabilité inverse donc la fagon ordinaire dont
procede la pensée. Ordinairement, en effet, on lie « fait », du cété de
I'objet, & « connaissance scientifique », du cété de 'appréhension de
I'objet. Et ordinairement on lie « jugement de valeur », du coété du
sujet, a I'existence des valeurs du co6té de I'objet — existence qui est
soit niée, soit dite subjective, ou idéale, ou encore réelle. Ordinaire-
ment, on passe donc des faits aux jugements de fait, mais on passe des
jugements de valeur aux valeurs.

Or Weber inverse cette maniére ordinaire (en tout cas bien fran-
caise) de penser, en traitant les fins (donc les valeurs) selon I'impératif
scientifique de la neutralité axiologique, afin de mieux comprendre
les faits culturels comme des valeurs, et justement pas comme de
simples faits.

*
t 3 *

Les conséquences méthodologiques de cette prise de position épis-
témologique sont considérables. Weber dispose en effet d'un organon,
au sens aristotélicien du terme, qui lui permet de voir clair dans I’en-
chevétrement des actions humaines et de leur ordre propre.

! R. Aron est sensible a cet hégélianisme de Weber quand, par exemple,
il écrit que, pour Weber, «la science est le devenir de la science » (Les étapes
de la pensée sociologique, Paris, NRF, 1967, p. 503). Au fond, pour Weber,
« Wesen ist was gewesen ist ». M. Weyembergh souligne, sans se référer a Hegel,
cette parenté, quand il aboutit & sa conclusion fondamentale que je cite:
« Le rationalisme occidental, tel que Weber 1’a dégagé, culmine dans sa propre
philosophie » (p. 471). Le rapport avec l'histoire de la philosophie qui trouve son
accomplissement définitif dans la philosophie de Hegel est ici extrémement visible.



L'EPISTEMOLOGIE DES SCIENCES HUMAINES CHEZ MAX WEBER 59

Considérons a titre d’exemple la connaissance historique. Selon
la maniére positiviste d’envisager I'histoire, les faits historiques doi-
vent étre analysés, puis synthétisés, de facon & aboutir & une sorte de
« loi générale » assez utopique, qui permettrait la prévision. Ce faisant,
toutefois, on néglige entieérement la liberté humaine et 1'imprévisibilité
du futur. Tout & I'opposé, on peut considérer que I’histoire est «la
volupté de se plonger dans l'individuel » et on y traite les faits histo-
riques comme des événements uniques, irréductibles & tout ordre
logique interne, donc insaisissables pour la causalité. Or il existe mani-
festement, en histoire, des relations réelles de cause 3 effet.

Entre les deux extrémes se place la position moyenne de Weber.
Si on appelle valeur (« Kulturgut ») un fait historique, c’est-a-dire un
fait dont le sens dépend de l'intention de 1’agent, alors il faut non pas
traiter ces valeurs comme des faits naturels (ce serait le positivisme),
ni non plus ne voir en eux que la valeur qu'’ils ont eue — en la valori-
sant ou en la dévalorisant selon le point de vue personnel de I'historien.
Il est clair qu'un historien ne peut pas retenir tout du passé — ce
qu'impliquerait au fond une méthode positive d’étude, mais il ne
doit pas non plus choisir dans le passé en s’aidant de jugements de
valeur, lesquels seraient autant d’a priori de nature partisane.

Si donc, comme le dit Rickert, «a 1'objet culturel correspond la
méthode individualisante, et 4 1'objet naturel la méthode générali-
sante » (p. 211), I'historien, pour Weber, doit faire ceuvre scientifique
en prenant pour objet un « Kulturgut » (une valeur), mais en traitant
cette valeur par une méthode « wertfrei ».

Or I'organon de Max Weber permet cela. Le détour par I’analyse
des fins, congues indépendamment de la valeur qu’elles peuvent avoir,
est un détour qui tend a fixer positivement (en le neutralisant axiolo-
giquement) le rapport entre une action intentionnelle et sa fin. Tel
est le role de 'analyse, qui passe de A a F dans le schéma ci-dessus.
Or la répétition de ce processus, & partir d’autres faits historiques,
ameéne a constituer (puisque plusieurs actions peuvent concourir a
une méme fin) une fin typique, que Weber appelle un #ype idéal.
« Idéal » signifie ici que le type n’est pas réel (il n’est pas une action
dans la praxis), et il n’est pas non plus une fin réelle, ou indiiment
réifiée. Le type idéal est au contraire une construction, une «feinte »
de l'esprit, qui le dégage de son origine historique et concréte par
analyse.

Ce type idéal ainsi forgé permet alors, par synthése, de construire
un certain nombre d’actes réels qui seraient une conséquence de la
fin, pour qui prétendrait y demeurer fidele. Le type idéal engendre
ainsi un certain nombre de comportements concrets, mais idéaux :
donnés a titre de possibilités. Le décalage entre le comportement
concret idéal (tiré synthétiquement du type idéal) et le comportement



60 J.-CLAUDE PIGUET

effectif concret, que livrent 1’observation des faits historiques et
I'interprétation des documents, permet une méthode de mesure du fait
historique, pris dans sa valeur au sein du cours de I'histoire.

Ce faisant, Weber nie que I'historien ait pour tdche d’expliquer
I’histoire. Car expliquer, c’est recourir a 1'ordre causal seul. L’'histo-
rien n’explique pas, mais cherche a comprendre 1’histoire. Toutefois
I’équivoque qui entache le terme de « comprendre » doit étre levée.
Comprendre, ce pourrait étre une conséquence de l'explication préa-
lable ; on comprendrait alors I'histoire comme un cours positif des
choses («Geschichte»), que doublerait en pensée une reproduction
mentale (« Abbild ») des faits réels, inaccessibles autrement. Doubler
ainsi la « Geschichte » par 1’« Historie », telle était en gros la concep-
tion positiviste de I’historicisme. Or Max Weber n’en veut rien.

Mais comprendre 'histoire, ce pourrait aussi étre, tout a 'opposé,
ne s’en tenir qu’'a 'ordre téléologique propre a chaque événement,
quitte & le finaliser dans la direction d'une fin supréme (terme de
I'histoire), ce que croyaient les Bossuet ou les Leibniz et ce que
croit parfois aussi le marxisme (« paradis socialiste »), ou quitte a ne
pas le finaliser du tout (par exemple : Sartre). Dans ce cas toutefois
on néglige la positivité et I'efficacité positive des faits historiques. Car
le propre d’un fait historique n’est pas seulement d’étre finalisé et de
refléter une valeur, mais c’est que cette valeur posséde une « efficace ».

Max Weber comprend donc I'histoire ni au seul nom d’une intui-
tion valorisante, ni au seul nom d’une accumulation positive de faits.
I1 la comprend comme l'insertion de 1’éthique dans le cours positif
des choses. Ce qui existe positivement, c’est ce qui a été, mais I'inser-
tion du type idéal, quelque feint qu'’il soit, améne & comprendre la
relation du passé au présent, et la relation du présent au futur. Le
type idéal mesure le réel passé a 1'aune de 1'idéal que ce réel a voulu
jadis réaliser, et il sert en méme temps de moyen pour corriger le
présent en vue du futur, afin de mieux réaliser les possibilités du type
idéal. Histoire et politique obéissent donc aux mémes régles méthodo-
logiques. Comprendre I'histoire, c’est déja chercher a agir sur elle, et
le type idéal, qui permet de comprendre le passé, permet du méme
coup de préparer l'avenir. Le décalage, positivement observable,
entre les conséquences possibles qui découlent du type idéal et le
comportement effectif que livre la connaissance du passé et du pré-
sent, sert d’organon mis au service de la connaissance historique et en
méme temps de I'action politique. Comprendre le passé, en histoire,
c’est déja s’engager a faire I'histoire de demain.

Max Weber refuse ainsi ’historicisme, qui s’en tient «aux seuls
faits », tout autant que l'intuition des valeurs, qui néglige les faits au
profit d’une spéculation sur leur intention ou leur valeur. Il est a4 la
fois contre Lanson et contre Bergson, pourrions-nous dire non sans



L’EPISTEMOLOGIE DES SCIENCES HUMAINES CHEZ MAX WEBER 61

caricaturer les choses. C’est que, en réalité, il n'y a en histoire jamais
d’imprévisibilité absolue, mais jamais non plus de prévision sfire.
L’historicisme triomphant permettrait une prévision certaine qui
contredit 1'imprévisibilité réelle du futur telle que l'affirment, par
exemple, le bergsonisme ou 'existentialisme. Or, pense Weber, 1'im-
prévisibilité du futur n’empéche pas qu’on « tire la legon du passé ».
Au fond, comme le dit excellemment M. Weyembergh, Weber « veut
concilier ce qu’on ne cessait d’opposer : la compréhension et ’analyse
causale » (p. 240). Pour Weber, selon R. Aron 1, «les sciences de la
culture sont a la fois compréhensives et causales ».

*
* *

L’organon mis au point par Max Weber montre ailleurs qu’en his-
toire sa fécondité. Le type idéal permet en effet de définir ce qu’on
appelle aujourd’hui un #rend fondamental, par exemple la crois-
sance en économie, ou la mathématisation en sciences exactes. Il per-
met donc de mettre le doigt sur des faits qui n’en sont pas, positive-
ment parlant, mais qui résultent de la convergence de plusieurs faits
souvent trés dissemblables positivement. En d’autres termes, 1'orga-
non de Max Weber inclut la possibilité de faire état de données sta-
tistiques. La statistique apparait méme comme le moyen par excel-
lence de mesurer 1'écart entre un comportement idéal (déduit du type
idéal) et le comportement réel concret : comme on le dit en allemand,
il mesure I’écart entre le « Soll- » et le « Ist-Zustand ». Ce qui est capital
a souligner, ici, c’est que la méthode statistique ne peut étre pour
Weber qu’une science auxiliaire : elle n’est ni ce dont on part, ni ce a
quoi il faudrait arriver a tout prix. Par elle-méme, elle ne « prouve »
rien. Car, dit justement M. Weyembergh, «la fréquence statistique
d'un comportement ne rend pas celui-ci plus compréhensible pour
autant, de méme que 1« optimale Verstdndlichkeit » (par exemple
celle du comportement construit) ne signifie rien quant a sa fréquence »
(p- 245). En économie, ces considérations, pensons-nous, ne devraient
jamais étre oubliées. Et combien donc les oublions-nous en psycho-
logie, ou en pédagogie !

*
* *

Quelles que soient les différences que nous avons soulignées entre
I’hypothése scientifique (en sciences naturelles) et I'utilisation du type
idéal en sciences humaines, il faut tout de méme avouer les ressem-
blances : celles-ci sont fonctionnelles, et jamais de nature. Le type
idéal est en effet une sorte d’hypothése, puisqu’il est feint ; mais il est

1 Op. cit., p. 522.



62 J.-CLAUDE PIGUET

une hypothése interprétative, nullement explicative. Il oriente, mais
n’engendre pas l’explication causale (p. 252). Deuxiémement, le type
idéal ne joue pas le role d'une hypothése « formelle », de nature pure-
ment extensiviste et sans valeur au point de vue de la « qualité »
(comme dirait Aristote). Bien au contraire, le type idéal posséde une
intelligibilité propre, de nature compréhensiviste, car il « postule que
les protagonistes agissent rationnellement » (p. 252). Enfin, le type
idéal est une clef conceptuelle efficace, qui ouvre a la compréhension
d’un frend au niveau de 1’évolution, et qui, ce faisant, permet d’agir
sur le frend. Cela ne signifie naturellement pas que le type idéal soit
normatif et contraignant a la maniére d'un jugement de valeur,
puisqu’il est posé comme un fait, c’est-a-dire comme une fin envisagée
positivement «wertfrei» et dégagée de sa valorisation possible. Pas
davantage le type idéal serait je ne sais quelle essence platonicienne
désincarnée, ou indéiment réifiée, puisqu’il est avoué comme une
construction mentale et mentale seulement, régulative un peu a la
maniére des idées kantiennes de la raison pure. Enfin, pour étre idéal,
le type wébérien récuse toute idéologie, c’est-a-dire toute préférence
accordée aux conflits des idées au détriment des conflits réels. Il n’est
en effet qu'une clef, d’allure conceptuelle mais de nature nullement
spéculative, et il n’est pas la porte qu'ouvre la clef.

En un mot, on pourrait dire que le type idéal est la clef stratégique
(en chambre !) qui permet de comprendre un jeu tactique (sur le ter-
rain |). Car c’est I'écart méme entre les prévisions tactiques découlant
de la stratégie et le déroulement tactique effectif sur le champ de
bataille qui est décisif, et qui permet, comme organon, autant de com-
prendre le passé que de corriger le déroulement futur des événements.

*
* *

C’est en tenant compte de tout ce qui précede qu'il faut chercher
maintenant a rendre compte de la thése fameuse de Weber concernant
le capitalisme et le protestantisme. Non seulement on a voulu réduire
la pensée de Weber a ce seul aspect, mais encore on s’est mépris trop
souvent sur la portée de ses affirmations.

Weber en effet ne dit pas que le calvinisme engendre le capitalisme,
ce qui serait une implication de nature idéologique ou métaphysique.
I1 ne dit pas que les protestants sont des capitalistes, ce qui serait une
induction illégitime du fait au droit. Son jugement sur les calvinistes
et sur le capitalisme n’a rien d’'un jugement d’historien positiviste qui
se baserait sur les faits seuls et sur leur seule analyse causale (quanti-
tative, statistique, etc.). Son jugement n’est pas non plus un proces
d’intention, politiquement ou confessionnellement engagé. Weber ne
dit rien pour ou contre les capitalistes, rien non plus pour ou contre



L’EPISTEMOLOGIE DES SCIENCES HUMAINES CHEZ MAX WEBER 63

les calvinistes. Il se veut « wertfrei ». Mais sa neutralité axiologique
n’a rien A voir non plus avec la neutralité de 'homme de science
qui traiterait les faits culturels comme des choses. Car ni le calvinisme
ni le capitalisme ne sont des choses. Ce sont des intentions, ou des
confessions. Ils sont inséparables de la prise de conscience de qui
s’avoue calviniste, ou de qui fait ceuvre de capitaliste.

Pour comprendre la thése de Weber sur le capitalisme et le pro-
testantisme, il faut donc partir de cette idée fondamentale que formule
remarquablement R. Aron T quand il écrit : « Weber a voulu démon-
trer que les conduites des hommes dans les diverses sociétés ne sont
intelligibles que dans le cadre de la conception générale que ces
hommes se sont faite de I'existence : les dogmes religieux et leur inter-
prétation font partie intégrante de ces visions du monde. »

Or Weber se trouve placé, devant le fait de la Renaissance, face &
un monde qui se transforme, parce que d’autres valeurs se sont substi-
tuées aux précédentes. Weber applique alors a cette transformation
globale du monde sa méthode « wertfrei » qui vise a dégager des types
idéaux.

Il limite alors son propos aux deux types idéaux du capitalisme
et du protestantisme.

Considérant la naissance du capitalisme occidental (fait unique,
dit-il, dans I'histoire des sociétés), il remarque que les bourgeois attri-
buent a I'accumulation des richesses une valeur en soi. Mais en méme
temps, il remarque que s’opére une rationalisation dans cette accumu-
lation. L’invention de la comptabilité en double partie 2 est en effet
un instrument technique mis au service de qui veut calculer sa
richesse, et elle a pour effet de modifier la notion de capital. Au capital
par accumulation commence a succéder le capital par investissement,
que la technique de la comptabilité en double partie permet de mai-
triser : capitaliser, c’est alors moins accumuler que faire fructifier,
donc investir ; donc, finalement, dépenser intelligemment et non pas
accumuler bétement des recettes.

Le capitalisme du monde moderne pose donc une valeur, le capital,
et une rationalité au service de cette valeur, les techniques comptables,
elles-mémes au service du commerce. Dégager le rapport de l'un &
I'autre (des moyens a la fin), de fagon indépendante des valeurs mises
en jeu, c’est élaborer le type idéal (« wertfrei» quoique « wertbezo-
gen ») du capitalisme.

Or le calvinisme permet une mise en ceuvre théorique analogue. La
valeur centrale, chez Calvin, c’est en effet la distinction rigoureuse du

1 Op. cit., p. 530.

2 Nous renvoyons sur ce probléme a notre étude « Les origines comptables
de la pensée économique contemporaine » Revue européenne des sciences sociales
(Cahiers Wilfredo Pareto), Genéve (Droz), t. X, 1972, n° 27, p. 69-100.



64 J.-CLAUDE PIGUET

Ciel et de la Terre, qui entraine deux conséquences: 1’absolue dépen-
dance, tout d’abord, de la créature vis-a-vis de son Créateur, et, en
méme temps, l’absolue responsabilité éthique et humaine de la
créature face a et dans le monde terrestre ou elle vit. Comme « ter-
rien », I’homme calvinien est en effet entiérement «aliéné» sous
I'ombre de la prédestination eschatologique, qui est entiérement
I'ceuvre de Dieu : « Nous ne sommes pas notres », répéte Calvin aprés
le fameux : « Que nous vivions ou que nous mourions, nous sommes au
Seigneur » de Paul t. Mais, a l'intérieur de la sphere terrestre, ’homme
est absolument responsable de ses actions d’homme, et ne trouve
jamais en Dieu un alibi justificatif : car ni la volonté ni la raison
humaines ne peuvent prétendre avoir « part » (rationnellement
contrdlable ou volontairement engagée) a4 la volonté et a la raison
de Dieu.

Le calvinisme pose donc deux choses simultanément. Il pose la
maitrise absolue de Dieu sur I’homme et sur I'ordre terrestre consi-
dérés « en bloc », de fagon indivise. C’est 1a ce qui correspond a une
« valeur absolue ». Mais en méme temps I’homme est, sur terre, abso-
lument responsable de ce qu’il fait dans le temps, face a 1’éternité
eschatologique. Cela, c’est sa rationalité, qui trouve son fondement
dans I'’homme méme. Le calvinien est donc « condamné » & obéir glo-
balement, par vocation (« Beruf»), au Christ, mais il est condamné
tout autant a exercer sur terre son métier (« Beruf » !) le mieux qu’il
le peut, selon sa conscience d’homme responsable. Ce n’est jamais
Dieu qui guérit le malade, pense Calvin, mais toujours le médecin : la
responsabilité humaine face & un malade est donc d’appeler 'homme
de métier, en refusant 1’alibi d’une sorte de vague « Dieu y pourvoira
bien tout seul », et cela non seulement malgré que, mais parce que
Pordre humain est tout entier placé sous le regard de Dieu.

Le calvinisme et le capitalisme posent donc en méme temps une
vocation et l’exercice d’un métier, en séparant rigoureusement les
deux ordres ; ce qui est commun au calvinisme et au capitalisme, ce
ne sont donc pas du tout les valeurs mises en jeu (« richesse » d’un
coté, « élection » et salut de ’autre), ni non plus les techniques impli-
quées a chaque fois (calcul financier d'un cété, régles de la vie chré-
tienne de I’autre), mais c’est uniquement le rapport des techniques aux
valeurs, c’est-a-dire le processus de rationalisation des valeurs, indé-
pendamment de leur contenu valorisé.

Le capitalisme moderne en effet s’est rationalisé en posant claire-
ment d'un co6té le capital comme une valeur transcendante aux
échanges commerciaux et, de 'autre c6té, une série de techniques

T Rom, 14: 8.



L’EPISTEMOLOGIE DES SCIENCES HUMAINES CHEZ MAX WEBER 65

financiéres (la comptabilité) mises au service immanent de cette
valeur transcendante, sous la responsabilité d'un « comptable ».

Le calvinisme pour sa part a rationalisé le rapport de Dieu a
I’homme en posant clairement d™un c6té la prédestination eschatolo-
gique comme valeur transcendante placée entiérement sous la juri-
diction de Dieu (et nullement sous celle de I'homme) et, de I'autre
cOté, une technique de la vie profane entiérement immanente et sous
la seule responsabilité de I’homme, en tant que chrétien : en parti-
culier, du reste, une théorie des « ceuvres » qui n’assurent nullement
le salut, mais sont impliquées par la foi, ainsi qu'une conception du
travail humain et I’exigence d’exercer un « métier ».

Les deux types idéaux manifestent donc une affinité structurale.
« Toute question de causalité mise a part, Weber a rendu au moins
vraisemblable I'affinité entre une attitude religieuse et un comporte-
ment économique », écrit excellemment R. Aron . Au fond, pour le
dire simplement, il s’agit de comprendre pourquoi Genéve est sociolo-
giquement une cité qui est a la fois « Cité de Calvin» et « Cité des

Banquiers »...

*
* %

Les lignes que nous venons de consacrer a Max Weber portent le
titre général « Etude critique ». Notre étude n’a pas été critique : nous
n’avons voulu faire qu’acte d’« Aufkldrer » en facilitant la compré-
hension d'un épistémologue fort mal connu en milieu francophone,
tout particuliérement en Suisse romande. De plus, notre « étude » en
est a peine une : elle est une présentation qui prétend, en la rationa-
lisant quelque peu, mettre en valeur autant la pensée de Weber que
la fagon, trés remarquable, dont la présente M. Weyembergh.

J.-CLAUDE PIGUET.

1 Op. cit., p. 540.



	Étude critique : l'épistémologie des sciences humaines chez Max Weber

