
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1973)

Heft: 1

Artikel: Étude critique : l'épistémologie des sciences humaines chez Max
Weber

Autor: Piguet, J.-Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381007

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDE CRITIQUE

L'EPISTEMOLOGIE
DES SCIENCES HUMAINES CHEZ MAX WEBER

Les phUosophies, jusqu'à la seconde guerre mondiale, ont souvent
conservé un aspect nationaUste. J'entends non pas seulement une
coloration politique qui se superposerait à leur contenu inteUectuel,
mais surtout une individualité ethnique qui fait d'elles des biens de
consommation nationale d'abord. Ainsi la France possédait « son »

Bergson, et l'Allemagne « son » Dilthey, tout comme en musique Fauré
en Allemagne, ou Mahler en France, se heurtaient et se heurtent
encore assez souvent au mur de l'incompréhension sociologique. Max
Weber est ainsi un penseur éminemment allemand. Dans la bibUo-
graphie du livre ' qui sert de prétexte à ces lignes, sur 175 auteurs
cités, seuls R. Aron, J. Freund et M. Weinreich lui ont consacré un
ouvrage en français.

Or Max Weber est en réahté le Claude Bernard aUemand de
l'epistemologie — non pas des sciences de la nature, mais de ces
fameuses « Geisteswissenschaften », dont on a dit en français qu'eUes
étaient « sciences morales » avant de les appeler « sciences humaines » :

sciences de la culture, dit R. Aron.
C'est pourquoi il faut être extrêmement reconnaissant à M. Maurice

Weyembergh de nous livrer en français une somme aussi erudite,
aussi remarquablement informée, et surtout aussi claire que possible.

Le point central où s'enracinent tous les problèmes, innombrables,
qu'a abordés Max Weber (en epistemologie, en sociologie, en droit, en
pohtologie), est toujours le même, et je veux d'abord essayer de le
mettre en lumière.

1 Maurice Weyembergh : Le volontarisme rationnel de Max Weber,
Bruxelles, Palais des Académies, 1972, « Académie royale de Belgique, Mémoires
de la classe des Lettres», collection in-8°, 2e série, t. LXI, fase. 1, 518 p.



L'EPISTEMOLOGIE DES SCIENCES HUMAINES CHEZ MAX WEBER 47

Les « sciences humaines » (décidons-nous à traduire ainsi le concept
de « Geisteswissenschaften ») ont pour objet les valeurs. Appelons
valeur un « fait culturel » (« Kulturgut », disait Rickert), c'est-à-dire
un fait dont le sens ne dépend pas, au premier chef, de l'interaction
qu'il entretient avec d'autres faits ni de la manière dont cette
interaction est déterminée par l'acte théorique de la connaissance, mais
dont le sens dépend de l'intention finalisée que l'agent lui a conférée.
Par exemple, quand Khrouchtchev tape sur la table de conférence avec
sa pantoufle, ce qui est intéressant à connaître, au point de vue
scientifique, ce n'est pas la mesure de la force ainsi déployée, ni la statistique

des « politiciens-tapeurs-de-pantoufle », mais l'intention conférée

par Khrouchtchev à ce geste. Toute action humaine, en tant qu'objet
des sciences humaines, apparaît ainsi comme un maillon dans une
chaîne qui relie moins des faits à une cause impersonnelle que des

moyens à une fin, dans l'ordre téléologique des intentions humaines.
Et cela, même si moyens et intentions peuvent demeurer inconscients
ou non avoués ; car une motivation peut être cachée (Freud), le même
effet peut être dû à une double motivation, et une même motivation peut
engendrerdeux effets possibles et souvent contradictoires (alternatives).

Toujours est-il que, si les sciences humaines ont pour objet des
valeurs ainsi définies, le problème des sciences humaines est celui de la
connaissance des valeurs. La différence entre la connaissance des faits
(« Naturwissenschaft ») et la connaissance des valeurs (« Geisteswissenschaft

») est alors du côté de l'objet qu'il s'agit de connaître. Car
les sciences naturelles, dans leur étude, excluent du côté de l'objet la
valeur que peut avoir le fait étudié, c'est-à-dire le sens que lui confère
l'agent : la physique atomique s'occupe de la bombe atomique, non
pas de l'usage qui en sera fait. Les sciences de la nature excluent en
particulier (toujours du côté de l'objet) le rapport de moyen à fin,
c'est-à-dire l'ordre téléologique —• celui-là même que les sciences
humaines prennent pour objet.

Toutefois, sciences naturelles et sciences humaines ont en commun
la volonté de connaître. Du côté de la connaissance (et non pas de

l'objet étudié), la science (qu'elle soit « Natur- ou Geisteswissenschaft »)

veut faire œuvre objective en excluant, chez celui qui connaît,
l'interférence fâcheuse des jugements de valeur avec les jugements de fait.
Toute science, en tant qu'elle veut connaître, prétend à la «

Wertfreiheit », c'est-à-dire à la neutrahté axiologique.
Il suit de là que les sciences humaines doivent exclure les

jugements de valeur du côté de la connaissance et introduire les valeurs
du côté de l'objet destiné à être connu. L'objet des sciences humaines
est axiologique, mais la connaissance de cet objet doit être neutre
axiologiquement. On peut dire que la connaissance, en sciences

humaines, doit être « wertbezogen », quoique « wertfrei » elle-même.



48 J.-CLAUDE PIGUET

Telle est, brièvement esquissée, l'exigence fondamentale de la
méthodologie de Max Weber : fonder une science qui soit œuvre de la
connaissance, donc neutre axiologiquement, et lui accorder pour objet
précisément ce qu'elle exclut de son sein, à savoir la valeur.

Un tel problème peut recevoir deux solutions qu'écarte l'epistemologie

de Max Weber.
La première solution écartée est celle du positivisme : traiter les

faits sociaux comme des choses, disait déjà Durkheim. Dans cette
solution, la manière (neutre axiologiquement) de traiter scientifiquement

la donnée humaine (l'acte économique, l'état social, la décision
politique, etc.) rejaillit sur l'objet traité et lui ôte son caractère de
valeur, c'est-à-dire son insertion dans Tordre de la finalité, pour le
réduire aux seuls cadres de la causahté. C'est, par exemple, en
psychologie du comportement que cette manière positive — voire
positiviste — a obtenu les plus grands succès.

La seconde solution écartée par Max Weber est celle de la dialectique.

A cet égard, elle serait l'inverse du positivisme. Ce dernier
faisait rejaillir sur l'objet traité les caractères propres à l'étude de

l'objet, et privait l'objet étudié de la valeur qu'il a, au nom même de
la neutrahté axiologique requise pour étudier cet objet. La dialectique,
à l'inverse, vise à incarner, dans la manière (toujours dite scientifique)
de traiter un objet, les caractéristiques de l'objet étudié : si la donnée
humaine (étudiée) est une valeur, la connaissance de cette valeur est
elle-même aussi une valeur. La connaissance cesse alors d'être neutre
axiologiquement, et la « Wertfreiheit » se voit dénoncée comme un
mythe, qui cache les appétits capitalistes de la classe bourgeoise.
C'est ainsi, par exemple, que l'Ecole de Francfort (et en particuher
Habermas) considère toute connaissance, et surtout ceUe qui prétend
à la neutralité axiologique, comme un instrument mis au service de la
défense d'intérêts humains. Plus la connaissance se prétend
théoriquement pure (par exemple dans les sciences naturelles), plus est
évident son caractère de valeur engagée — et engagée au service d'une
idéologie politique (le capitaUsme).

Or Max Weber s'oppose autant au positivisme que, par anticipation,
à l'Ecole de Francfort. Contre le positivisme, il affirme que la connaissance

doit connaître son objet tel qu'il est : s'il est valeur («Kulturgut»),
alors c'est la valeur qui doit être connue. Contre la solution dialectique,
Max Weber ferait valoir que la connaissance eUe aussi doit être ce

qu'eUe est, à savoir connaissance, et ne pas se confondre avec ce

qu'eUe a pour tâche de connaître. Car connaître, ce n'est ni être ni
devenir ce qu'on prétend connaître. « Il ne faut pas être César pour
comprendre César », répète Max Weber avec Simmel (cité p. 236).



L'EPISTEMOLOGIE DES SCIENCES HUMAINES CHEZ MAX WEBER 49

Le rapport qui existe entre la solution de Max Weber et la solution
proposée par le positivisme d'une part, par l'école dialectique d'autre
part, s'éclaire maintenant. Du côté de la connaissance, Max Weber
retient du positivisme l'exigence de neutralité axiologique qui fonde
l'objectivité et la validité de la connaissance humaine en général ;

mais il nie que l'objet de cette connaissance (ce qui est « donné » à

connaître) soit forcément « neutre axiologiquement » : il est neutre
axiologiquement dans le cas des sciences de la nature, mais il est une
valeur dans le cas des sciences humaines. Weber refuserait donc une
connaissance « engagée » telle que la propose l'Ecole de Francfort. Et
du côté de l'objet à connaître, Max Weber a placé non pas la neutralité
d'un fait naturel, mais la valeur d'un acte humain, tel qu'il a été
intentionnellement voulu par l'agent : il place donc, comme l'école dialectique,

l'action humaine du côté de l'objet à étudier, et plus précisément

les conflits d'intérêts qui naissent de la divergence des intentions
motivant les actions, en particulier les conflits d'intérêt sociaux et
économiques.

On mesure ici l'ampleur du projet de Max Weber, lequel se donne
à connaître ce que la connaissance même exclut de droit : à cet égard,
Weber renoue avec Kant. Kant, en effet, réservait à la connaissance
humaine son autonomie en la soumettant à l'entendement (ire
Critique), mais en même temps Kant soumettait toute action concrète à

l'impératif, autonome lui aussi, de la raison pratique (2e Critique).
Or Max Weber, fidèle à cet égard à la tradition postkantienne, veut
rétablir l'unité là où Kant a établi une coupure radicale. On peut dire
qu'il veut appliquer la neutralité axiologique de l'entendement aux
produits (toujours valorisés) de la raison pratique, ou, pour le
dire autrement, appliquer la connaissance théorique aux actions et
aux décisions humaines concrètes placées par Kant sous l'égide de la
raison pratique.

Une telle mise en équations du problème semble exclure a priori
toute solution possible. Or le génie de Max Weber a été de ne pas
chercher une solution a priori et théorique, et de refuser de se heurter
au mur de 1'« impossible ». Tout au contraire, Weber a procédé
empiriquement, cherchant à chaque fois, dans une infinité de problèmes
particuliers, la mise à l'épreuve de son projet fondamental. Tout
comme Bergson, Weber s'attache à des « lignes de faits », c'est-à-dire
à la convergence d'études partielles menées empiriquement, n'aboutissant

que fort tard à une systématisation des résultats obtenus.
Un domaine privilégié (le premier auquel s'est attaché le jeune

Weber) est celui de la politique. Ce domaine réahse en effet concrètement

les données du problème théorique. La politique, en effet,



50 J.-CLAUDE PIGUET

exige d'une part une connaissance objective (« wertfrei ») d'un état
de fait donné, mais exige en même temps que soit prise une décision
qui serve la cause d'un état futur meilleur que le précédent. En
politique jouent donc ensemble la connaissance (aussi objective que
possible) du présent, en vue d'instaurer une valeur (comme conséquence
d'une décision politique).

Or Weber pense que le jeu politique est faussé dès qu'on sacrifie
Tune ou l'autre de ces exigences. Si seule la connaissance de l'état de
fait est considérée comme relevante, alors on verse dans une «

Realpolitik » qui peut s'infléchir très vite dans la direction du machiavé-
hsme ou de la tactique à courte échéance : on connaît, on démonte les
mécanismes, et on agit tactiquement, sans se mettre au service d'aucune
valeur de droit. Au contraire, si on néghge la connaissance positive de
l'état de fait, on verse dans T« Idealpolitik », qui travaille stratégique-
ment à longue échéance, mais qui risque toujours de confondre la
valeur visée avec l'idée qu'on s'en fait, et substitue le conflit idéologique

(moral ou social) au conflit réel des intérêts en cause.
Max Weber a été lui-même « traumatisé » par cet antagonisme au

temps de sa jeunesse : car s'opposaient alors l'idéalisme des libéraux
de 1848 et le réalisme du « Chanceher de Fer ». L'unité de l'Allemagne
était l'enjeu posé sur la table. Or Weber a très tôt exclu ces deux tentations

de T« Ideal- » et de la « Realpolitik ».

Un autre domaine où Max Weber a pu mettre à l'épreuve son
intuition de base est celui de l'histoire, et en particulier de l'histoire
des sociétés. Historiquement en effet, le concept de société ouvre à
deux grandes lignes où s'affrontent les composantes du problème
wébérien. La première ligne est celle d'une société qui repose sur un
contrat faisant naître des obligations réciproques entre les associés. La
société se confond alors avec une «communauté» dont le contrat, toutes
proportions gardées, n'est que le règlement intérieur. Telle est à certains
égards, en droit commercial, la société en nom collectif (p. 18 sqq.).

Si les formes de la société ainsi conçue se situent du côté des
valeurs qu'eUes sont et témoignent d'une « Vergemeinschaftung »

(p. 367), la société en commandite inaugure à la Renaissance une
seconde ligne, fort différente, où la société s'oriente du côté de la
« Vergesellschaftung ». Cette dernière repose essentiellement sur la
connaissance des valeurs, c'est-à-dire de TéquiUbre des intérêts mis en
cause et de leur relation réciproque. C'est à partir de cette époque
qu'on peut parler de la « Société » comme d'une personne, sujet de
droit, et non plus seulement comme d'un contrat entre personnes.

Or cela n'est pas sans conséquences économiques. L'économie en
effet peut servir les intérêts de la société entendue soit comme société
en nom coUectif, soit comme société en commandite. Dans le premier
cas, l'économie « a pour but de réaliser le bonheur des hommes en



L'EPISTEMOLOGIE DES SCIENCES HUMAINES CHEZ MAX WEBER 5I

améliorant le bilan de leurs plaisirs » (p. 66), et dans le second cas
l'économie délègue ses pouvoirs à des techniciens chargés de produire
de façon optimale et de répartir les biens de façon juste.

Concevoir la société sur le seul modèle de la société en nom
collectif (c'est-à-dire d'une communauté), c'est toutefois courir le risque
de tomber dans l'idéalisme, qui veut servir la cause du bien, en
négligeant la connaissance du bien. Et dans le second cas, c'est risquer de
tomber dans la technocratie, qui, sachant connaître toutes choses de

façon adéquate, ne peut pas, au nom de ses principes, décider quel est
le bien qu'il faudrait instituer comme valeur supérieure.

C'est donc bien dans le rapport entre les deux types de société,
soit au point de vue social soit au point de vue économique, qu'U faut
chercher la solution : ni du côté des seules valeurs mises en cause, ni
du côté de la seule connaissance positive. Ici aussi, Max Weber est
contraint de poser la question fondamentale : comment une valeur
(ou un intérêt) peut-il demeurer ce qu'il est, c'est-à-dire une valeur
au service d'un bien espéré, tout en devenant l'objet d'une connaissance

désintéressée et axiologiquement neutre Comment, par
exemple, concilier les intérêts des Junker aUemands dans les plaines
orientales de l'Allemagne avec l'intérêt du peuple et de l'Etat aUe-

mand Les Junker forment une société en nom collectif, l'Etat
allemand est une société en commandite. Les Junker sont eux-
mêmes l'intérêt qu'Us défendent contre les Polonais, mais l'Etat aUe-

mand, pour servir la cause optimale du peuple allemand, doit connaître
non seulement les intérêts des Junker, mais le rapport qui Ue ces
intérêts-ci avec ceux du peuple allemand. Il y a donc d'un côté une
valeur, et de l'autre côté la connaissance d'une valeur dans son
rapport à une valeur supérieure.

On en revient ainsi toujours à la même affirmation, et aux mêmes
exclusives. Il faut connaître les valeurs telles qu'eUes sont (donc les

connaître de façon «wertfrei»), et il faut que cette connaissance se

mette au service d'une valeur telle qu'elle doit être («Wertbezogen-
heit »). Voua l'exigence affirmée. Et voici les exclusives : refuser la
justification « non-scientifique » (solution « idéaliste »), par exemple ne

pas « emprunter une justification éthique à des problèmes politiques »,

p. 132). Et refuser la neutrahsation de l'objet de la connaissance, sous
prétexte que la connaissance est elle-même neutre axiologiquement.
Par exemple, ne pas faire comme si le monde était entièrement nivelé,
réduit à un équilibre stable, ou à une croissance durable, et dépourvu
de tout conflit d'intérêts : comme si un intérêt n'apparaissait jamais
comme supérieur, ou inférieur, à un autre

Le réel demeure donc toujours pour Max Weber une valeur,
c'est-à-dire le lieu où s'affrontent des intérêts discordants : le réel
demeure « Machtfrage ». Mais toujours aussi l'insertion pratique dans



52 J.-CLAUDE PIGUET

ce monde réel exige une connaissance rationnelle, donc neutre
axiologiquement, donc dégagée des conflits d'intérêts, désintéressée,
scientifique en un mot.

Comment cela est-il possible, demandions-nous Dans la seconde

partie de son Uvre, M. Weyembergh nous engage à examiner le fond
de l'epistemologie de Max Weber.

Appelons rationnels les résultats étabhs par une connaissance
scientifique axiologiquement neutre. Appelons irrationnel l'objet de
cette connaissance en sciences humaines, c'est-à-dire les valeurs et
les conflits d'intérêts qui sont donnés à connaître. Dans la terminologie

wébérienne, une valeur est donc irrationneUe, parce qu'eUe
relève de Tordre des fins, tandis que Tordre de la connaissance est
rationnel, parce qu'U est un moyen mis au service d'une fin meilleure.
Même la causalité la plus impersonnelle peut être considérée comme
un moyen mis au service d'une fin.

La question centrale de l'epistemologie wébérienne prend alors la
tournure suivante : comment Tordre des fins peut-il être rationalisé
C'est ici dire autrement ce que nous n'avons cessé de répéter :

comment peut-il y avoir connaissance (axiologiquement neutre) des valeurs
(qui sont des fins axiologiques irréductibles à des moyens) Répétons
encore les choses autrement, en citant M. Weyembergh. «Le choix
d'un but dépend de la volonté : à la base d'une option se trouve un
jugement de valeur ou une appréciation » (p. 150). Or il n'existe
« aucun moyen de fonder scientifiquement une hiérarchie des valeurs »

(ibid.). « Il faut donc séparer rigoureusement constatation empirique
et appréciation pratique » (p. 151). Il suit de là que le but de la science
n'est pas scientifiquement démontrable, et en même temps que les
sciences humaines, ayant pour but de connaître scientifiquement,
doivent « ordonner la réalité par la pensée selon des procédés reconnus
comme valables » (ibid.), donc dégager la connaissance de tout
jugement de valeur. Car la neutrahté axiologique découle de la volonté
de faire œuvre scientifique. De cette façon, les valeurs sont des
« composantes de la structure de l'objet étudié » par les sciences
humaines, lesqueUes « n'ont droit au titre de science que dans la
mesure où il existe une manière non partisane d'analyser les valeurs »

(p. 162).
La solution de Max Weber à ce problème apparemment insoluble

a la teneur suivante, que je simpUfie à l'excès pour la clarifier.
La donnée de base schématique consiste en l'enchaînement de

deux actions humaines, finalisées chacune pour soi, mais liées entre
elles : l'action A et l'action B.



L'EPISTEMOLOGIE DES SCIENCES HUMAINES CHEZ MAX WEBER 53

F' F"

t î

0 .0
La solution (non-wébérienne du positivisme consisterait à considérer

la seconde action comme la seule conséquence logique de la
première, c'est-à-dire comme la réponse à un stimulus. Ainsi procède
le behaviorisme en psychologie. La seule catégorie utilisée est celle de
causalité (stricte ou statistique), et se voient négUgés les facteurs de la
finalité propre à chaque action prise pour elle-même — tout autant
que la liberté humaine qui peut motiver la seconde action de façon
imprévisible et indépendante de la première action.

Cette première solution est la solution de la connaissance seule,

qui oublie, dans sa « Wertfreiheit », qu'elle est « wertbezogen ».

La seconde solution (toujours non-wébérienne consisterait à
considérer chaque action pour soi, en tant qu'elle est finalisée : l'action
ne serait alors que la conséquence d'une fidélité à certaines valeurs
posées comme principe de choix. Par exemple le droit et ses consignes
ne seraient que la conséquence d'une fidélité aux valeurs éthiques
(moralisme

Cette seconde solution est ceUe d'une « IdealpoUtik » qui oublie,
dans sa « Wertbezogenheit », que le problème est de savoir ce qui est,
afin d'agir mieux.

En un mot, la première solution positiviste ne considère, dans le
tableau ci-dessus, que la flèche horizontale et néghge les deux flèches
verticales. La seconde solution ne considère que les deux flèches
verticales, chacune pour soi, et néglige la flèche horizontale.

Un peu comme Bergson, Weber renvoie dos à dos ces deux
solutions. Il remarque qu'elles reviennent au même. La finauté verticale
n'est qu'une causalité horizontale transposée. Au fond, la seconde
solution apphque au monde vertical des fins la causahté horizontale
— et tout le kantisme de Max Weber se révolte contre cet abus.

Max Weber ne peut donc pas poser le problème de la connaissance
des valeurs dans le seul ordre de la causahté horizontale qui relie une
action A à une action B, à la manière dont un stimulus déclenche une
réponse. Mais il ne peut pas non plus poser ce problème dans le seul
ordre de la finalité qui rehe verticalement une action à sa fin
intentionnelle, car ce ne serait rien faire d'autre que projeter dans le règne
des fins une causalité inadéquate.



54 J.-CLAUDE PIGUET

S'en tenir à la seule causaUté, ce serait neutrahser toutes choses et
transformer notre société humaine en une coUection de robots. S'en
tenir à la seule finalité, ce serait passionner toutes choses et créer une
dictature des fins pire que celle des causes, mais de même nature. Si
Max Weber avait pu connaître le IIIe Reich, je crois bien qu'U y
aurait vu la simple addition de ces deux maux «

La solution de Max Weber consiste à chercher la relation entre les
deux ordres de la finalité et de la causalité, parce que, pense-t-U, une
action humaine est toujours hbre (donc voulue librement en fonction
d'une fin librement choisie), mais en même temps elle ne cesse jamais
d'être reliée à d'autres actions qui la déclenchent à la manière d'une
cause, ou qui la suivent à la manière d'une conséquence.

Le schéma (ou « modèle ») que propose Max Weber est alors le
suivant. (Je schématise ici ce que M. Weyembergh dit dès la page 164.)

La première opération consiste à remonter de l'action particuhère
A, par analyse, et de la finalité particulière (F') qu'elle poursuit, à la
fin générale qui la justifie. C'est là la part analytique du travail
scientifique, qui traite les valeurs comme des choses en cherchant la dépendance

des moyens (finahté particuhère) par rapport à une fin F
(finalité dernière).

La seconde opération consiste à voir dans la fin dernière, ainsi isolée

par analyse en principe d'action, le principe de certaines actions
nouvelles possibles. Cette partie du travail a une aUure synthétique*: eUe

construit un certain nombre de situations possibles, que l'on pourrait
simuler, par exemple dans le cadre contemporain des «théories du jeu ».

1 Le problème de Weber et du IIIe Reich est très débattu. Aron tend à
valoriser chez Weber son affirmation de la « Machtpolitik », son nationalisme
indiscutable, son nietzschéisme, voire son nihilisme axiologique — toutes
choses qui iraient dans le sens d'une continuité entre Weber et le III0 Reich.

Toutefois, fait remarquer M. Weyembergh, « lorsque Weber raisonne sur
des valeurs, il ne faut pas perdre de vue, sous peine de ne pas le comprendre,
qu'il éclaire les problèmes à partir de sa conception de la rationalité » (p. 379).
Or, pour Weber, la rationalité appliquée aux valeurs a pour effet moins d'amener
à tirer des conséquences logiques par fidélité qu'à exclure des conséquences
incompatibles avec la valeur choisie par option. De là, du reste, la « Wert-
kollision » wébérienne. De plus, il n'existe jamais, pour Weber, « de philosophie
des valeurs qui puisse établir de manière objectivement valable une hiérarchie
des valeurs » (p. 381).

Il suit de là que si Weber avait pu connaître Hitler, sa philosophie au moins
l'aurait amené à exclure du nazisme ce qui devait en être exclu, et à ne trouver
dans la rationalité aucune justification d'une hiérarchie nazie des valeurs. Au
fond, il aurait été bien plus du côté de son ami Jaspers et d'Adorno que de
celui de Heidegger.

Mais tout ceci, bien sûr, n'est qu'hypothèse.
2 Nous utilisons ici les adjectifs analytique et synthétique dans leur sens

non pas kantien, mais classique : cartésien et leibnizien. Analyser, c'est remonter
du fait à sa raison d'être, et synthétiser, c'est descendre de la raison d'être aux
conséquences effectives possibles.



L'EPISTEMOLOGIE DES SCIENCES HUMAINES CHEZ MAX WEBER 55

La troisième opération est alors la suivante : comparer la situation
effective B avec l'ensemble des situations telles qu'elles résultent,
théoriquement parlant, de la fin F. L'action humaine B est en effet
déterminée, dans son choix, par l'interférence entre les suites concrètes
qui résultent horizontalement de A, et les suites possibles qui résultent
verticalement de la fin F.

Le schéma prend alors l'aUure suivante :

analyse
>«»»

-00
synthèse

Le passage horizontal de A à B représente le monde de la praxis.
Le détour par F est théorique : analytique de A à F et synthétique
de F à B.

De A à F et de F à B, le trajet inaugure une démarche de la
connaissance, qui est elle-même « wertfrei » : car remonter de la fin
particulière que réalise une action particulière à la fin dernière qu'eUe
imphque, ne demande pas qu'on se prononce positivement sur la
valeur effective de A ou de F. De même, déduire les conséquences
possibles de la fidélité à une valeur ne demande pas logiquement
qu'on se prononce sur la valeur de la fin ni sur la valeur effective de
l'action qui en découle.

En revanche, le passage de A à B, qui a lieu dans la praxis, est
nécessairement « teinté » au point de vue axiologique. Car c'est la
valeur effective de A qui déclenche B, ce n'est pas le seul fait que A
soit une valeur. Agir, en effet, ce n'est pas seulement effectuer un acte,
mais c'est conférer à cet acte le sens (téléologique) que son agent veut,
intentionnellement, lui conférer.

Au premier abord, le passage par F semble opérer un détour qui
ressemble à celui qu'effectue l'hypothèse scientifique (dans les sciences

naturelles) : devant deux faits déterminés causalement, l'analyse
remonte aussi à une liaison générale, indépendante des faits observés,
et de là s'opère la descente synthétique destinée à expliquer l'enchaînement

causal effectif des deux faits.
Toutefois la différence entre une hypothèse scientifique dans les

sciences naturelles (teUe que la propose Claude Bernard par exemple),



56 J.-CLAUDE PIGUET

et l'appel à la finalité dans les sciences humaines tel que le propose
Max Weber, est une différence absolue. Certes les deux ont valeur
hypothétique, et non catégorique. Mais dans le cas des sciences de la
nature, c'est le réel qui est neutralisé axiologiquement : les processus
physiques sont dépourvus de leur valeur par observation, avant
même que l'hypothèse se prononce sur leur enchaînement causal.
Dans la praxis telle qu'elle est objet des sciences humaines, ce sont au
contraire A et B comme actions concrètes qui demeurent valorisés
axiologiquement : ils sont des valeurs et non des faits, et demeurent
considérés comme valeurs. De plus, une hypothèse scientifique (dans
les sciences naturelles) récuse tout recours à la finalité, précisément
parce qu'elle ne s'appuie que sur des faits préalablement neutralisés
axiologiquement. En revanche, F dans le schéma ci-dessus est une fin :

mais c'est une fin considérée indépendamment de la valeur qu'elle
peut être ou engendrer, et isolée comme un « type » neutre
axiologiquement.

On mesure dès lors le progrès que Weber marque par rapport à

Kant. Car chez Kant il y a deux domaines : connaître, et c'est la
science ; ou bien alors obéir à la valeur, et c'est la morale. Or c'est ce
second domaine que l'évolution du monde dès 1800 a fait éclater. Le
conflit des classes sociales, la naissance d'une société industrieUe, le
machinisme, le renouvellement de la science économique, la naissance
de la psychologie, de la sociologie, de l'ethnologie, tout cela obhge pour
le moins à nuancer le rapport kantien d'obéissance, qui apparaît
rétrospectivement comme trop massif. Car, concrètement parlant, un juge
n'obéit pas seulement à la voix rousseauiste de sa conscience, mais
aussi au code : mais il n'obéit pas passivement, comme un robot
kelsénien, au code. De même un politicien prend des décisions non
pas seulement au nom de son intuition (le fameux «flair » politique),
mais aussi au vu d'un examen politologique des faits ; toutefois, pas
seulement non plus en pur savant neutre, mais aussi selon l'opportunité

du moment.

On obéit donc différemment en économie, en droit, en pohtique,
parce que ces domaines se sont spécifiés dans leur autonomie de 1800
à nos jours : cela fait un premier éclatement du moralisme kantien.
De plus, on obéit différemment à l'intérieur de chacun de ces domaines,
selon la façon dont on prend conscience de la situation qu'on occupe
à l'intérieur du domaine : à l'aile gauche ou à l'aile droite du parti
(ou de l'assemblée), du côté de la gestion d'entreprise entendue
comme micro-économie, ou du côté de l'économie nationale dont
l'entreprise n'est qu'une composante micro-économique, etc. Et cela
fait un deuxième éclatement, interne, de l'appel indifférencié lancé

par le noumène kantien à l'agent pratique.



L'EPISTEMOLOGIE DES SCIENCES HUMAINES CHEZ MAX WEBER 57

La méthodologie de Max Weber consiste alors précisément à
formuler une méthode générale qui permette de mettre à jour les lois
d'obéissance en tenant compte du domaine particuher où eUe s'exerce,
et, à l'intérieur de ce domaine, de la position de conscience propre à
celui qui obéit.

** *
C'est de là que procède la fameuse distinction wébérienne des deux

éthiques : l'éthique de la conviction et l'éthique de la responsabilité.
Ces deux éthiques sont en réalité trois : simplement, Weber, plus
sensible à l'idéalisme kantien qu'au positivisme comtien (relativement
ignoré dans l'Allemagne d'alors) ne retient guère ce dernier et englobe,
sous le nom d'éthique de la conviction, la conviction qui résulte de la
foi en des valeurs morales idéales et la conviction née de la foi en la
connaissance scientifique pure.

L'éthique de la conviction est en effet celle qui se fonde uniquement

sur la fidélité à une valeur choisie. Elle peut conduire à la dictature

et à la tyrannie, car elle procède de l'aveuglement intellectuel.
Le moralisme, qui est confiance aux impératifs de la raison pratique,
est en même temps aveuglement du « Verstand » théorique. Or, pense
Weber, être convaincu est une chose, mais savoir de quoi on est
convaincu en est une autre tout aussi importante.

Tout à l'opposé, il y aurait l'éthique du positivisme que Weber ne
retient pas à l'état séparé, et qu'il considère non sans raison comme
une éthique de la conviction. Elle consiste à obéir aux seules

exigences du savoir théorique pur, ce qui peut engendrer la dictature du
logicisme, dont les effets, dans l'Allemagne de Weber, étaient
infiniment moins visibles que dans celle d'aujourd'hui. C'est au nom
de cette éthique qu'un artiste peut prétendre, aujourd'hui, que peu
importe si ce qu'il fait est beau ou non, visible ou audible, pourvu
que « cela soit fait scientifiquement ». Pour Weber, cette éthique
serait une éthique de la conviction rationnelle formelle : il la dénonce
chez le juge, qui, sachant le code, se contente de l'appliquer, et préfère
toujours la justice à l'équité *.

C'est en réalité entre une éthique des seules valeurs (moralisme),
où la connaissance n'intervient pas, et une éthique de la connaissance

pure sans appel aux valeurs (positivisme), que se place l'éthique de
la responsabilité. Celle-ci n'est rien d'autre que la connaissance des

1 M. Weyembergh dit fort bien que si la science ne peut pas réfuter le
fanatisme, la rationalité axiologique de son côté n'en comprend pas moins « en
elle-même, comme l'éthique de la conviction, la possibilité du fanatisme »

(p. 385). Le pur exercice de l'intelligence logique n'offre donc aucune garantie
contre l'intolérance — malgré l'opinion des positivistes.

L'éthique de la responsabilité en revanche, même si elle exacerbe les conflits
par « Wertkollision », engage à « détecter les endroits où ceux-ci sont susceptibles

de se manifester » et conduit ainsi à un « engagement lucide » (p. 386).



58 J.-CLAUDE PIGUET

valeurs en acte, c'est-à-dire une « Wertfreiheit » résolument «

wertbezogen », ou, ce qui revient au même, une « Wertbezogenheit »

résolument connue de façon « wertfrei ». C'est en cela que consiste la réaU-
sation progressive de la rationalité humaine, c'est-à-dire de l'homme
comme être rationnel. (Il y a là, chez Weber, un côté hégélien que
M. Weyembergh signale en passant, mais ne souligne à mes yeux pas
assez.) »

Etre responsable, ce n'est donc ni obéir aux seules lois de la
connaissance scientifique sans se préoccuper des valeurs mises en cause,
ni obéir passivement à des impératifs moraux sans se demander ce
qu'ils sont positivement. La responsabilité assume en même temps la
valeur qui engage à agir, et la connaissance de l'action qui nous dégage
des valeurs. Elle demande paradoxalement qu'on travaille
théoriquement (scientifiquement) au niveau des fins, et pratiquement au
niveau des faits, alors que presque toujours on est tenté de procéder
à l'inverse : traitant les faits scientifiquement, comme des faits, et les
fins « moralement » comme des valeurs, c'est-à-dire de façon non
scientifique.

L'éthique de la responsabUité inverse donc la façon ordinaire dont
procède la pensée. Ordinairement, en effet, on he « fait », du côté de

l'objet, à « connaissance scientifique », du côté de l'appréhension de

l'objet. Et ordinairement on lie « jugement de valeur », du côté du
sujet, à l'existence des valeurs du côté de l'objet — existence qui est
soit niée, soit dite subjective, ou idéale, ou encore réelle. Ordinairement,

on passe donc des faits aux jugements de fait, mais on passe des

jugements de valeur aux valeurs.
Or Weber inverse cette manière ordinaire (en tout cas bien

française) de penser, en traitant les fins (donc les valeurs) selon l'impératif
scientifique de la neutraUté axiologique, afin de mieux comprendre
les faits culturels comme des valeurs, et justement pas comme de

simples faits.

Les conséquences méthodologiques de cette prise de position
épistémologique sont considérables. Weber dispose en effet d'un Organon,
au sens aristotéhcien du terme, qui lui permet de voir clair dans
l'enchevêtrement des actions humaines et de leur ordre propre.

1 R. Aron est sensible à cet hégélianisme de Weber quand, par exemple,
il écrit que, pour Weber, « la science est le devenir de la science » (Les étapes
de la pensée sociologique, Paris, NRF, 1967, p. 503). Au fond, pour Weber,
« Wesen ist was gewesen ist ». M. Weyembergh souligne, sans se référer à Hegel,
cette parenté, quand il aboutit à sa conclusion fondamentale que je cite :

« Le rationalisme occidental, tel que Weber l'a dégagé, culmine dans sa propre
philosophie » (p. 471). Le rapport avec l'histoire de la philosophie qui trouve son
accomplissement définitif dans la philosophie de Hegel est ici extrêmement visible.



L'EPISTEMOLOGIE DES SCIENCES HUMAINES CHEZ MAX WEBER 59

Considérons à titre d'exemple la connaissance historique. Selon
la manière positiviste d'envisager l'histoire, les faits historiques
doivent être analysés, puis synthétisés, de façon à aboutir à une sorte de
« loi générale » assez utopique, qui permettrait la prévision. Ce faisant,
toutefois, on néglige entièrement la hberté humaine et l'imprévisibilité
du futur. Tout à l'opposé, on peut considérer que l'histoire est « la
volupté de se plonger dans l'individuel » et on y traite les faits
historiques comme des événements uniques, irréductibles à tout ordre
logique interne, donc insaisissables pour la causalité. Or il existe
manifestement, en histoire, des relations réelles de cause à effet.

Entre les deux extrêmes se place la position moyenne de Weber.
Si on appelle valeur (« Kulturgut ») un fait historique, c'est-à-dire un
fait dont le sens dépend de l'intention de l'agent, alors il faut non pas
traiter ces valeurs comme des faits naturels (ce serait le positivisme),
ni non plus ne voir en eux que la valeur qu'ils ont eue — en la valorisant

ou en la dévalorisant selon le point de vue personnel de l'historien.
Il est clair qu'un historien ne peut pas retenir tout du passé — ce
qu'impliquerait au fond une méthode positive d'étude, mais il ne
doit pas non plus choisir dans le passé en s'aidant de jugements de
valeur, lesquels seraient autant d'à priori de nature partisane.

Si donc, comme le dit Rickert, « à l'objet culturel correspond la
méthode individualisante, et à l'objet naturel la méthode généralisante

» (p. 211), l'historien, pour Weber, doit faire œuvre scientifique
en prenant pour objet un « Kulturgut » (une valeur), mais en traitant
cette valeur par une méthode « wertfrei ».

Or Yorganon de Max Weber permet cela. Le détour par l'analyse
des fins, conçues indépendamment de la valeur qu'eUes peuvent avoir,
est un détour qui tend à fixer positivement (en le neutraUsant
axiologiquement) le rapport entre une action intentionneUe et sa fin. Tel
est le rôle de l'analyse, qui passe de A à F dans le schéma ci-dessus.
Or la répétition de ce processus, à partir d'autres faits historiques,
amène à constituer (puisque plusieurs actions peuvent concourir à

une même fin) une fin typique, que Weber appelle un type idéal.
« Idéal » signifie ici que le type n'est pas réel (il n'est pas une action
dans la praxis), et il n'est pas non plus une fin réelle, ou indûment
réifiée. Le type idéal est au contraire une construction, une « feinte »

de l'esprit, qui le dégage de son origine historique et concrète par
analyse.

Ce type idéal ainsi forgé permet alors, par synthèse, de construire
un certain nombre d'actes réels qui seraient une conséquence de la
fin, pour qui prétendrait y demeurer fidèle. Le type idéal engendre
ainsi un certain nombre de comportements concrets, mais idéaux :

donnés à titre de possibilités. Le décalage entre le comportement
concret idéal (tiré synthétiquement du type idéal) et le comportement



60 J.-CLAUDE PIGUET

effectif concret, que hvrent l'observation des faits historiques et
l'interprétation des documents, permet une méthode de mesure du fait
historique, pris dans sa valeur au sein du cours de l'histoire.

Ce faisant, Weber nie que l'historien ait pour tâche d'expliquer
l'histoire. Car expliquer, c'est recourir à l'ordre causal seul. L'historien

n'exphque pas, mais cherche à comprendre l'histoire. Toutefois
l'équivoque qui entache le terme de « comprendre » doit être levée.

Comprendre, ce pourrait être une conséquence de l'explication préalable

; on comprendrait alors l'histoire comme un cours positif des
choses («Geschichte»), que doublerait en pensée une reproduction
mentale (« AbbUd ») des faits réels, inaccessibles autrement. Doubler
ainsi la « Geschichte » par 1'« Historie », telle était en gros la conception

positiviste de l'historicisme. Or Max Weber n'en veut rien.
Mais comprendre l'histoire, ce pourrait aussi être, tout à l'opposé,

ne s'en tenir qu'à l'ordre téléologique propre à chaque événement,
quitte à le finaliser dans la direction d'une fin suprême (terme de

l'histoire), ce que croyaient les Bossuet ou les Leibniz et ce que
croit parfois aussi le marxisme (« paradis sociahste »), ou quitte à ne

pas le finaliser du tout (par exemple : Sartre). Dans ce cas toutefois
on néglige la positivité et l'efficacité positive des faits historiques. Car
le propre d'un fait historique n'est pas seulement d'être finalisé et de
refléter une valeur, mais c'est que cette valeur possède une « efficace ».

Max Weber comprend donc l'histoire ni au seul nom d'une intuition

valorisante, ni au seul nom d'une accumulation positive de faits.
Il la comprend comme l'insertion de l'éthique dans le cours positif
des choses. Ce qui existe positivement, c'est ce qui a été, mais l'insertion

du type idéal, quelque feint qu'il soit, amène à comprendre la
relation du passé au présent, et la relation du présent au futur. Le
type idéal mesure le réel passé à l'aune de l'idéal que ce réel a voulu
jadis réaliser, et il sert en même temps de moyen pour corriger le

présent en vue du futur, afin de mieux réaliser les possibilités du type
idéal. Histoire et politique obéissent donc aux mêmes règles méthodologiques.

Comprendre l'histoire, c'est déjà chercher à agir sur eUe, et
le type idéal, qui permet de comprendre le passé, permet du même

coup de préparer l'avenir. Le décalage, positivement observable,
entre les conséquences possibles qui découlent du type idéal et le
comportement effectif que livre la connaissance du passé et du
présent, sert d'organon mis au service de la connaissance historique et en
même temps de l'action politique. Comprendre le passé, en histoire,
c'est déjà s'engager à faire l'histoire de demain.

Max Weber refuse ainsi l'historicisme, qui s'en tient «aux seuls
faits », tout autant que l'intuition des valeurs, qui néglige les faits au
profit d'une spéculation sur leur intention ou leur valeur. Il est à la
fois contre Lanson et contre Bergson, pourrions-nous dire non sans



L'EPISTEMOLOGIE DES SCIENCES HUMAINES CHEZ MAX WEBER 6l

caricaturer les choses. C'est que, en réahté, il n'y a en histoire jamais
d'imprévisibilité absolue, mais jamais non plus de prévision sûre.
L'historicisme triomphant permettrait une prévision certaine qui
contredit l'imprévisibilité réelle du futur telle que l'affirment, par
exemple, le bergsonisme ou l'existentialisme. Or, pense Weber, Tim-
prévisibUité du futur n'empêche pas qu'on « tire la leçon du passé ».

Au fond, comme le dit excellemment M. Weyembergh, Weber « veut
conciher ce qu'on ne cessait d'opposer : la compréhension et l'analyse
causale» (p. 240). Pour Weber, selon R. Aron1, «les sciences de la
culture sont à la fois compréhensives et causales ».

L'Organon mis au point par Max Weber montre aUleurs qu'en
histoire sa fécondité. Le type idéal permet en effet de définir ce qu'on
appelle aujourd'hui un trend fondamental, par exemple la
croissance en économie, ou la mathématisation en sciences exactes. Il permet

donc de mettre le doigt sur des faits qui n'en sont pas, positivement

parlant, mais qui résultent de la convergence de plusieurs faits
souvent très dissemblables positivement. En d'autres termes, l'orga-
non de Max Weber inclut la possibilité de faire état de données
statistiques. La statistique apparaît même comme le moyen par excellence

de mesurer l'écart entre un comportement idéal (déduit du type
idéal) et le comportement réel concret : comme on le dit en allemand,
il mesure l'écart entre le « Soll- » et le « Ist-Zustand ». Ce qui est capital
à souUgner, ici, c'est que la méthode statistique ne peut être pour
Weber qu'une science auxhiaire : elle n'est ni ce dont on part, ni ce à

quoi il faudrait arriver à tout prix. Par elle-même, elle ne « prouve »

rien. Car, dit justement M. Weyembergh, « la fréquence statistique
d'un comportement ne rend pas celui-ci plus compréhensible pour
autant, de même que 1'« optimale Verständlichkeit » (par exemple
celle du comportement construit) ne signifie rien quant à sa fréquence »

(p. 245). En économie, ces considérations, pensons-nous, ne devraient
jamais être oubliées. Et combien donc les oublions-nous en psychologie,

ou en pédagogie

Quelles que soient les différences que nous avons souUgnées entre
l'hypothèse scientifique (en sciences naturelles) et l'utilisation du type
idéal en sciences humaines, il faut tout de même avouer les ressemblances

: celles-ci sont fonctionnelles, et jamais de nature. Le type
idéal est en effet une sorte d'hypothèse, puisqu'il est feint ; mais il est

1 Op. cit., p. 522.



62 J.-CLAUDE PIGUET

une hypothèse interprétative, nuUement explicative. Il oriente, mais
n'engendre pas TexpUcation causale (p. 252). Deuxièmement, le type
idéal ne joue pas le rôle d'une hypothèse « formelle », de nature purement

extensiviste et sans valeur au point de vue de la « qualité »

(comme dirait Aristote). Bien au contraire, le type idéal possède une
intelligibilité propre, de nature compréhensiviste, car il « postule que
les protagonistes agissent rationnellement » (p. 252). Enfin, le type
idéal est une clef conceptuelle efficace, qui ouvre à la compréhension
d'un trend au niveau de l'évolution, et qui, ce faisant, permet d'agir
sur le trend. Cela ne signifie naturellement pas que le type idéal soit
normatif et contraignant à la manière d'un jugement de valeur,
puisqu'il est posé comme un fait, c'est-à-dire comme une fin envisagée
positivement «wertfrei» et dégagée de sa valorisation possible. Pas
davantage le type idéal serait je ne sais quelle essence platonicienne
désincarnée, ou indûment réifiée, puisqu'il est avoué comme une
construction mentale et mentale seulement, regulative un peu à la
manière des idées kantiennes de la raison pure. Enfin, pour être idéal,
le type wébérien récuse toute idéologie, c'est-à-dire toute préférence
accordée aux conflits des idées au détriment des conflits réels. Il n'est
en effet qu'une clef, d'allure conceptuelle mais de nature nullement
spéculative, et il n'est pas la porte qu'ouvre la clef.

En un mot, on pourrait dire que le type idéal est la clef stratégique
(en chambre qui permet de comprendre un jeu tactique (sur le
terrain Car c'est l'écart même entre les prévisions tactiques découlant
de la stratégie et le déroulement tactique effectif sur le champ de
bataille qui est décisif, et qui permet, comme Organon, autant de
comprendre le passé que de corriger le déroulement futur des événements.

C'est en tenant compte de tout ce qui précède qu'il faut chercher
maintenant à rendre compte de la thèse fameuse de Weber concernant
le capitalisme et le protestantisme. Non seulement on a voulu réduire
la pensée de Weber à ce seul aspect, mais encore on s'est mépris trop
souvent sur la portée de ses affirmations.

Weber en effet ne dit pas que le calvinisme engendre le capitalisme,
ce qui serait une imphcation de nature idéologique ou métaphysique.
Il ne dit pas que les protestants sont des capitalistes, ce qui serait une
induction illégitime du fait au droit. Son jugement sur les calvinistes
et sur le capitalisme n'a rien d'un jugement d'historien positiviste qui
se baserait sur les faits seuls et sur leur seule analyse causale (quantitative,

statistique, etc.). Son jugement n'est pas non plus un procès
d'intention, politiquement ou confessionnellement engagé. Weber ne
dit rien pour ou contre les capitalistes, rien non plus pour ou contre



L'EPISTEMOLOGIE DES SCIENCES HUMAINES CHEZ MAX WEBER 63

les calvinistes. Il se veut « wertfrei ». Mais sa neutrahté axiologique
n'a rien à voir non plus avec la neutralité de l'homme de science
qui traiterait les faits culturels comme des choses. Car ni le calvinisme
ni le capitalisme ne sont des choses. Ce sont des intentions, ou des
confessions. Ils sont inséparables de la prise de conscience de qui
s'avoue calviniste, ou de qui fait œuvre de capitaUste.

Pour comprendre la thèse de Weber sur le capitalisme et le
protestantisme, il faut donc partir de cette idée fondamentale que formule
remarquablement R. Aron » quand il écrit : « Weber a voulu démontrer

que les conduites des hommes dans les diverses sociétés ne sont
intelligibles que dans le cadre de la conception générale que ces
hommes se sont faite de l'existence : les dogmes rehgieux et leur
interprétation font partie intégrante de ces visions du monde. »

Or Weber se trouve placé, devant le fait de la Renaissance, face à

un monde qui se transforme, parce que d'autres valeurs se sont substituées

aux précédentes. Weber applique alors à cette transformation
globale du monde sa méthode « wertfrei » qui vise à dégager des types
idéaux.

Il hmite alors son propos aux deux types idéaux du capitalisme
et du protestantisme.

Considérant la naissance du capitalisme occidental (fait unique,
dit-il, dans l'histoire des sociétés), il remarque que les bourgeois
attribuent à l'accumulation des richesses une valeur en soi. Mais en même
temps, il remarque que s'opère une rationalisation dans cette accumulation.

L'invention de la comptabihté en double partie * est en effet
un instrument technique mis au service de qui veut calculer sa
richesse, et elle a pour effet de modifier la notion de capital. Au capital
par accumulation commence à succéder le capital par investissement,
que la technique de la comptabilité en double partie permet de
maîtriser : capitaliser, c'est alors moins accumuler que faire fructifier,
donc investir ; donc, finalement, dépenser intelligemment et non pas
accumuler bêtement des recettes.

Le capitalisme du monde moderne pose donc une valeur, le capital,
et une rationalité au service de cette valeur, les techniques comptables,
eUes-mêmes au service du commerce. Dégager le rapport de l'un à

l'autre (des moyens à la fin), de façon indépendante des valeurs mises
en jeu, c'est élaborer le type idéal (« wertfrei » quoique « wertbezogen

») du capitalisme.
Or le calvinisme permet une mise en œuvre théorique analogue. La

valeur centrale, chez Calvin, c'est en effet la distinction rigoureuse du

¦ Op. cit., p. 530.
2 Nous renvoyons sur ce problème à notre étude « Les origines comptables

de la pensée économique contemporaine », Revue européenne des sciences sociales
(Cahiers Wilfredo Pareto), Genève (Droz), t. X, 1972, n° 27, p. 69-100.



64 J.-CLAUDE PIGUET

Ciel et de la Terre, qui entraîne deux conséquences : l'absolue dépendance,

tout d'abord, de la créature vis-à-vis de son Créateur, et, en
même temps, l'absolue responsabilité éthique et humaine de la
créature face à et dans le monde terrestre où elle vit. Comme «

terrien », l'homme calvinien est en effet entièrement « aliéné » sous
l'ombre de la prédestination eschatologique, qui est entièrement
l'œuvre de Dieu : « Nous ne sommes pas nôtres », répète Calvin après
le fameux : « Que nous vivions ou que nous mourions, nous sommes au
Seigneur » de Paul *. Mais, à l'intérieur de la sphère terrestre, l'homme
est absolument responsable de ses actions d'homme, et ne trouve
jamais en Dieu un alibi justificatif : car ni la volonté ni la raison
humaines ne peuvent prétendre avoir « part » (rationnellement
contrôlable ou volontairement engagée) à la volonté et à la raison
de Dieu.

Le calvinisme pose donc deux choses simultanément. Il pose la
maîtrise absolue de Dieu sur l'homme et sur Tordre terrestre considérés

« en bloc », de façon indivise. C'est là ce qui correspond à une
« valeur absolue ». Mais en même temps l'homme est, sur terre,
absolument responsable de ce qu'il fait dans le temps, face à l'éternité
eschatologique. Cela, c'est sa rationalité, qui trouve son fondement
dans l'homme même. Le calvinien est donc « condamné » à obéir
globalement, par vocation (« Beruf »), au Christ, mais il est condamné
tout autant à exercer sur terre son métier (« Beruf » le mieux qu'il
le peut, selon sa conscience d'homme responsable. Ce n'est jamais
Dieu qui guérit le malade, pense Calvin, mais toujours le médecin : la
responsabilité humaine face à un malade est donc d'appeler l'homme
de métier, en refusant l'alibi d'une sorte de vague « Dieu y pourvoira
bien tout seul », et cela non seulement malgré que, mais parce que
l'ordre humain est tout entier placé sous le regard de Dieu.

Le calvinisme et le capitalisme posent donc en même temps une
vocation et l'exercice d'un métier, en séparant rigoureusement les
deux ordres ; ce qui est commun au calvinisme et au capitalisme, ce
ne sont donc pas du tout les valeurs mises en jeu (« richesse » d'un
côté, « élection » et salut de l'autre), ni non plus les techniques impliquées

à chaque fois (calcul financier d'un côté, règles de la vie
chrétienne de l'autre), mais c'est uniquement le rapport des techniques aux
valeurs, c'est-à-dire le processus de rationalisation des valeurs,
indépendamment de leur contenu valorisé.

Le capitalisme moderne en effet s'est rationalisé en posant clairement

d'un côté le capital comme une valeur transcendante aux
échanges commerciaux et, de l'autre côté, une série de techniques

1 Rom. 14 :



L'EPISTEMOLOGIE DES SCIENCES HUMAINES CHEZ MAX WEBER 65

financières (la comptabilité) mises au service immanent de cette
valeur transcendante, sous la responsabilité d'un « comptable ».

Le calvinisme pour sa part a rationalisé le rapport de Dieu à
l'homme en posant clairement d'un côté la prédestination eschatologique

comme valeur transcendante placée entièrement sous la
juridiction de Dieu (et nullement sous ceUe de l'homme) et, de l'autre
côté, une technique de la vie profane entièrement immanente et sous
la seule responsabilité de l'homme, en tant que chrétien : en
particulier, du reste, une théorie des « œuvres » qui n'assurent nullement
le salut, mais sont impliquées par la foi, ainsi qu'une conception du
travail humain et l'exigence d'exercer un « métier ».

Les deux types idéaux manifestent donc une affinité structurale.
« Toute question de causahté mise à part, Weber a rendu au moins
vraisemblable l'affinité entre une attitude religieuse et un comportement

économique », écrit excellemment R. Aron ». Au fond, pour le
dire simplement, il s'agit de comprendre pourquoi Genève est sociolo-
giquement une cité qui est à la fois « Cité de Calvin » et « Cité des

Banquiers »...

Les Ugnes que nous venons de consacrer à Max Weber portent le
titre général « Etude critique ». Notre étude n'a pas été critique : nous
n'avons voulu faire qu'acte d'« Aufklärer » en facilitant la compréhension

d'un épistémologue fort mal connu en miheu francophone,
tout particulièrement en Suisse romande. De plus, notre « étude » en
est à peine une : eUe est une présentation qui prétend, en la rationalisant

quelque peu, mettre en valeur autant la pensée de Weber que
la façon, très remarquable, dont la présente M. Weyembergh.

J.-Claude Piguet.

1 Op. cit., p. 540.


	Étude critique : l'épistémologie des sciences humaines chez Max Weber

