
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1973)

Heft: 1

Artikel: Les Églises face au problème de l'infaillibilité

Autor: Bavaud, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381006

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381006
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES ÉGLISES FACE AU PROBLÈME
DE L'INFAILLIBILITÉ

Le problème de TinfaiUibilité posé par Hans Küng à son Eghse J

concerne toutes les communautés chrétiennes attentives à scruter le
sens des promesses accordées par le Christ à son Peuple (cf. Mat. 16,
18, Mat. 28, 20, Jean 14, 16-17). Nous verrons en effet que non seulement

le catholicisme mais encore la Réforme dès ses origines ont été
interpeUés par cette question : l'Eglise peut-elle avoir l'assurance,
fondée sur le don de l'Esprit, de ne pas trahir l'enseignement de son
Seigneur

INDÉFECTIBILITÉ ET INFAILLIBILITÉ

Hans Küng distingue avec soin l'indéfectibilité de l'Eglise qu'U
considère comme enseignée par l'Ecriture et l'infaillibilité des

propositions dogmatiques qu'il rejette. « Le sens de la promesse est le
suivant : Dieu veiUe à ce que la foi et l'Eglise subsistent et que, malgré
toutes les aberrations et tous les égarements, l'EgUse garde finalement
le cap, en continuant à porter la vérité du Christ. »* Il a parlé auparavant

d'« une permanence radicale dans la vérité, en dépit de toutes les

erreurs toujours possibles » 3.

La distinction entre l'indéfectibilité et TinfaiUibiUté nous semble
éclairante, mais à condition que Ton n'établisse pas une opposition
entre les deux concepts. En effet, qu'est-ce que l'indéfectibuité sinon
la grâce qu'a reçue l'Eglise de ne pas perdre son identité à travers les
siècles EUe implique donc une fidélité du Peuple de Dieu à ses origines
non seulement dans son enseignement, mais encore dans ses institutions
vitales : eUe postule surtout que le Seigneur renouveUe constamment le

1 Infaillible Une interpellation. Desclée de Brouwer, Paris 1971. Traduction
de l'édition originale Unfehlbar Eine Anfrage, chez Benziger Verlag, Einsiedeln.

2 Ibidem, p. 193.
3 Ibidem, p. 192.



LES ÉGLISES FACE AU PROBLÈME DE L'INFAILLIBILITÉ 33

don de la justification gratuite, gage de la présence sanctifiante de

l'Esprit. Le concept d'infaiUibilité a une extension plus restreinte :

si l'Eglise reçoit cette grâce, eUe est assurée de ne pas trahir le « dépôt »

de la foi. Dès lors se pose la question : pour demeurer indéfectible, le

Peuple de Dieu a-t-il besoin du charisme de l'infaillibilité
Il nous semble évident que certaines erreurs sont compatibles avec

l'indéfectibilité du Peuple de Dieu ; ce sont celles qui ne compromettent

pas son identité à travers les siècles. En revanche, si la
chrétienté avait cédé entièrement à l'arianisme, le Christ qu'eUe aurait
prêché ne serait plus celui des Evangiles. L'hérésie d'Arius créait, en
fait, une nouvelle communauté en état de rupture avec les origines.
La Réforme ne parle-t-elle pas, à propos de la justification, de «Tar-
ticulus stantis et cadentis Ecclesiae » Dès lors on comprend le succès,
à certaines époques, de la distinction entre articles fondamentaux et
articles non fondamentaux1. On enseignera que l'Eglise est infaiUible
vis-à-vis des premiers mais non par rapport aux seconds. Comme

première réponse à la question posée, cette distinction est éclairante.
Parce qu'il ne l'a pas faite, Küng ne nous semble pas cohérent dans

son exposé.
En effet, si l'Eglise peut tomber « dans toutes les aberrations et tous

les égarements », son indéfectibilité est compromise radicalement. Il
ne reste plus qu'à parler de l'indéfectibilité de l'amour de Dieu pour
une humanité qu'il n'abandonne pas totalement à sa misère puisque
après la mort de son Peuple, Dieu en ressuscite un nouveau. Parmi les

théologiens protestants, Jean-Jacques von Allmen insiste avec une
vigueur extrême sur TimpossibUité que se réalise l'hypothèse de la
disparition de l'Eglise. « Si l'Eglise venait à défaillir, le monde serait
inéluctablement perdu, car Dieu n'a qu'un Fils : U ne pourrait donc

pas entreprendre une nouvelle rédemption. Une défaiUance de l'Eglise
(au sens fort du terme), ce serait la faillite, l'échec de l'incarnation. » 2

Insistant sur le don définitif de l'Esprit accordé à TEghse, U écrira :

« Parce que c'est l'Esprit qui fait vivre son épouse, le Seigneur ne peut
pas devenir veuf. » 3

1 C'était la position de Newman avant son entrée dans l'Eglise catholique.
Cf. Jean Stern : Bible et Tradition chez Newman. Aubier, Paris 1967 (collection :

Théologie 72), p. 124-125. Même position défendue par H. Balmforth dans son
étude : L'infaillibilité de l'Eglise selon la doctrine de l'Eglise anglicane dans
l'ouvrage collectif : L'infaillibilité de l'Eglise, Chevetogne 1962, p. 203-210.

2 L'Esprit de vérité vous conduira dans toute la vérité, dans L'infaillibilité de

l'Eglise, ouv. cité, p. 17.
3 Ibidem, p. 18. Enseignement analogue dans l'ouvrage : Une réforme dans

l'Eglise, Duculot, Gembloux 1971. « L'Eglise fait partie des « choses nouvelles »,

dernières, surgies entre Noël et la Pentecôte. L'irréformabilité — parce que
formée définitivement — n'est donc pas, pour l'Eglise un rêve d'orgueil, mais
un témoignage que son obéissance l'appelle à rendre à ce qui constitue son
mystère », p. II.



34 GEORGES BAVAUD

UN MAGISTÈRE INFAILLIBLE EST-IL NÉCESSAIRE

La distinction entre articles fondamentaux et non fondamentaux,
avons-nous dit, est éclairante. Mais est-elle, à elle seule, suffisante
pour dominer les difficultés que rencontre le Peuple de Dieu Non, à

nos yeux, car son application concrète est si délicate que sans la
présence d'une autorité doctrinale, il sera pratiquement impossible
de maintenir Tunité du Peuple de Dieu. Ainsi, pour donner un exemple,
Luther dans une page célèbre (qui ne résume d'ailleurs pas toute sa
christologie) déclare absolument fondamental l'office salvifique du
Christ et semble relativiser l'enseignement de Chalcédoine. « Christ a
deux natures. En quoi est-ce que cela me regarde S'il porte ce nom
de Christ, magnifique et consolant, c'est à cause du ministère et de la
tâche qu'il a pris sur lui... » ï En partant de ce texte, quelqu'un pourrait

conclure : est infaülible l'enseignement ecclésial sur l'agir du
Christ, non celui sur son être. Mais qui ne voit le danger d'une telle
position car la valeur salvifique des actions de Jésus ne dépend-elle
pas de l'union intime de son humanité et de sa divinité La connexion
entre les mystères du christianisme est si grande que le refus de ce qui,
à première vue, apparaît comme non fondamental n'entraîne-t-U pas
l'abandon de ce qui est essentiel ?2

Dès lors, dans le catholicisme traditionnel, l'accent est mis sur la
distinction entre les définitions « ex cathedra » du Magistère garanties
par l'infaillibilité et l'enseignement « secondaire » (par exemple celui
des EncycUques) qui, tout en exigeant l'obéissance des fidèles, est
réformable. Dans cette perspective, le critère est d'ordre juridique.
L'autorité suprême a-t-elle, oui ou non, manifesté son intention de

prononcer ce jugement définitif et donc irrévocable (sens de l'expression

technique « ex cathedra ») Newman parlait d'une décision du
Pape prise « prima facie » (non infaillible) et « ultima facie » (infaillible) 3.

L'EgUse ancienne a été unanime pour reconnaître dans les décrets
dogmatiques des Conciles œcuméniques l'œuvre du Saint-Esprit.
Les Pères déclaraient même qu'une grâce d'inspiration était accordée
aux évêques réunis 4 alors que la théologie actuelle parle seulement
d'assistance. Si l'on admet la succession apostolique au sens où

1 Œuvres, édit. d'Erlangen 35, 207 s. cité par Congar : Le Christ, Marie et
l'Eglise. Desclée de Brouwer, Bruges 1952, p. 33.

2 Ainsi Newman, devenu catholique, abandonne la théorie qu'il avait
professée auparavant : l'Eglise aurait gardé purs les articles fondamentaux et se
serait égarée sur les autres aspects de la Révélation. Cf. Stern, ouv. cité, p. 206.

3 Cf. Lettre au Duc de Norfolk et correspondance relative à l'infaillibilité,
Paris 1970, p. 330.

4 Cf. Congar : La Tradition et les traditions. Essai historique. Paris i960,
p. 156-



LES ÉGLISES FACE AU PROBLÈME DE L'INFAILLIBILITÉ 35

l'entendait un saint Irénée par exemple, ü n'est pas possible de

s'opposer à cette conclusion : lorsque le Magistère estime que la foi est
menacée, il peut prononcer des jugements dont la vérité est garantie
par l'assistance du Saint-Esprit.

Quelques questions critiques à la théologie catholique

Dans le cathohcisme n'a-t-on pas analysé la grâce de l'infaillibilité
d'une manière trop isolée, sans la référer à ceUe de l'indéfectibiUté
En effet, tous les manuels de théologie consacrent un chapitre au
problème des « faits dogmatiques ». Cette théorie est née surtout
pendant la crise janséniste. Comme le Saint-Siège avait condamné
cinq propositions tirées du célèbre ouvrage T« Augustinus », on se mit
à discuter si Rome n'avait pas commis des contresens en hsant le
Uvre incriminé. Or, le Pape Alexandre VII « définit » que les thèses
ont été condamnées « dans le sens visé par Cornelius Jansénius»1. Et
les théologiens cathohques dans leur ensemble enseignèrent que la
vérité de cette déclaration pontificale était garantie par TinfaUhbUité.

Mais le Peuple de Dieu perdrait-il son identité si, par hasard, le
Magistère commettait une erreur dans l'analyse d'un ouvrage Certes

non. Aussi l'indéfectibilité de l'Eglise n'étant pas menacée par des
déficiences humaines dans ce domaine des « faits dogmatiques », nous
serions beaucoup plus réservés que les théologiens du XVIIe siècle

pour parler d'infaillibilité2. De même, U semble excessif d'accorder au
pape une grâce d'assistance infaiUible lorsqu'U procède à une canonisation

car une erreur éventuelle n'impUque pas une trahison de la
Révélation. « L'infaillibilité de TEghse, écrit le P. Dupuy, n'appeUe
la foi divine que pour les articles relativement auxquels il y a eu
révélation et pour les choses nécessaires au salut. L'Eglise n'a pas
reçu du Christ la promesse de TinfaiUibUité pour affirmer Théroïcité
des vertus de saint François d'Assise, celle-ci fût-elle éminemment
visible. » 3

D'autre part, si l'on subordonne étroitement TinfaUlibilité à l'indé-
fectibiuté, le Magistère ne devra recourir à une définition que lorsque
le Peuple de Dieu est menacé vraiment, par des événements concrets,
de perdre son identité. Cet aspect n'a pas été pris en considération
lorsque des pétitions demandèrent à la papauté de « couronner » par
une constitution dogmatique le mystère de l'Assomption de la Vierge.

1 Denzinger-Schönmetzer : Enchiridion symbolorum definitionum et decla-
rationum... 2012.

2 Le Cardinal Journet enseigne que l'Eglise reçoit dans ce domaine la
grâce de l'infaillibilité : L'Eglise du Verbe incarné, t. I, Paris 1941, p. 412 et s.

3 J. Jacquemet : Diet. Catholicisme. Art. « Infaillibilité », t. V, col. 1564.



36 GEORGES BAVAUD

Dans le cathoUcisme, aucune controverse n'avait surgi et Ton
comprend les réactions de certains théologiens qui, tout en adhérant à

l'enseignement transmis, parlaient cependant de 1'« inopportunité »

d'un engagement suprême du Magistère.
L'Eglise ancienne éprouvait de la crainte en face de l'éventualité

d'une définition dogmatique. Saint Hilaire écrivait par exemple : «Nous
sommes contraints par les erreurs blasphématrices des hérétiques, de
faire ce qu'U n'est pas permis de faire : escalader les cimes, exprimer
l'ineffable, oser toucher l'intouchable... Nous sommes contraints
d'embrasser des choses inénarrables dans l'infirmité de notre
langage... et de livrer, en l'exprimant aux dangers d'une parole humaine,
ce qu'il eût faUu garder dans l'adoration de nos cœurs... » «

Newman a regretté les circonstances dans lesqueUes a été proclamé
le dogme de Vatican I concernant TinfaiUibihté du Pape. « Alors que
nous sommes tous en paix, que nous n'avons pas de doutes et que, au
moins pratiquement, pour ne pas dire doctrinalement, nous tenons le
Saint-Père pour infaillible, voici que subitement un coup de tonnerre
retentit dans un ciel qui était serein, et on nous dit de nous préparer
à quelque chose, sans que nous sachions à quoi, et d'éprouver notre
foi, sans que nous sachions pourquoi. Aucun danger imminent n'était
à écarter, et voici qu'une grande difficulté va être créée. Est-ce là
vraiment le but d'un Conçue œcuménique Quand une définition
de fide a-t-elle été un luxe de dévotion et non une rigoureuse et pénible
nécessité »3

Enfin une équivoque demeure souvent en face de l'équivalence
établie par Vatican I entre les adjectifs infaillible et irréformable 3.

Faut-il comprendre qu'après une définition dogmatique, aucune
réinterprétation n'est possible Mais pour répondre à cette question,
nous devons aborder un problème important, celui de la vérité comprise

dans son sens bibUque.

LA VÉRITÉ DANS SON SENS BIBLIQUE

Lorsque les philosophes grecs parlent de vérité, leur critère est
celui de l'évidence. Est vrai tout enseignement qui se manifeste
conforme à la réahté. De plus, ce qui intéresse Platon et Aristote ce

1 De Trinitate II, 2 (PL. io, 51) cité par Congar : Ea Tradition et la vie
de l'Eglise. Paris 1963, p. 54.

2 Lettre à Mgr W. B. Ullathorne. 28 janvier 1870. Citée dans Newman :

Lettre au Duc de Norfolk et correspondance relative à l'infaillibilité, p. 445-447.
3 Dans le texte qui définit l'infaillibilité du pape, nous lisons : « Romani

Pontificis definitiones ex sese, non autem ex consensu Ecclesiae, irreformabiles
esse. » Denz. Schön., 3074.



LES ÉGLISES FACE AU PROBLÈME DE L'INFAILLIBILITÉ 37

ne sont pas les destinées individueUes, mais les essences éterneUes

auxqueUes participent les êtres concrets.
La Sainte Ecriture a été rédigée dans un climat tout différent. La

vérité, pour l'auteur inspiré, est la conformité du jugement (et aussi
de la vie) des hommes au dessein salvifique de Dieu. Ce qui est en jeu,
c'est la vocation humaine qui doit s'épanouir dans une atmosphère
de fidélité à une Parole transcendante qui nous révèle « ce que l'œil
n'a pas vu, ToreiUe pas entendu » (cf. I Cor. 2, 9). L'inteUigence n'est
plus guidée par l'évidence, mais l'obéissance de la foi *. Dans cette
perspective, on sentira avec force la distance qui sépare l'infirmité du
langage humain et la profondeur des réalités qui sont transmises. De
plus le don de lumière accordé par Dieu correspondra aux exigences
du dessein salvifique. A l'époque de David, le Seigneur ne révèle pas
le mystère de la destinée eschatologique de l'humanité. Aussi Israël
élaborera une doctrine de la rétribution qui n'est pas la même que
celle du Nouveau Testament. Une réinterprétation sera donc nécessaire

en raison même des différentes étapes du dessein salvifique.
Dès lors la définition grecque de la vérité « adaequatio rei et

inteUectus » ne pourra être reprise qu'après avoir reçu des nuances
importantes. Certes, Dieu, ennemi du mensonge, ne pourra pas nous
transmettre des enseignements contraires à ses desseins, mais notre
intelligence ne pourra pas être conforme à la réalité révélée d'une
manière aussi rigoureuse que ne le pensaient les Grecs en quête
d'évidence rationnelle. Comme le dit exceUemment le P. Congar : « Il y
a dans la vérité bibUque une référence eschatologique... Le Peuple de
Dieu est appelé à vivre, non seulement dans la vérité, mais vers la
vérité. »2 De plus, la Révélation étant au service du dessein salvifique
de Dieu, le Seigneur devra tolérer que des préjugés, inévitables à teUe

époque, influencent la formulation de l'enseignement du Peuple de
Dieu.

LA RÉINTERPRÉTATION DE L'ENSEIGNEMENT ECCLÉSIAL

Le principe que nous venons de formuler joue un rôle non seulement

durant l'Ancien Testament mais encore dans l'histoire de

TEghse et jusqu'à la parousie. Par exemple, au XVIe siècle, on considère

1 Le P. Dupuy a bien caractérisé la différence entre ces deux conceptions
de la vérité. « La pensée grecque est statique et cyclique ; elle est remarquablement

adaptée à une réflexion sur la substance des êtres ; elle débouche sur une
philosophie de l'immutabilité et de la permanence. Mais elle laisse échapper ce
qui est propre à la pensée biblique : la dimension du temps, la perception de la
durée, le sens de la fragilité des choses et des personnes ». Dans Vatican II,
La Révélation divine, t. II, Unam sanctam 70. Cerf, Paris 1968, p. 565.

2 Infaillibilité et indéfectibilité, dans Ministères et communion ecclésiale.
Paris 1971, p. 152-153.



38 GEORGES BAVAUD

unanimement le prince comme responsable du bien non seulement
temporel mais encore reUgieux de ses sujets. Cette conception de
l'autorité empêche nécessairement les Eglises de reconnaître le droit
à la hberté religieuse. Mais dès que grandit le sens démocratique dans
le Peuple chrétien, U est nécessaire de corriger l'enseignement
traditionnel sur ce point. En ce sens, les réflexions de E. SchiUebeeckx sont
importantes : « La réaUsation historique de l'indéfectibilité consiste
en ce que l'Eglise ne cesse de se réformer. Ceci ne constitue assurément
aucun triomphahsme ; l'indéfectibiUté s'exerce dans la faiblesse dont
triomphe la grâce de Dieu. Il ne s'agit donc pas d'une indéfectibihté
à côté de la faiblesse, automatique, mais d'une indéfectibihté résultant
uniquement d'un renouveau continu opéré dans la foi, l'espérance et
la charité. En raison même de la promesse du Seigneur, la permanence
de l'Eglise revêt la forme historique d'une metanoia : d'une
autocorrection sans cesse renouvelée. » '

Cependant cette conception de Schillebeeckx demeure unilatérale
car l'indéfectibiUté de l'Eglise exige le maintien d'une certaine
immutabilité, sinon dans le Peuple de Dieu la recherche de la vérité l'emportera

sans cesse sur la confession de la foi apostolique. Aussi serais-je,
pour ma part, sensible à cette remarque du P. Dejaifve résumant
Karl Rahner : « Des dogmes peuvent être erronés dans la mesure où
se trouvant constamment dans l'histoire, ils sont toujours concrètement

amalgamés à des conceptions, des représentations concomit-
tantes qui dans certaines circonstances sont erronés. »2 Un exemple
illustrera cette réflexion. Le Concile de Florence a proclamé dans le
décret pour les Jacobites : « (La sainte Eglise romaine) croit fermement,

professe et prêche qu'aucun de ceux qui vivent en dehors de

l'Eglise, non seulement les païens, mais aussi les juifs ou les hérétiques
et les schismatiques, ne peut avoir part à la vie éterneUe, mais qu'ils
iront au feu éternel « préparé par le diable et ses anges », sauf si avant
la fin de leur vie ils sont réunis à l'Eglise. » 3 Dans ce texte, le Concile
tient à souligner que dans le plan divin, tel qu'U est révélé dans
l'Evangile, l'appartenance à l'Eglise n'est pas facultative — et sur ce

point les Pères ne commettent aucune erreur. En revanche, la formulation

de cette conviction est influencée par un rigorisme concomittant

hérité de saint Augustin : en matière de foi, on ne peut pas faire
appel à l'ignorance de bonne foi. Sur ce point Vatican II corrige
vraiment le Concile de Florence. C'est pourquoi nous comprenons
que l'on se pose cette question : faut-U encore employer les adjectifs

1 La mission de l'Eglise Cep, Bruxelles 1969, p. 17.
2 G. Dejaifve : Un débat sur l'infaillibilité. Nouv. Rev. théol., juin-juillet

1971. p. 598.
Denz. Schön., 1351.



LES ÉGLISES FACE AU PROBLÈME DE L'INFAILLIBILITÉ 39

« infaiUible » et « irréformable » Ces mots veulent transmettre cette
conviction : lorsque le Magistère a proclamé une définition, je suis
sûr qu'à travers elle j'atteins vraiment la révélation divine. Le mot
« infaiUible » souligne la raison de cette certitude et celui d'« irréformable

» précise que l'évolution ultérieure ne contredira pas le cœur
de l'affirmation. Mais comme l'infaillibilité ne peut pas garantir « les

représentations concomitantes qui dans certaines circonstances sont
erronées » (et c'est pourquoi la formulation demeure perfectible), je
comprends ceux qui préfèrent un autre vocabulaire. Pourrait-on
s'entendre sur cette expression Les définitions du Magistère nous
attestent une assistance de l'Esprit qui nous place en face d'une
intervention décisive pour l'enseignement ecclésial ultérieur. Serait-ce
cette position que défend M. le professeur Leuba lorsqu'U parle
d'infaillibilité reçue par l'Eglise lorsqu'elle exerce son magistère de
manière « négative », c'est-à-dire en excluant des erreurs «

Rapprochement des deux critères

Pour sauvegarder l'indéfectibilité de l'Eglise, la théologie a recouru
parfois à la thèse des articles fondamentaux et non fondamentaux. Nous

pensons que ce critère, à lui seul, est insuffisant2. Mais sur le plan
œcuménique nous aurions avantage à le rapprocher de celui qui a

pour nature l'autorité du Magistère.
Ainsi Küng, dans son ouvrage sur l'infaillibilité, écrit en parlant du

Magistère ordinaire (par distinction du Magistère solennel qui impUque
une définition ex cathedra) : « Il y a beaucoup de points de doctrine
(comme par exemple l'existence de Dieu au sens strict, ou, en morale,
l'interdiction de tuer son offenseur) qui n'ont jamais été définis par le

magistère extraordinaire du pape ou d'un concile œcuménique, et qui
pourtant sont tenus très communément pour des vérités de la foi

1 A la découverte de l'espace œcuménique. Neuchâtel 1967, p. 212. L'Eglise
ne serait-elle infaillible que pour proclamer ce que n'est pas le Christ, mais
faillible pour m'enseigner qui il est Comprise ainsi, la position de M. Leuba
serait décevante. Je dirai plutôt que la définition de Chalcédoine permet à la
foi d'atteindre vraiment le mystère du Christ, et je suis sûr que cette formulation
ne sera pas contredite par une éventuelle réinterprétation future. En ce sens
sa vérité actuelle est « négativement » garantie.

2 Le décret sur l'œcuménisme parle d'« un ordre ou hiérarchie des vérités
de la doctrine catholique, en raison de leur rapport différent avec le fondement
de la foi chrétienne » (n° n). Cette doctrine ne s'identifie pas à la distinction
entre articles fondamentaux et non fondamentaux, mais elle a quelque parenté
avec elle.



40 GEORGES BAVAUD

catholique... » » Puis U fait l'application de cette doctrine au problème
de la régulation des naissances. « Ainsi donc, d'après la théorie romaine,
l'interdiction de la contraception n'a été définie vérité de foi infaiUible
ni par un pape ni par un concile. Malgré cela, elle fait partie de la foi
catholique commune et infaillible, parce que, comme on vient de le
dire, elle a été enseignée par le magistère ordinaire du pape et des
évêques d'un accord unanime depuis toujours, ou au moins depuis un
demi-siècle, jusqu'au concile. »2

En face de ces enseignements traditionnels, il ne suffit pas, selon

nous, de constater le consensus unanime de l'épiscopat pour déclarer
aussitôt : voilà une vérité garantie par rinfaiUibilité. Encore faut-U
qu'un rejet de la doctrine transmise mette vraiment en danger l'identité

du Peuple de Dieu. Or, une erreur éventueUe dans le domaine si
concret de la régulation des naissances s'oppose-t-elle à TindéfectibUité
de l'Eglise Il ne le semble pas. Pour que le consensus ecclésial soit
le signe d'une assistance divine infaillible, il faut que, de toute évidence,
on soit en présence d'un article fondamental. Küng vient de donner un
exemple qui n'exige pas de commentaire : celui de l'existence de Dieu.

En face d'une définition « ex cathedra », le théologien est sûr qu'un
enseignement décisif a été transmis. Mais, avons-nous dit, cette
conviction n'empêche pas une réinterprétation éventuelle. Cette
réinterrogation pourra être d'autant plus profonde que l'on s'éloigne
du fondement de la foi. Pourquoi Parce que l'assistance a pour but
l'indéfectibilité du Peuple de Dieu. Or si vous réinterprétez le Concile
de Chalcédoine, vous atteignez immédiatement le cœur de la foi ; on
sera donc d'autant plus attentif dans ce cas à ne pas contredire les
affirmations conciliaires mais à chercher plutôt des équivalences.
Dans cette prespective, on s'éloigne d'une considération trop juridique
des définitions de foi. Car par rapport à l'autorité du Magistère, elles
semblent devoir être toutes mises sur le même plan, étant affirmées
avec la même volonté de les rendre « irréformables ». Mais ne
pourrait-on pas être plus nuancé Le Christ souverainement conduit son
Eghse. Aussi son assistance se fait d'autant plus forte que le Magistère
proclame un article fondamental. Par conséquent, la remarque faite
plus haut sur les dogmes « concrètement amalgamés à des conceptions
ou des représentations concomitantes qui dans certaines circonstances

1 Ouvrage cité, p. 54.
2 Ibidem, p. 54. Küng conclut que le Magistère se trouve dans une impasse

depuis « Humanae vitae » car même si l'Encyclique n'est pas infaillible par elle-
même, elle transmet, selon les principes des théologiens romains une doctrine
infaillible en vertu du Magistère ordinaire. Or, manifestement, selon Küng, cet
enseignement est faux. Donc tout le problème de l'infaillibilité doit être repris
« ab ovo ».



LES ÉGLISES FACE AU PROBLÈME DE L'INFAILLIBILITÉ 4I

sont erronées » pourra jouer un rôle important dans le domaine des

problèmes plutôt périphériques, même si la Révélation est en cause.
Bien comprise, la doctrine du Magistère n'exclut donc pas que la

Parole de Dieu puisse interpeller l'enseignement traditionnel '.

L'autorité du Concile de Trente

Dans le dialogue œcuménique, nous sommes souvent confrontés
aux textes du Conçue de Trente. Or pour interpréter avec souplesse
ses décisions, on a fait remarquer que les Pères avaient un vocabulaire

moins précis que le nôtre. « Le terme de fides comprenait... non
seulement les vérités strictement révélées, mais aussi toutes les
« vérités théologiques » tirées par TEghse de ces premiers principes
que sont les articles de foi, et même parfois les lois ecclésiastiques
absolument universeUes. En tout ce domaine, l'EgUse ne pouvait
faillir dans sa mission. Aussi, quand Trente « définit un dogme »

— U emploie souvent cette expression — le Concile a bien l'intention
d'imposer quelque chose comme nécessaire au salut, il n'a pas forcément

ceUe de dire que quelque chose est révélé par Dieu, et par
conséquent irréformable ou irrévocable. C'est l'analyse de chaque cas
qui permet de discerner avec précision son intention. La problématique
générale de son travail est donc tout à fait différente de celle de
Vatican I. »2

Il est certain que 1'« anatheme » conciliaire est une formule
d'excommunication qui vise non seulement ceux qui professent une « hérésie »

mais encore ceux qui rejettent des lois disciplinaires auxqueUes
tiennent les Pères 3.

1 Je ne serais pas d'accord avec ces réflexions de Vergotte : « Si on cherche
une analogie humaine pour comprendre l'infaillibilité, ce n'est pas dans l'ordre
de la connaissance théorique qu'on la trouve. A vouloir la chercher dans cet
ordre, on en pervertit la notion et on aboutit à une pathologie de la vérité
chrétienne. La seule analogie se trouve dans le rapport d'une parole déclarative de
personne à personne, telle la parole d'amour dont rien ne garantit rationnellement

la véracité ; qui recherche une garantie contraignante tombe dans les
formes bien connues de pathologie. » Dans le volume collectif L'infaillibilité.
Son aspect philosophique et théologique. Aubier, Paris 1970, p. 389. Cette conception,

logiquement, empêche toute confession de foi communautaire.
De même, Claude Geffré dans Le Point théologique n° 2, Beauchesne,

Paris 1971, p. 21-43, nous semble trop influencé par les sciences humaines dans
son effort de réinterprétation des dogmes. Il parle « d'une reprise créatrice » des
énoncés dogmatiques « en fonction de la pensée contemporaine ». Le critère
décisif est-il encore la Parole de Dieu

2 B. SesboOé : Autorité du Magistère et vie de foi ecclésiale. Nouv. Revue
théol., avril 1971, p. 352.

3 Cf. le canon qui traite des cérémonies liturgiques. Denz. Schön., 1757.



42 GEORGES BAVAUD

Cependant pour préciser la portée des enseignements tridentins,
on a un critère que Ton aurait tort de négliger. En effet, souvent les
évêques se posent la question : telle réaUté, tel enseignement est-il
oui ou non de droit divin « Si la réponse est affirmative, aux yeux
des Pères, la doctrine est irréformable.

Certes, le vocabulaire de Trente n'est pas aussi précis que celui
de Vatican I, mais la problématique nous semble, sur le fond, assez

proche de la nôtre. Rien n'empêche de réinterpréter selon les règles
précisées ci-dessus les enseignements de Trente. Mais historiquement,
certaines études modernes relativisent trop les intentions des Pères2.

La Réforme face à l'indéfectibilité de l'Eglise

Les Réformateurs ont pris au sérieux les promesses d'assistance
du Peuple de Dieu par le Saint-Esprit. Mais dans une première réponse
faite au cathohcisme, Us ont opéré une distinction qui n'est pas
biblique entre l'Eglise visible et l'EgUse invisible.

C'est à elle que recourt Calvin dans son Epître au Roi qui forme
la préface à l'Institution chrétienne : « Nous affirmons que l'Eglise
peut consister sans apparence visible... Combien de fois, depuis
l'avènement du Christ, a-t-elle été cachée sans forme ?» 3

Les Réformateurs affirment fortement l'assistance de l'Eglise par
le Saint-Esprit. Ainsi Viret déclare être d'accord sur un point avec les

catholiques : « Ils (les papistes) nous proposent une majeure qui est
vraie, c'est à savoir que Dieu a fait des promesses à son Eglise fort
excellentes... mais nous nions leur mineure qu'ils ajoutent quand ils
veulent faire accroire qu'ils sont cette EgUse à laquelle Dieu a fait
toutes ces promesses. » 4 Et cette Eglise objet des promesses divines
c'est la communauté des prédestinés « connue aux yeux du seul Dieu » 5.

Viret dira à la Dispute de Lausanne : «L'Eglise qui doit juger et
éprouver les esprits par la parole de Dieu, ce n'est pas le pape, ses

1 Dans son article, Le caractère sacerdotal selon le Concile de Trente, J. galot
a montré que les Pères distinguaient bien ce qui, à leurs yeux, était hérétique
de ce qui était simplement erroné. Nouv. Rev. théol., nov. 1971, p. 943-946.

2 Nous faisons allusion à l'étude de P. Fransen : L'autorité des conciles, dans
Problèmes de l'autorité. Unam sanctam 38, Paris, Le Cerf 1962, p. 93-100.
L'auteur ne parle pas de la formule « droit divin ». Aussi son exposé est-il
unilatéral.

3 Edition Benoît, Paris 1957, t. I, p. 42.
4 Quatre sermons français sur Esaïe 65, publiés par Henri Meylan. Lausanne

1961, p. 67.
5 Thèse IV de la Dispute de Lausanne. Cf. notre ouvrage sur ce sujet.

Fribourg 1956, p. 52.



LES ÉGLISES FACE AU PROBLÈME DE L'INFAILLIBILITÉ 43

cardinaux, évêques et prêtres qui seuls se nomment gens d'EgUse,
mais tous les élus lesquels Dieu seul connaît. » •

Cette manière de poser le problème met en danger la continuité
visible du Peuple de Dieu. Aussi Calvin réagit-il d'une manière
beaucoup plus conforme à l'Ecriture lorsqu'il se pose cette question :

« L'EgUse qui m'a baptisé avait-eUe encore un caractère ecclésial »

La réponse est sévère ; l'Antéchrist a opéré des ravages ; cependant,
il n'a pas réussi à enlever le fondement du Peuple de Dieu, le Christ,
dont le visage pourtant a été obscurci.

« Toutefois comme il y avait encore pour lors quelques prérogatives
appartenant à l'EgUse, qui restaient aux Juifs, aussi, nous ne nions

pas que les Papistes aujourd'hui n'aient quelques traces qui leur sont
demeurées par la grâce de Dieu, de la dissipation de l'Eglise. »2 Et il
poursuit : « De là, il appert que nous ne nions point que les Eglises
sur lesquelles il (l'Antéchrist) domine par sa tyrannie, ne demeurent
Eghses ; mais nous disons qu'il les a profanées par son impiété, qu'il
les a affligées par sa domination inhumaine, qu'U les a empoisonnées

par de fausses et méchantes doctrines et quasi mises à mort, tellement
que Jésus-Christ y est à demi-enseveh. » 3

Remarquons-le, Calvin ne parle pas du Christ écarté de l'Eglise,
mais « à demi enseveh ». Donc imphcitement, il reconnaît une certaine
continuité du Peuple de Dieu puisque son fondement n'a pas été
détruit.

Cependant M. von AUmen remarquera : « Il faut reconnaître que
la doctrine réformée de la continuité de l'Eglise n'a pas précisé avec
suffisamment de netteté et de prudence queUe Eglise pouvait connaître
le sort d'Israël sous Achab et Jézabel, et donc que l'Eglise qui pouvait
s'éteindre, ce n'était pas l'Eglise catholique dans sa plénitude, mais
une localisation (même européenne) de cette Eglise. Ce manque de

précision et de prudence est aussi en bonne partie responsable des

hésitations et des malaises que la tradition réformée ultérieure connaîtra
à propos du problème de la continuité de l'Eglise. » 4

La position de M. von Allmen

M. von AUmen évite soigneusement la distinction non biblique
entre EgUse visible et invisible. Il propose celle d'Eglise universeUe
et d'Eglise locale. Nous nous trouvons sur un tenain sûr, car le

1 Ouvrage cité, p. 6o.
2 Institution chrétienne IV, 2, ii. Edition Benoît, t. IV, p. 51.
3 Ibidem, IV, 2. p. 52.
4 Prophétisme sacramentel. Neuchâtel 1964, p. 136-137.



44 GEORGES BAVAUD

Nouveau Testament ne garantit pas l'assistance du Saint-Esprit aux
communautés dont parlent les premiers chapitres de l'Apocalypse.
L'indéfectibilité est donc une grâce reçue seulement par l'Eglise
universelle.

Or, poursuit M. von Allmen, le patriarcat d'Occident présidé par
l'Evêque de Rome ne s'identifie pas à l'EgUse universelle. Dès lors,
on peut rejoindre les critiques des Réformateurs sans mettre en danger
le mystère de TindéfectibUité de l'Eglise.

Mais alors une question décisive se pose : Quelle Eglise locale a
gardé la fidélité à ses origines Si l'on rejette la solution de « l'Eglise
invisible », il faut bien que le Peuple de Dieu se manifeste quelque
part comme objet des promesses divines Discrètement, M. von Allmen
évoque l'Orient. « Il ne faut pas oubUer que si la Réforme du XVIe
siècle s'est faite au risque d'un schisme, la division d'alors a atteint
une Eglise qui était déjà divisée. La plus élémentaire honnêteté
intellectuelle exige qu'on le dise... C'est contre une Eglise contestée depuis
un demi-millénaire au moins par la chrétienté orientale, et en profondeur,

pour les mêmes raisons, que se sont élevées les protestations de
la Réforme. »1

La solution de M. von Allmen serait intéressante si l'unique reproche
que les réformateurs avaient adressé au patriarcat d'Occident concernait

la primauté romaine. Or tel n'est pas le cas. L'articulus stantis
et cadentis Ecclesiae a pour objet la justification par la foi et sur ce
point, les Pères grecs ont une position proche de ceUe de Cassien que
plus tard en Occident on appela « semi-pélagienne ». Historiquement,
la solution proposée n'est pas tenable.

Personnellement, nous chercherions une réponse d'un autre côté.
Au XVIe siècle, on n'a pas cherché le « bon sens » que pouvaient avoir
les formules, souvent antithétiques, employées de part et d'autre.
Alors tout natureUement, on s'accusait mutuellement d'être une
« fausse » EgUse. Il manquait aux partenaires une conception bibhque
de la vérité qui, nous l'avons vu, est moins intransigeante que ceUe

des Grecs car elle tolère plus facilement l'influence de certains préjugés
sur la formulation. Cette remarque n'explique pas entièrement les
événements, car les divisions n'ont pas eu pour cause unique des
malentendus de vocabulaire. Mais le jugement de Calvin porté sur le
catholicisme aurait été moins polémique si son souci de pureté doctrinale

avait été accompagné d'une vue plus complexe du mystère de
Tindéfectibihté compatible avec certaines erreurs.

Dans le débat entre Réforme et Catholicisme le problème du
Magistère reste encore irrésolu. Je me demande si nous ne devrions
pas prolonger le dialogue que Leenhardt avait commencé avec le

1 Une réforme dans l'Eglise, ouvrage cité, p. 77.



LES ÉGLISES FACE AU PROBLÈME DE L'INFAILLIBILITÉ 45

P. Daniélou. Ce dernier établit un parallélisme entre l'assistance
divine dans l'Ancienne et la NouveUe Alhance : « La foi en Israël a
été perpétuellement menacée, mais précisément, et c'est là le miracle,
Dieu ne cesse d'envoyer des représentants, législateurs, prophètes ou
sages, pour en assurer la transmission intacte. Et c'est précisément
dans ce perpétuel rétablissement qu'apparaît le fait que la continuité
de la foi en Israël résulte d'une assistance divine... » *, M. Leenhardt
réphque : « Nous devrions retourner au P. Daniélou son argument et
lui dire que Dieu, après avoir donné à Israël des hommes qui ont
maintenu la foi d'Israël intacte dans le peuple de Dieu, ce même
Dieu, par l'effet de la même assistance, a donné, au XVIe siècle, des
hommes qui ont maintenu la foi intacte dans le peuple de Dieu. »2

Le rapprochement entre les deux Alliances est suggestif ; cependant,

pour éviter de tomber dans la théorie d'une « Eglise invisible »,

il faut préciser quelle institution le Seigneur a choisie pour en
faire un signe et un instrument de son intervention lorsque des

controverses divisent les membres du Peuple de Dieu. Dans
l'Ancienne Alliance, les vrais croyants se groupent autour des prophètes
qui dénoncent éventueUement TinfidéUté de l'institution royale ou
sacerdotale.

En est-il de même dans la Nouvelle AlUance Le charisme de

l'inspiration ayant disparu à la fin de l'âge apostolique, il est impossible

de retrouver dans l'histoire du Nouveau Peuple de Dieu des

prophètes semblables à ceux de l'Ancien Testament. Dès lors, où
trouver un critère sûr, visible, sinon dans la communion avec le
collège des successeurs des apôtres Même si Ton conteste cette position,

on doit reconnaître la valeur qu'eUe veut défendre : l'indéfectibiUté

du Peuple de Dieu ne doit pas être affirmée d'une manière
seulement abstraite, elle doit recevoir du Seigneur un instrument de sa
réalisation à travers les siècles.

Georges Bavaud.

1 Dieu vivant, n° 24, p. 112, cité par Franz-J. Leenhardt : Parole-Ecriture-
Sacrement. Neuchâtel 1968, p. 65.

2 Ibidem, p. 66.


	Les Églises face au problème de l'infaillibilité

