Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 23 (1973)

Heft: 1

Artikel: Les Eglises face au probléme de l'infaillibilité
Autor: Bavaud, Georges

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381006

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381006
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES EGLISES FACE AU PROBLEME
DE L’INFAILLIBILITE

Le probléme de l'infaillibilité posé par Hans Kiing 4 son Eglise *
concerne toutes les communautés chrétiennes attentives a scruter le
sens des promesses accordées par le Christ a son Peuple (cf. Mat. 16,
18, Mat. 28, 20, Jean 14, 16-17). Nous verrons en effet que non seule-
ment le catholicisme mais encore la Réforme dés ses origines ont été
interpellés par cette question: 1’Eglise peut-elle avoir I'assurance,
fondée sur le don de I'Esprit, de ne pas trahir I’enseignement de son
Seigneur ?

INDEFECTIBILITE ET INFAILLIBILITE

Hans Kiing distingue avec soin l'indéfectibilité de I’Eglise qu’il
considére comme enseignée par 1’Ecriture et l'infaillibilité des pro-
positions dogmatiques qu’il rejette. « Le sens de la promesse est le
suivant : Dieu veille a ce que la foi et I'Eglise subsistent et que, malgré
toutes les aberrations et tous les égarements, 1’Eglise garde finalement
le cap, en continuant a porter la vérité du Christ. » Il a parlé aupara-
vant d’« une permanence radicale dans la vérité, en dépit de toutes les
erreurs toujours possibles » 3.

La distinction entre 1'indéfectibilité et 1’'infaillibilité nous semble
éclairante, mais 4 condition que I'on n’établisse pas une opposition
entre les deux concepts. En effet, qu’est-ce que 'indéfectibilité sinon
la grace qu’a regue I’Eglise de ne pas perdre son identité A travers les
siécles ? Elle implique donc une fidélité du Peuple de Dieu a ses origines
non seulement dans son enseignement, mais encore dans ses institutions
vitales : elle postule surtout que le Seigneur renouvelle constamment le

1 Infaillible ? Une interpellation. Desclée de Brouwer, Paris 1971. Traduction
de I’édition originale Unfehlbar ? Eine Anfrage, chez Benziger Verlag, Einsiedeln.

2 Ibidem, p. 193.

3 Ibidem, p. 192.



LES EGLISES FACE AU PROBLEME DE L’INFAILLIBILITE 33

don de la justification gratuite, gage de la présence sanctifiante de
I'Esprit. Le concept d’infaillibilité a une extension plus restreinte :
si 'Eglise recoit cette grice, elle est assurée de ne pas trahir le « dép6t »
de la foi. Dés lors se pose la question : pour demeurer indéfectible, le
Peuple de Dieu a-t-il besoin du charisme de I'infaillibilité ?

I1 nous semble évident que certaines erreurs sont compatibles avec
I'indéfectibilité du Peuple de Dieu; ce sont celles qui ne compro-
mettent pas son identité a travers les siécles. En revanche, si la
chrétienté avait cédé entierement A I’arianisme, le Christ qu’elle aurait
préché ne serait plus celui des Evangiles. L’hérésie d’Arius créait, en
fait, une nouvelle communauté en état de rupture avec les origines.
La Réforme ne parle-t-elle pas, a propos de la justification, de «!’ar-
ticulus stantis et cadentis Ecclesiae » ? Dés lors on comprend le succeés,
a certaines époques, de la distinction entre articles fondamentaux et
articles non fondamentaux!. On enseignera que 1’Eglise est infaillible
vis-a-vis des premiers mais non par rapport aux seconds. Comme
premiére réponse a la question posée, cette distinction est éclairante.
Parce qu’il ne I'a pas faite, Kiing ne nous semble pas cohérent dans
son exposé.

En effet, sil’Eglise peut tomber « dans toutes les aberrations et tous
les égarements », son indéfectibilité est compromise radicalement. Il
ne reste plus qu’a parler de 1'indéfectibilité de I’amour de Dieu pour
une humanité qu’il n’abandonne pas totalement 4 sa misére puisque
apreés la mort de son Peuple, Dieu en ressuscite un nouveau. Parmi les
théologiens protestants, Jean-Jacques von Allmen insiste avec une
vigueur extréme sur l'impossibilité que se réalise 1’hypothese de la
disparition de I'Eglise. « ... Si I'Eglise venait a défaillir, le monde serait
inéluctablement perdu, car Dieu n’a qu'un Fils : il ne pourrait donc
pas entreprendre une nouvelle rédemption. Une défaillance de 1’Eglise
(au sens fort du terme), ce serait la faillite, I'échec de l'incarnation. » 2
Insistant sur le don définitif de ’Esprit accordé a I’Eglise, il écrira :
« Parce que c’est I'Esprit qui fait vivre son épouse, le Seigneur ne peut
pas devenir veuf. » 3

1 C’était la position de Newman avant son entrée dans 1’Eglise catholique.
Cf. Jean STERN : Bible et Tradition chez Newman. Aubier, Paris 1967 (collection :
Théologie 72), p. 124-125. Méme position défendue par H. BALMFORTH dans son
étude : L’infaillibilité de I'Eglise selon la doctvine de V'Eglise anglicane dans
1'ouvrage collectif : L'infaillibilité de I’ Eglise, Chevetogne 1962, p. 203-210.

2 L’ Esprit de vévité vous conduiva dans toute la vérité, dans L'infarllibilité de
UEglise, ouv. cité, p. 17.

3 Ibidem, p. 18. Enseignement analogue dans l'ouvrage : Une réforme dans
U'Eglise, Duculot, Gembloux 1971. « L'Eglise fait partie des « choses nouvelles »,
derniéres, surgies entre Noél et la Pentecote. L’irréformabilité — parce que
formée définitivement — n’est donc pas, pour I’Eglise un réve d’orgueil, mais
un témoignage que son obéissance I'appelle & rendre & ce qui constitue son
mystére », p. II.



34 GEORGES BAVAUD
UN MAGISTERE INFAILLIBLE EST-IL NECESSAIRE ?

La distinction entre articles fondamentaux et non fondamentaux,
avons-nous dit, est éclairante. Mais est-elle, 4 elle seule, suffisante
pour dominer les difficultés que rencontre le Peuple de Dieu ? Non, a
nos yeux, car son application concréte est si délicate que sans la
présence d’'une autorité doctrinale, il sera pratiquement impossible
de maintenir 'unité du Peuple de Dieu. Ainsi, pour donner un exemple,
Luther dans une page célébre (qui ne résume d’ailleurs pas toute sa
christologie) déclare absolument fondamental l'office salvifique du
Christ et semble relativiser 1’enseignement de Chalcédoine. « Christ a
deux natures. En quoi est-ce que cela me regarde ? S’il porte ce nom
de Christ, magnifique et consolant, c’est & cause du ministére et de la
tiche qu’il a pris sur lui... » * En partant de ce texte, quelqu’un pour-
rait conclure : est infaillible I'enseignement ecclésial sur l’agir du
Christ, non celui sur son étre. Mais qui ne voit le danger d’une telle
position car la valeur salvifique des actions de Jésus ne dépend-elle
pas de I'union intime de son humanité et de sa divinité ? La connexion
entre les mysteéres du christianisme est si grande que le refus de ce qui,
a premiére vue, apparait comme non fondamental n’entraine-t-il pas
I’abandon de ce qui est essentiel ? 2

Dés lors, dans le catholicisme traditionnel, I’accent est mis sur la
distinction entre les définitions « ex cathedra » du Magistére garanties
par l'infaillibilité et I'enseignement « secondaire » (par exemple celui
des Encycliques) qui, tout en exigeant 1’obéissance des fidéles, est
réformable. Dans cette perspective, le critére est d’ordre juridique.
L’autorité supréme a-t-elle, oui ou non, manifesté son intention de
prononcer ce jugement définitif et donc irrévocable (sens de I’expres-
sion technique « ex cathedra») ? Newman parlait d’une décision du
Pape prise « prima facie» (noninfaillible) et «ultima facie» (infaillible) 3.

L’Eglise ancienne a été unanime pour reconnaitre dans les décrets
dogmatiques des Conciles cecuméniques 1l'ceuvre du Saint-Esprit.
Les Péres déclaraient méme qu’une grace d’inspiration était accordée
aux évéques réunis 4 alors que la théologie actuelle parle seulement
d’assistance. Si I'on admet la succession apostolique au sens oil

I (Euvres, édit. d’Erlangen 35, 207 s. cité par CONGAR : Le Christ, Mavrie et
U'Eglise. Desclée de Brouwer, Bruges 1952, p. 33.

2 Ainsi Newman, devenu catholique, abandonne la théorie qu’il avait
professée auparavant : I’Eglise aurait gardé purs les articles fondamentaux et se
serait égarée sur les autres aspects de la Révélation. Cf. STERN, ouv. cité, p. 206.

3 Cf. Lettre au Duc de Norfolk et corvespondance rvelative & Uinfaillibilité,
Paris 1970, p. 330.

4 Cf. CoNGAR : La Tradition et les traditions. Essai historique. Paris 1960,
p. 156.



LES EGLISES FACE AU PROBLEME DE L’INFAILLIBILITE 35

I'entendait un saint Irénée par exemple, il n’est pas possible de s’op-
poser & cette conclusion : lorsque le Magistére estime que la foi est
menacée, il peut prononcer des jugements dont la vérité est garantie
par l'assistance du Saint-Esprit.

QUELQUES QUESTIONS CRITIQUES A LA THEOLOGIE CATHOLIQUE

Dans le catholicisme n’a-t-on pas analysé la grace de U'infaillibilité
d’une maniére trop isolée, sans la référer a celle de l'indéfectibilité ?
En effet, tous les manuels de théologie consacrent un chapitre au
probléme des «faits dogmatiques». Cette théorie est née surtout
pendant la crise janséniste. Comme le Saint-Si¢ge avait condamné
cinq propositions tirées du célébre ouvrage 1« Augustinus», on se mit
a discuter si Rome n’avait pas commis des contresens en lisant le
livre incriminé. Or, le Pape Alexandre VII « définit » que les théses
ont été condamnées «dans le sens visé par Cornelius Jansenius»r. Et
les théologiens catholiques dans leur ensemble enseignérent que la
vérité de cette déclaration pontificale était garantie par l'infaillibilité.

Mais le Peuple de Dieu perdrait-il son identité si, par hasard, le
Magistére commettait une erreur dans I’analyse d’un ouvrage ? Certes
non. Aussi l'indéfectibilité de I'Eglise n’étant pas menacée par des
déficiences humaines dans ce domaine des « faits dogmatiques », nous
serions beaucoup plus réservés que les théologiens du XVIIe siécle
pour parler d’infaillibilité 2. De méme, il semble excessif d’accorder au
pape une grace d’assistance infaillible lorsqu’il procéde a une canonisa-
tion car une erreur éventuelle n’implique pas une trahison de la
Révélation. ¢« L’infaillibilité de I’Eglise, écrit le P. Dupuy, n’appelle
la foi divine que pour les articles relativement auxquels il y a eu
révélation et pour les choses nécessaires au salut. L’Eglise n’a pas
recu du Christ la promesse de I'infaillibilité pour affirmer 1'héroicité
des vertus de saint Frangois d’Assise, celle-ci f{it-elle éminemment
visible. » 3

D’autre part, si ’on subordonne étroitement I'infaillibilité a I'indé-
fectibilité, le Magistére ne devra recourir a une définition que lorsque
le Peuple de Dieu est menacé vraiment, par des événements concrets,
de perdre son identité. Cet aspect n’a pas été pris en considération
lorsque des pétitions demandérent a la papauté de « couronner » par
une constitution dogmatique le mystére de I’Assomption de la Vierge.

I DENZINGER-SCHONMETZER : Enchividion symbolorum definitionum et decla-
rationum... 2012.

2 Le Cardinal JoURNET enseigne que 1'Eglise regoit dans ce domaine la
grice de linfaillibilité : L’Eglise du Verbe incarné, t. 1, Paris 1941, p. 412 et s.

3 J. JacQueMET : Dict. Catholicisme. Art. « Infaillibilité », t. V, col. 1564.



36 GEORGES BAVAUD

Dans le catholicisme, aucune controverse n’avait surgi et 'on com-
prend les réactions de certains théologiens qui, tout en adhérant a
I'enseignement transmis, parlaient cependant de 1’« inopportunité »
d'un engagement supréme du Magisteére.

L’Eglise ancienne éprouvait de la crainte en face de I’éventualité
d’une définition dogmatique. Saint Hilaire écrivait par exemple: «Nous
sommes contraints par les erreurs blasphématrices des hérétiques, de
faire ce qu'’il n’est pas permis de faire : escalader les cimes, exprimer
V'ineffable, oser toucher l'intouchable... Nous sommes contraints
d’embrasser des choses inénarrables dans l'infirmité de notre lan-
gage... et de livrer, en 1'exprimant aux dangers d’une parole humaine,
ce qu’il eit fallu garder dans 1’adoration de nos cceurs... » 1

Newman a regretté les circonstances dans lesquelles a été proclamé
le dogme de Vatican I concernant l'infaillibilité du Pape. « Alors que
nous sommes tous en paix, que nous n’avons pas de doutes et que, au
moins pratiquement, pour ne pas dire doctrinalement, nous tenons le
Saint-Peére pour infaillible, voici que subitement un coup de tonnerre
retentit dans un ciel qui était serein, et on nous dit de nous préparer
a quelque chose, sans que nous sachions a quoi, et d’éprouver notre
foi, sans que nous sachions pourquoi. Aucun danger imminent n’était
a écarter, et voici qu'une grande difficulté va étre créée. Est-ce 13
vraiment le but d'un Concile cecuménique ?... Quand une définition
de fide a-t-elle été un luxe de dévotion et non une rigoureuse et pénible
nécessité ? » 2

Enfin une équivoque demeure souvent en face de 1’équivalence
établie par Vatican I entre les adjectifs infaillible et irréformable 3.
Faut-il comprendre qu’aprés une définition dogmatique, aucune
réinterprétation n’est possible ? Mais pour répondre a cette question,
nous devons aborder un probléme important, celui de la vérité com-
prise dans son sens biblique.

LA VERITE DANS SON SENS BIBLIQUE

Lorsque les philosophes grecs parlent de vérité, leur critére est
celui de l'évidence. Est vrai tout enseignement qui se manifeste
conforme a la réalité. De plus, ce qui intéresse Platon et Aristote ce

1 De Trinitate 11, 2 (P.L. 10, 51I) cité par CoNGAR : La Tradition et la vie
de I'Eglise. Paris 1963, p. 54.

2 Lettre a Mgr W. B. Ullathorne. 28 janvier 1870. Citée dans NEWMAN :
Lettre au Duc de Norfolk et correspondance velative a Uinfaillibilité, p. 445-447.

3 Dans le texte qui définit I'infaillibilité du pape, nous lisons : ... « Romani
Pontificis definitiones ex sese, non autem ex consensu Ecclesiae, irreformabiles
esse. » Denz. Schoén., 3074.



LES EGLISES FACE AU PROBLEME DE L’INFAILLIBILITE 37

ne sont pas les destinées individuelles, mais les essences éternelles
auxquelles participent les étres concrets.

La Sainte Ecriture a été rédigée dans un climat tout différent. La
vérité, pour l'auteur inspiré, est la conformité du jugement (et aussi
de la vie) des hommes au dessein salvifique de Dieu. Ce qui est en jeu,
c’est la vocation humaine qui doit s’épanouir dans une atmosphére
de fidélité & une Parole transcendante qui nous réveéle « ce que 1'ceil
n’a pas vu, l'oreille pas entendu » (cf. I Cor. 2, g). L’intelligence n’est
plus guidée par I'évidence, mais I'obéissance de la foir. Dans cette
perspective, on sentira avec force la distance qui sépare I'infirmité du
langage humain et la profondeur des réalités qui sont transmises. De
plus le don de lumiére accordé par Dieu correspondra aux exigences
du dessein salvifique. A 1’époque de David, le Seigneur ne révéle pas
le mystére de la destinée eschatologique de ’humanité. Aussi Israél
élaborera une doctrine de la rétribution qui n’est pas la méme que
celle du Nouveau Testament. Une réinterprétation sera donc néces-
saire en raison méme des différentes étapes du dessein salvifique.

Dés lors la définition grecque de la vérité « adaequatio rei et
intellectus » ne pourra étre reprise qu’aprés avoir regu des nuances
importantes. Certes, Dieu, ennemi du mensonge, ne pourra pas nous
transmettre des enseignements contraires a ses desseins, mais notre
intelligence ne pourra pas étre conforme a la réalité révélée d'une
maniére aussi rigoureuse que ne le pensaient les Grecs en quéte
d’évidence rationnelle. Comme le dit excellemment le P. Congar: «Il y
a dans la vérité biblique une référence eschatologique... Le Peuple de
Dieu est appelé a vivre, non seulement dans la vérité, mais vers la
vérité. »2 De plus, la Révélation étant au service du dessein salvifique
de Dieu, le Seigneur devra tolérer que des préjugés, inévitables a telle
époque, influencent la formulation de I'enseignement du Peuple de
Dieu.

LA REINTERPRETATION DE L’ENSEIGNEMENT ECCLESIAL

Le principe que nous venons de formuler joue un réle non seule-
ment durant I’Ancien Testament mais encore dans l'histoire de
I’Eglise et jusqu’ala parousie. Par exemple, au X'VIesiécle, on consideére

1 Le P. Dupuy a bien caractérisé la différence entre ces deux conceptions
de la vérité. « La pensée grecque est statique et cyclique ; elle est remarquable-
ment adaptée & une réflexion sur la substance des étres ; elle débouche sur une
philosophie de I'immutabilité et de la permanence. Mais elle laisse échapper ce
qui est propre a la pensée biblique : la dimension du temps, la perception de la
durée, le sens de la fragilité des choses et des personnes» Dans Vatican 11,
La Révélation divine, t. I1, Unam sanctam 7o. Cerf, Paris 1968, p. 565.

2 Infaillibilité el indéfectibilité, dans Ministéres et communion ecclésiale.
Paris 1971, p. 152-153.



38 GEORGES BAVAUD

unanimement le prince comme responsable du bien non seulement
temporel mais encore religieux de ses sujets. Cette conception de
I'autorité empéche nécessairement les Eglises de reconnaitre le droit
a la liberté religieuse. Mais dés que grandit le sens démocratique dans
le Peuple chrétien, il est nécessaire de corriger 1’enseignement tradi-
tionnel sur ce point. En ce sens, les réflexions de E. Schillebeeckx sont
importantes : ... « La réalisation historique de 1'indéfectibilité consiste
en ce que I’Eglise ne cesse de se réformer. Ceci ne constitue assurément
aucun triomphalisme ; 'indéfectibilité s’exerce dans la faiblesse dont
triomphe la griace de Dieu. Il ne s’agit donc pas d’une indéfectibilité
a cOté de la faiblesse, automatique, mais d'une indéfectibilité résultant
uniquement d’un renouveau continu opéré dans la foi, I’espérance et
la charité. En raison méme de la promesse du Seigneur, la permanence
de I'Eglise revét la forme historique d'une métanoia : d’une auto-
correction sans cesse renouvelée. »

Cependant cette conception de Schillebeeckx demeure unilatérale
car I'indéfectibilité de 1’Eglise exige le maintien d’une certaine immu-
tabilité, sinon dans le Peuple de Dieu la recherche de la vérité I'empor-
tera sans cesse sur la confession de la foi apostolique. Aussi serais-je,
pour ma part, sensible & cette remarque du P. Dejaifve résumant
Karl Rahner : « Des dogmes peuvent étre erronés dans la mesure ou
se trouvant constamment dans 1’histoire, ils sont toujours concréte-
ment amalgamés a des conceptions, des représentations concomit-
tantes qui dans certaines circonstances sont erronés. » 2 Un exemple
illustrera cette réflexion. Le Concile de Florence a proclamé dans le
décret pour les Jacobites : « (La sainte Eglise romaine) croit ferme-
ment, professe et préche qu'aucun de ceux qui vivent en dehors de
I’Eglise, non seulement les paiens, mais aussi les juifs ou les hérétiques
et les schismatiques, ne peut avoir part 4 la vie éternelle, mais qu’ils
iront au feu éternel « préparé par le diable et ses anges », sauf si avant
la fin de leur vie ils sont réunis a 1’Eglise. » 3 Dans ce texte, le Concile
tient & souligner que dans le plan divin, tel qu’il est révélé dans
I’Evangile, I'appartenance a I’Eglise n’est pas facultative — et sur ce
point les Péres ne commettent aucune erreur. En revanche, la formu-
lation de cette conviction est influencée par un rigorisme concomit-
tant hérité de saint Augustin : en matiére de foi, on ne peut pas faire
appel a l'ignorance de bonne foi. Sur ce point Vatican II corrige
vraiment le Concile de Florence. C'est pourquoi nous comprenons
que l'on se pose cette question : faut-il encore employer les adjectifs

1 La mission de I’Eglise. Cep, Bruxelles 1969, p. 17.
2 G. DEJAIFVE : Un débat sur Uinfaillibilité. Nouv. Rev. théol., juin-juillet
1971, p. 598.
DENZ. SCHON., 135I.



LES EGLISES FACE AU PROBLEME DE L’INFAILLIBILITE 39

«infaillible » et « irréformable » ? Ces mots veulent transmettre cette
conviction : lorsque le Magistére a proclamé une définition, je suis
slir qu’a travers elle j’atteins vraiment la révélation divine. Le mot
«infaillible » souligne la raison de cette certitude et celui d’«irréfor-
mable » précise que I'évolution ultérieure ne contredira pas le coeur
de I'affirmation. Mais comme l'infaillibilité ne peut pas garantir « les
représentations concomitantes qui dans certaines circonstances sont
erronées » (et c’est pourquoi la formulation demeure perfectible), je
comprends ceux qui préférent un autre vocabulaire. Pourrait-on
s’entendre sur cette expression ? Les définitions du Magistére nous
attestent une assistance de 1’Esprit qui nous place en face d'une
intervention décisive pour I'enseignement ecclésial ultérieur. Serait-ce
cette position que défend M. le professeur Leuba lorsqu’il parle
d’infaillibilité recue par I’Eglise lorsqu’elle exerce son magistére de
maniére « négative », c’est-a-dire en excluant des erreurs ? ?

RAPPROCHEMENT DES DEUX CRITERES

Pour sauvegarder I'indéfectibilité de 1'Eglise, la théologie a recouru
parfois a la thése des articles fondamentaux et non fondamentaux. Nous
pensons que ce critére, a lui seul, est insuffisant 2. Mais sur le plan
cecuménique nous aurions avantage a le rapprocher de celui qui a
pour nature 'autorité du Magistére.

Ainsi Kiing, dans son ouvrage sur 'infaillibilité, écrit en parlant du
Magistére ordinaire (par distinction du Magistére solennel qui implique
une définition ex cathedra) : « Il y a beaucoup de points de doctrine
(comme par exemple 'existence de Dieu au sens strict, ou, en morale,
I'interdiction de tuer son offenseur) qui n’ont jamais été définis par le
magistére extraordinaire du pape ou d'un concile cecuménique, et qui
pourtant sont tenus trés communément pour des vérités de la foi

1 A la découverte de l'espace ecuménique. Neuchatel 1967, p. 212. L’Eglise
ne serait-elle infaillible que pour proclamer ce que n’est pas le Christ, mais
faillible pour m’enseigner qui il est ? Comprise ainsi, la position de M. Leuba
serait décevante. Je dirai plutét que la définition de Chalcédoine permet A la
foi d’atteindre vraiment le mystére du Christ, et je suis sir que cette formulation
ne sera pas contredite par une éventuelle réinterprétation future. En ce sens
sa vérité actuelle est « négativement » garantie.

2 Le décret sur I’cecuménisme parle d’« un ordre ou hiérarchie des vérités
de la doctrine catholique, en raison de leur rapport différent avec le fondement
de la foi chrétienne » (n° 11). Cette doctrine ne s’identifie pas a la distinction
entre articles fondamentaux et non fondamentaux, mais elle a quelque parenté
avec elle.



40 GEORGES BAVAUD

catholique... » * Puis il fait I’application de cette doctrine au probléme
de la régulation des naissances. « Ainsi donc, d'apreés la théorie romaine,
l'interdiction de la contraception n’a été définie vérité de foi infaillible
ni par un pape ni par un concile. Malgré cela, elle fait partie de la foi
catholique commune et infaillible, parce que, comme on vient de le
dire, elle a été enseignée par le magistére ordinaire du pape et des
évéques d'un accord unanime depuis toujours, ou au moins depuis un
demi-siécle, jusqu’au concile. » 2

En face de ces enseignements traditionnels, il ne suffit pas, selon
nous, de constater le consensus unanime de 1'épiscopat pour déclarer
aussitdt : voild une vérité garantie par l'infaillibilité. Encore faut-il
qu'un rejet de la doctrine transmise mette vraiment en danger I'iden-
tité du Peuple de Dieu. Or, une erreur éventuelle dans le domaine si
concret de la régulation des naissances s’oppose-t-elle a I'indéfectibilité
de I'Eglise ? Il ne le semble pas. Pour que le consensus ecclésial soit
le signe d’une assistance divine infaillible, il faut que, de toute évidence,
on soit en présence d’un article fondamental. Kiing vient de donner un
exemple qui n’exige pas de commentaire : celui de I'existence de Dieu.

En face d'une définition « ex cathedra, le théologien est stir qu'un
enseignement décisif a été transmis. Mais, avons-nous dit, cette
conviction n’empéche pas une réinterprétation éventuelle. Cette
réinterrogation pourra étre d’autant plus profonde que 1’on s’éloigne
du fondement de la foi. Pourquoi ? Parce que l’assistance a pour but
I'indéfectibilité du Peuple de Dieu. Or si vous réinterprétez le Concile
de Chalcédoine, vous atteignez immédiatement le cceur de la foi; on
sera donc d’autant plus attentif dans ce cas & ne pas contredire les
affirmations conciliaires mais a chercher plutét des équivalences.
Dans cette prespective, on s’éloigne d’une considération trop juridique
des définitions de foi. Car par rapport a I'autorité du Magistére, elles
semblent devoir étre toutes mises sur le méme plan, étant affirmées
avec la méme volonté de les rendre « irréformables ». Mais ne pour-
rait-on pas étre plus nuancé ? Le Christ souverainement conduit son
Eglise. Aussi son assistance se fait d’autant plus forte que le Magistére
proclame un article fondamental. Par conséquent, la remarque faite
plus haut sur les dogmes « concrétement amalgameés a des conceptions
ou des représentations concomitantes qui dans certaines circonstances

1 Quvrage cité, p. 54.

2 Ibidem, p. 54. Kiing conclut que le Magistére se trouve dans une impasse
depuis « Humanae vitae » car méme si I’Encyclique n’est pas infaillible par elle-
méme, elle transmet, selon les principes des théologiens romains une doctrine
infaillible en vertu du Magistére ordinaire. Or, manifestement, selon Kiing, cet
enseignement est faux. Donc tout le probléme de l'infaillibilité doit étre repris
¢ab ovo».



LES EGLISES FACE AU PROBLEME DE L’INFAILLIBILITE 41

sont erronées » pourra jouer un réle important dans le domaine des

problémes plutét périphériques, méme si la Révélation est en cause.
Bien comprise, la doctrine du Magistére n’exclut donc pas que la

Parole de Dieu puisse interpeller I’enseignement traditionnel :.

L’AuTorITE DU CONCILE DE TRENTE

- Dans le dialogue cecuménique, nous sommes souvent confrontés
aux textes du Concile de Trente. Or pour interpréter avec souplesse
ses décisions, on a fait remarquer que les Péres avaient un vocabu-
laire moins précis que le nétre. « Le terme de fides comprenait... non
seulement les vérités strictement révélées, mais aussi toutes les
« vérités théologiques » tirées par I'Eglise de ces premiers principes
que sont les articles de foi, et méme parfois les lois ecclésiastiques
absolument universelles. En tout ce domaine, I’Eglise ne pouvait
faillir dans sa mission. Aussi, quand Trente «définit un dogme »
— il emploie souvent cette expression — le Concile a bien l'intention
d’imposer quelque chose comme nécessaire au salut, il n’a pas forcé-
ment celle de dire que quelque chose est révélé par Dieu, et par
conséquent irréformable ou irrévocable. C’est I’analyse de chaque cas
qui permet de discerner avec précision son intention. La problématique
générale de son travail est donc tout A fait différente de celle de
Vatican I.»2

Ilest certain que I’« anathéme » conciliaire est une formule d’excom-
munication qui vise non seulement ceux qui professent une « hérésie »
mais encore ceux qui rejettent des lois disciplinaires auxquelles
tiennent les Peéres 3.

I Je ne serais pas d'accord avec ces réflexions de Vergotte : « Si on cherche
une analogie humaine pour comprendre 1'infaillibilité, ce n’est pas dans I’ordre
de la connaissance théorique qu’on la trouve. A vouloir la chercher dans cet
ordre, on en pervertit la notion et on aboutit & une pathologie de la vérité chré-
tienne. La seule analogie se trouve dans le rapport d’une parole déclarative de
personne a personne, telle la parole d’amour dont rien ne garantit rationnelle-
ment la véracité ; qui recherche une garantie contraignante tombe dans les
formes bien connues de pathologie. » Dans le volume collectif L’'infatllibilité.
Son aspect philosophique et théologique. Aubier, Paris 1970, p. 389. Cette concep-
tion, logiquement, empéche toute confession de foi communautaire.

De méme, CLAUDE GEFFRE dans Le Point théologique n° 2, Beauchesne,
Paris 1971, p. 21-43, nous semble trop influencé par les sciences humaines dans
son effort de réinterprétation des dogmes. Il parle ¢« d’une reprise créatrice » des
énoncés dogmatiques « en fonction de la pensée contemporaine ». Le critére
décisif est-il encore la Parole de Dieu ?

3 B. SESBOUE : Auforité du Magistére et vie de foi ecclésiale. Nouv. Revue
théol., avril 1971, p. 352.

3 Cf. le canon qui traite des cérémonies liturgiques. Denz. Schén., 1757.



42 GEORGES BAVAUD

Cependant pour préciser la portée des enseignements tridentins,
on a un critére que l'on aurait tort de négliger. En effet, souvent les
évéques se posent la question : telle réalité, tel enseignement est-il
oui ou non de droit divin ? T Si la réponse est affirmative, aux yeux
des Péres, la doctrine est irréformable.

Certes, le vocabulaire de Trente n’est pas aussi précis que celui
de Vatican I, mais la problématique nous semble, sur le fond, assez
proche de la noétre. Rien n’empéche de réinterpréter selon les régles
précisées ci-dessus les enseignements de Trente. Mais historiquement,
certaines études modernes relativisent trop les intentions des Péres 2.

LA REFORME FACE A L’INDEFECTIBILITE DE L’EGLISE

Les Réformateurs ont pris au sérieux les promesses d’assistance
du Peuple de Dieu par le Saint-Esprit. Mais dans une premiére réponse
faite au catholicisme, ils ont opéré une distinction qui n’est pas
biblique entre 1’Eglise visible et I'Eglise invisible.

C’est a elle que recourt Calvin dans son Epitre au Roi qui forme
la préface a I'Institution chrétienne : « Nous affirmons que I'Eglise
peut consister sans apparence visible... Combien de fois, depuis
I'avénement du Christ, a-t-elle été cachée sans forme ? » 3

Les Réformateurs affirment fortement 'assistance de 1’Eglise par
le Saint-Esprit. Ainsi Viret déclare étre d’accord sur un point avec les
catholiques : «Ils (les papistes) nous proposent une majeure qui est
vraie, c’est & savoir que Dieu a fait des promesses 4 son Eglise fort
excellentes... mais nous nions leur mineure qu’ils ajoutent quand ils
veulent faire accroire qu’ils sont cette Eglise 4 laquelle Dieu a fait
toutes ces promesses. » ¢ Et cette Eglise objet des promesses divines
c’est la communauté des prédestinés « connue aux yeux du seul Dieu»5s.
Viret dira a4 la Dispute de Lausanne : «L’Eglise qui doit juger et
éprouver les esprits par la parole de Dieu, ce n’est pas le pape, ses

* Dans son article, Le caractére sacerdotal selon le Concile de Trente, J. GALOT
a montré que les Péres distinguaient bien ce qui, a leurs yeux, était hérétique
de ce qui était simplement erroné. Nouv. Rev. théol, nov. 1971, p. 943-946.

2 Nous faisons allusion a I’étude de P. FRANSEN : L’auforité des conciles, dans
Problemes de lautorité. Unam sanctam 38, Paris, Le Cerf 1962, p. 93-100.
L’auteur ne parle pas de la formule «droit divin». Aussi son exposé est-il
unilatéral.

3 Edition Benoit, Paris 1957, t. I, p. 42.

4 Quatre sermons frangais sur Esaie 65, publiés par Henri Meylan. Lausanne
1961, p. 67.

5 Theése IV de la Dispute de Lausanne. Cf. notre ouvrage sur ce sujet.
Fribourg 1956, p. 52.



LES EGLISES FACE AU PROBLEME DE L’INFAILLIBILITE 43

cardinaux, évéques et prétres qui seuls se nomment gens d’Eglise,
mais tous les élus lesquels Dieu seul connait. » 1

Cette maniére de poser le probléme met en danger la continuité
visible du Peuple de Dieu. Aussi Calvin réagit-il d’'une maniére
beaucoup plus conforme a 1’Ecriture lorsqu’il se pose cette question :
« L’Eglise qui m’a baptisé avait-elle encore un caractére ecclésial ? »
La réponse est sévére ; I’Antéchrist a opéré des ravages ; cependant,
il n’a pas réussi a enlever le fondement du Peuple de Dieu, le Christ,
dont le visage pourtant a été obscurci.

« Toutefois comme il y avait encore pour lors quelques prérogatives
appartenant a I’Eglise, qui restaient aux Juifs, aussi, nous ne nions
pas que les Papistes aujourd’hui n’aient quelques traces qui leur sont
demeurées par la grice de Dieu, de la dissipation de 1'Eglise. »2 Et il
poursuit : « De 13, il appert que nous ne nions point que les Eglises
sur lesquelles il (I’Antéchrist) domine par sa tyrannie, ne demeurent
Eglises ; mais nous disons qu’il les a profanées par son impiété, qu'il
les a affligées par sa domination inhumaine, qu'’il les a empoisonnées
par de fausses et méchantes doctrines et quasi mises a mort, tellement
que Jésus-Christ y est & demi-enseveli. » 3

Remarquons-le, Calvin ne parle pas du Christ écarté de 1I’Eglise,
mais « & demi enseveli ». Donc implicitement, il reconnait une certaine
continuité du Peuple de Dieu puisque son fondement n’a pas été
détruit.

Cependant M. von Allmen remarquera : « Il faut reconnaitre que
la doctrine réformée de la continuité de 1’Eglise n’a pas précisé avec
suffisamment de netteté et de prudence quelle Eglise pouvait connaitre
le sort d’Israél sous Achab et Jézabel, et donc que I’Eglise qui pouvait
s’éteindre, ce n’était pas 1’Eglise catholique dans sa plénitude, mais
une localisation (méme européenne) de cette Eglise. Ce manque de
précision et de prudence est aussi en bonne partie responsable des
hésitations et des malaises que la tradition réformée ultérieure connaitra
a propos du probléme de la continuité de I'Eglise. » 4

LA POSITION DE M. VON ALLMEN

M. von Allmen évite soigneusement la distinction non biblique
entre Eglise visible et invisible. Il propose celle d’Eglise universelle
et d’Eglise locale. Nous nous trouvons sur un terrain siir, car le

1 Ouvrage cité, p. 60.

2 Institution chrétienne 1V, 2, 11. Edition Benoit, t. IV, p. 51.
3 Ibidem, 1V, 2. p. 52.

4 Prophétisme sacramentel. Neuchitel 1964, p. 136-137.



44 GEORGES BAVAUD

Nouveau Testament ne garantit pas ’assistance du Saint-Esprit aux
communautés dont parlent les premiers chapitres de 1’Apocalypse.
L’indéfectibilité est donc une grice regue seulement par 1’Eglise
universelle.

Or, poursuit M. von Allmen, le patriarcat d’Occident présidé par
I’Evéque de Rome ne s’identifie pas a 1’Eglise universelle. Dés lors,
on peut rejoindre les critiques des Réformateurs sans mettre en danger
le mystére de l'indéfectibilité de 1’Eglise.

Mais alors une question décisive se pose : Quelle Eglise locale a
gardé la fidélité a ses origines ? Si I'on rejette la solution de « I’Eglise
invisible », il faut bien que le Peuple de Dieu se manifeste quelque
part comme objet des promesses divines ! Discrétement, M. von Allmen
évoque 1'Orient. « Il ne faut pas oublier que si la Réforme du XVIe
siécle s’est faite au risque d’'un schisme, la division d’alors a atteint
une Eglise qui était déja divisée. La plus élémentaire honnéteté intel-
lectuelle exige qu’on le dise... C’est contre une Eglise contestée depuis
un demi-millénaire au moins par la chrétienté orientale, et en profon-
deur, pour les mémes raisons, que se sont élevées les protestations de
la Réforme. » 1

La solution de M. von Allmen serait intéressante sil’unique reproche
que les réformateurs avaient adressé au patriarcat d’Occident concer-
nait la primauté romaine. Or tel n’est pas le cas. L’'articulus stantis
et cadentis Ecclesiae a pour objet la justification par la foi et sur ce
point, les Péres grecs ont une position proche de celle de Cassien que
plus tard en Occident on appela « semi-pélagienne ». Historiquement,
la solution proposée n’est pas tenable.

Personnellement, nous chercherions une réponse d'un autre coté.
Au XVIe siécle, on n’a pas cherché le « bon sens » que pouvaient avoir
les formules, souvent antithétiques, employées de part et d’autre.
Alors tout naturellement, on s’accusait mutuellement d’étre une
« fausse » Eglise. Il manquait aux partenaires une conception biblique
de la vérité qui, nous l'avons vu, est moins intransigeante que celle
des Grecs car elle tolére plus facilement 1'influence de certains préjugés
sur la formulation. Cette remarque n’explique pas entiérement les
événements, car les divisions n’ont pas eu pour cause unique des
malentendus de vocabulaire. Mais le jugement de Calvin porté sur le
catholicisme aurait été moins polémique si son souci de pureté doctri-
nale avait été accompagné d’une vue plus complexe du mystére de
I'indéfectibilité compatible avec certaines erreurs.

Dans le débat entre Réforme et Catholicisme le probléme du
Magistére reste encore irrésolu. Je me demande si nous ne devrions
pas prolonger le dialogue que Leenhardt avait commencé avec le

¥ Une réforme dans I’ Eglise, ouvrage cité, p. 77.



LES EGLISES FACE AU PROBLEME DE L’INFAILLIBILITE 45

P. Daniélou. Ce dernier établit un parallélisme entre 1’assistance
divine dans 1’Ancienne et la Nouvelle Alliance : « La foi en Israél a
été perpétuellement menacée, mais précisément, et c’est 13 le miracle,
Dieu ne cesse d’envoyer des représentants, législateurs, prophétes ou
sages, pour en assurer la transmission intacte. Et c’est précisément
dans ce perpétuel rétablissement qu’apparait le fait que la continuité
de la foi en Israél résulte d'une assistance divine... »*. M. Leenhardt
réplique : « Nous devrions retourner au P. Daniélou son argument et
lui dire que Dieu, aprés avoir donné a Israél des hommes qui ont
maintenu la foi d’Israél intacte dans le peuple de Dieu, ce méme
Dieu, par l'effet de la méme assistance, a donné, au XVIe siécle, des
hommes qui ont maintenu la foi intacte dans le peuple de Dieu. » 2

Le rapprochement entre les deux Alliances est suggestif ; cepen-
dant, pour éviter de tomber dans la théorie d’une « Eglise invisible »,
il faut préciser quelle institution le Seigneur a choisie pour en
faire un signe et un instrument de son intervention lorsque des
controverses divisent les membres du Peuple de Dieu. Dans I’An-
cienne Alliance, les vrais croyants se groupent autour des prophétes
qui dénoncent éventuellement I'infidélité de l'institution royale ou
sacerdotale.

En est-il de méme dans la Nouvelle Alliance ? Le charisme de
Iinspiration ayant disparu a la fin de 1’age apostolique, il est impos-
sible de retrouver dans l’histoire du Nouveau Peuple de Dieu des
prophétes semblables a ceux de 1’Ancien Testament. Deés lors, ol
trouver un critére sir, visible, sinon dans la communion avec le
collége des successeurs des apdtres ? Méme si I'on conteste cette posi-
tion, on doit reconnaitre la valeur qu’elle veut défendre : 1'indéfecti-
bilité du Peuple de Dieu ne doit pas étre affirmée d’une maniére
seulement abstraite, elle doit recevoir du Seigneur un instrument de sa
réalisation a travers les siécles.

GEORGES BAvAUD.

* Dieu vivant, n° 24, p. 112, cité par FRANz-]. LEENHARDT ; Parole-Ecriture-
Sacrement. Neuchatel 1968, p. 65.

2 Ibidem, p. 66.



	Les Églises face au problème de l'infaillibilité

