
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1973)

Heft: 1

Artikel: Les prophètes et la politique

Autor: Amsler, Samuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381005

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381005
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES PROPHÈTES ET LA POLITIQUE

Le problème posé par les interventions des prophètes dans la
politique des rois d'Israël ne date pas d'aujourd'hui. Il a fait l'objet
d'études nombreuses et variées, dès le début de ce siècle, dans Tentre-
deux-guerres et encore ces dernières années '.

Cependant, ce problème prend aujourd'hui une actuahté particulière

qui en impose à nouveau l'examen. Ainsi les récentes décisions
du Conseil œcuménique des Eglises d'engager une action d'information
et de soutien financier dans la lutte contre le racisme ont accéléré,
dans toutes les Eglises du monde, la prise de conscience d'une responsabilité

de l'Eglise chrétienne dans les questions politiques, mais
elles ont aussi déclenché une discussion véhémente sur la légimité
de ce genre d'actions.

Or, pour fonder le principe de telles interventions — en dehors
même de leur contenu et des moyens d'action choisis, qu'il ne peut
être question d'aborder ici —¦, on s'appuie volontiers sur des textes
bibliques. On allègue en particuher les textes de l'Ancien Testament
qui attestent les interventions répétées des prophètes dans la
pohtique menée par les rois d'Israël.

On rappelle la mission de sentinelle à laquelle s'entendait appeler
le prophète Ezéchiel :

N.B. Conférence prononcée à l'aula de l'Université de Lausanne, le 15
novembre 1972, dans le cadre des Conférences académiques.

1 Les études les plus importantes sont celles de Fr. Kuechler : Die Stellung
des Propheten Jesaja zur Politik seiner Zeit. Tübingen, 1906 ; K. Elliger :

Prophet und Politik. ZAW 53 (1935), p. 3-22; H. J. Kraus: Prophétie und
Politik. Munich, 1952 (Theol. Existenz heute N.F. 36) ; C. Keller : Das
quietische Element in der Botschaft des Jesaja. Th.Z. 11 (1935), p. 81-97;
H. Donner : Israel unter den Völkern. Die Stellung der klassischen Propheten
des 8. Jahrhunderts v. Chr. zur Aussenpolitik der Könige von Israel und Juda.
Leiden, 1964 (VT Suppl. XI) ; R. Martin-Achard : Esaïe et Jérémie aux
prises avec les problèmes politiques. RHPR 47 (1967), p. 208-224 ; H. Cazelles :

Bible et politique. R. Se. Rei. (1971), p. 497-530.



LES PROPHETES ET LA POLITIQUE 15

« Fils d'homme, je t'ai établi pour servir de sentinelle à la maison
d'Israël. Tu écouteras la parole de ma bouche et tu les avertiras
de ma part. Quand je dirai au méchant : Tu mourras 1—¦ si tu ne
l'avertis pas, si tu ne lui parles pas pour l'exhorter à se détourner
de sa mauvaise voie afin de sauver sa vie, ce méchant-là mourra
dans son iniquité, mais je te demanderai compte de sa vie. Si, au
contraire, tu avertis le méchant et qu'il ne se détourne pas de sa
méchanceté ni de sa mauvaise voie, il mourra dans son iniquité ;

mais toi tu auras sauvé ta vie. » (Ez. 3 : 17-19.)

Le prophète, sentinelle de son peuple, ne serait-il pas le modèle
de l'Eglise dans le monde Sa mission et sa responsabilité, celles des
chrétiens à l'égard de la communauté civile dont ils font partie, y
compris au plan pohtique

Ce parallèle, si évocateur et stimulant soit-il pour les chrétiens,
mérite d'être examiné de plus près, car il se pourrait que les lignes
tirées d'une situation à l'autre soient... un peu courbes ; et que cet
apparent « parallèle » ressemble plutôt à quelque écheveau de laine
à démêler

A-t-on d'abord remarqué que le peuple de l'Ancien Testament,
auquel les prophètes sont envoyés, a le périlleux privilège d'être à la
fois une Eglise et un Etat, c'est-à-dire un peuple dont les structures
sont à la fois politiques et religieuses On ne saurait donc l'identifier
sans autre à une société moderne sécularisée au sein de laquelle vivent
diverses communautés religieuses.

Autre difficulté : la mission de sentinelle que reçoit un Ezéchiel
porte sur la question centrale de la vie ou de la mort du « méchant »,

c'est-à-dire sur l'option fondamentale de sa vie pour ou contre Dieu,
et non d'abord sur ses options particulières dans le domaine social
ou politique, dont la relation avec cette option centrale mérite au
moins d'être tirée au clair.

A ces premières difficultés, qui tiennent d'une part au sens exact
des textes et d'autre part aux réalités modernes auxquelles on veut
les appliquer, s'ajoute une difficulté proprement théologique et qui
est décisive : la venue de Jésus-Christ, sa mort et sa résurrection
« accompht » l'ancienne alliance. C'est dire qu'elle met fin à une
certaine partie de l'économie de la révélation et inaugure la nouveUe
alliance sous laquelle vit l'Eglise. Or cette alliance est « nouvelle »

en ce double sens qu'elle dépasse et confirme tout à la fois les institutions

de l'ancienne. Impossible donc de passer de l'Israël de l'ancienne
alliance à l'Eglise de la nouvelle alliance sans passer par ce carrefour
central où convergent les avenues de l'Ancien Testament et d'où
repartent les avenues nouvelles où l'Eglise doit marcher. Il ne saurait
y avoir de raccourci, comme si les chrétiens pouvaient tout à coup,



l6 SAMUEL AMSLER

dans un domaine particulier, faire l'économie de leur appartenance à

Jésus-Christ et se replacer sous l'ancienne alliance. L'Ancien Testament

ne peut nous aider dans notre propre recherche que dans la
mesure où il fait apparaître certaines dimensions cachées de l'événement

du Christ, fondement de l'Eglise et objet de notre témoignage
dans le monde.

D'ailleurs, — il faut en dire autant du Nouveau Testament lui-
même — l'Ancien Testament n'est pas un code dont on pourrait
extraire quelques règles intemporelles d'éthique sociale. Ce n'est pas
davantage un livre d'exemples qu'il suffirait d'imiter. C'est le document

de la vie d'un peuple en lutte avec son Seigneur et à travers
l'histoire duquel — c'est ce dont témoigne toute la Bible —¦ le Dieu
vivant fait connaître son amour et son exigence. C'est donc l'histoire
de ce peuple qui est importante. C'est dans cette histoire très
particulière que nous sommes invités par l'Ancien Testament à découvrir
à notre tour les signes du jugement et de la grâce d'un Dieu qui est

aujourd'hui le nôtre ; d'un Dieu qui est encore aujourd'hui à l'œuvre
pour étabhr dans le monde qui est le nôtre son règne de justice et de

paix. Aussi la venue de ce règne, qui a été signalée d'une manière
décisive dans l'histoire d'Israël et dans l'événement de Jésus-Christ,
veut-elle continuer à se signaler. Le règne du Dieu vivant ne cesse
d'être à la recherche d'événements significatifs, d'institutions
parlantes, d'actions signifiantes, de décisions susceptibles de signaler sa

venue non pas dans le ciel mais à ras-terre de la vie des hommes et
des peuples.

Tel a été le rôle des prophètes, et telle pourrait bien être ce qu'on
appeUe la fonction prophétique de l'Eglise.

I. Le prophète et le roi

Commençons par une constatation toute simple : les prophètes
surgissent en Israël à l'époque de David, au tournant du Ier millénaire

avant Jésus-Christ, et ils accompagnent le peuple jusqu'à son
retour de l'exil, vers les années 500.

Certes, Moïse déjà est appelé prophète dans certains textes, mais
son rôle de conducteur du peuple et de médiateur de l'alliance fait
de lui une figure polyvalente qui déborde largement celle d'un
prophète. Il y a Débora, la prophétesse du hvre des Juges, dont on
ne peut pas dire grand-chose sinon qu'elle apparaît dans le cadre
officiel de la « guerre sacrale ». C'est avec Nathan et Gad, les
prophètes de David, puis avec Elie dans le royaume du Nord que
commence véritablement le mouvement prophétique classique. Après
le retour de l'exil, certains prophètes anonymes dont les oracles ont
été greffés par la tradition sur les recueils des grands prophètes



LES PROPHETES ET LA POLITIQUE I7

prolongent cette activité au-delà du VIe siècle. Mais on sent que le
mouvement s'essouffle, qu'il réactuahse et imite les oracles des

prophètes classiques plus qu'il n'innove. Il faut attendre le IIe siècle

pour voir surgir un nouveau mouvement théologique de type prophétique,

d'ailleurs très intéressé aux événements politiques, mais assez

particulier pour qu'on lui donne un nom spécial : l'apocalyptique *.

Faisons ici une première constatation intéressante pour notre
sujet : les cinq siècles où s'épanouit le mouvement prophétique sont
justement ceux où le peuple d'Israël vit une existence politique
indépendante, celle d'un petit Etat engagé dans le concert des grandes
puissances du proche orient. Avant le règne de David, les tribus
d'Israël instaUées en Canaan constituaient une sorte de fédération
que liaient certaines traditions communes et surtout le culte du même
Dieu, révélé à leurs pères au désert, mais sans identité politique
précise. Après le retour de l'exil, ce qui reste du peuple juif formera
une communauté religieuse dont le noyau central réside à Jérusalem
mais qui est répandue dans tout le proche orient et bientôt dans tout
le bassin méditerranéen, par delà les structures politiques existantes.
Si l'on excepte la brève période de la royauté hasmonéenne, au IIe
siècle avant Jésus-Christ, il n'y a que cette période, de David à l'exil,
où le peuple de l'Ancien Testament émerge au niveau de la diplomatie,
des alliances entre Etats, des conflits militaires, où il se constitue en
un puis en deux Etats souverains, avec leur roi, leur gouvernement,
leur fisc, leur armée... bref : dans une existence proprement politique.

Il est vrai, la prise de Jérusalem en 587 et la déportation à

Babylone de toute 1'«intelligentsia» de l'Etat mettait fin au royaume
de Juda, alors que nous continuons d'entendre la voix des prophètes
pendant l'exil. Et pas des moindres prophètes, puisqu'il s'agit
d'Ezéchiel, lui-même déporté en 598, et du Second Esaïe, ce prophète
anonyme qui se lève parmi les exilés et qui est peut-être le plus grand
des théologiens de l'Ancien Testament. Mais, vaincus et déportés
loin de leur terre, les ressortissants du petit royaume de Juda ne
perdent pas pour autant la conscience de leur appartenance à un
Etat, ainsi que l'attestent les prophéties de restauration nationale
et les tentatives très nettes de reconstitution de l'Etat, au moment
du retour. Malgré les apparences, l'exil est donc à inclure, au moins
jusqu'en 518, date de l'intervention des prophètes Aggée et Zacharie,
dans la période où Israël s'affronte aux problèmes de l'existence
pohtique, dans le succès ou dans l'échec.

1 Sur l'histoire du mouvement prophétique, des origines jusqu'à
l'apocalyptique, on consultera G. von Rad : Théologie de l'Ancien Testament, vol. II :
Théologie des traditions prophétiques d'Israël. Trad. fr. de la 4e éd., Genève,
1967 ; G. Fohrer : Geschichte der israelitischen Religion. Berlin, 1969, en particulier

les p. 222-296 et 342-363 ; K. H. Bernhardt : Prophétie und Geschichte
in : Congress Volume Uppsala, 1971, Leiden, 1972 (VT Suppl. XXII), p. 20-46.



l8 SAMUEL AMSLER

Dans cette coïncidence chronologique entre l'Etat politique et le

prophétisme, on pourrait ne voir que l'effet d'un hasard ou celui
d'une disposition mystérieuse de Dieu, si le prophétisme était un
phénomène propre à Israël. Or les documents archéologiques du
proche orient ancien, notamment les archives royales de la ville de

Mari, sur le moyen Euphrate, attestent l'existence de prophètes dans
cet Etat mésopotamien du début du IIe millénaire, soit près de mille
ans avant l'éclosion du prophétisme israélite '. Certes, le prophétisme
de Mari n'a ni l'envergure théologique ni le souffle poétique du
prophétisme d'Israël. On ne peut cependant s'empêcher d'être frappé
par le fait qu'à Mari, le prophète intervient aussi dans la vie politique.
Il met en garde le roi contre telle négligence rituelle à l'égard des

dieux, ou contre son entêtement à ne pas tenir compte de leurs
avertissements ; il s'oppose au projet de construction d'une porte
fortifiée ou annonce au roi l'échec d'une entreprise militaire ; il
apporte son appui à la politique du roi et lui promet, sous certaines
conditions, le succès et lui annonce la défaite de ses ennemis. Or, à

Mari comme dans l'Ancien Testament, le prophète n'est pas un
fonctionnaire que le roi consulterait comme on consulte un devin ou
un conseiller officiel. Non, le « mahû » — c'est le nom que les textes
de Mari donnent à ce genre de prophètes, parmi lesquels on mentionne
aussi une ou deux femmes — intervient généralement sans qu'on
lui ait demandé son avis ; il déclare avoir reçu, parfois au cours d'un
songe, une inspiration subite qui l'oblige à parler et à délivrer tel
message, libre au roi d'en tenir compte s'il veut réussir dans ses

entreprises. Quelques documents égyptiens, plus rares, comme la
prophétie de Nefer-rehu ou les admonitions d'Ipouwer, attestent aussi

un genre de prophétisme à la cour du Pharaon 2.

Dans l'Ancien Testament lui-même, l'intervention inopinée d'un
prophète Nathan apportant le veto de Dieu au projet de David de
construire un temple dans la nouvelle capitale royale, ou encore
l'intervention d'un Ehe à la cour du roi Achab à l'occasion de l'affaire
Naboth, sont des actes qui s'inscrivent dans le prolongement direct
du rôle tenu par les prophètes à Mari.

Ce n'est pas tout : les exégètes continuent de s'interroger sur la
présence, dans les recueils des « grands » prophètes tel qu'Esaïe,
Jérémie ou Ezéchiel, d'une série d'oracles contre les nations voisines.
Ne serait-ce pas la trace, jusque chez ces grands prophètes, d'une

1 Sur le prophétisme à Mari, on consultera les études récentes de Fr. Eller-
meier : Prophétie in Mari und Israel, Herzberg, 1968 et J. G. Heintz : Les
tablettes à caractère « prophétique » des Archives Royales de Mari et l'Ancien
Testament. Thèse de l'Université de Strasbourg, 1971.

2 Textes dans Anet, Princeton 2e éd., 1955, p. 441-446. Etude par G.
Lanczkowski : Aegyptischer Prophetismus im Lichte des alttestamentlichen. ZAW
(1958), p. 31-38.



LES PROPHETES ET LA POLITIQUE ig

ancienne fonction politique du prophète, chargé de prononcer contre
les ennemis de l'Etat la parole condamnatrice de Dieu, puissance
plus efficace que la meilleure des armées x

A considérer la documentation biblique et extra-biblique, on fait
donc cette découverte un peu surprenante que l'intervention des

prophètes dans la vie pohtique n'est pas une audace particulière des

prophètes d'Israël. Le fait de dialoguer avec le roi, de se mêler des

questions de politique, même de pohtique extérieure, est probablement

ce qu'il y a de moins original dans leur ministère. Le prophète
est un homme que son inspiration amène à intervenir dans tous les
secteurs de la vie pubhque et même privée de ses contemporains,
dans les questions sociales et politiques aussi bien que dans les

questions religieuses. Devant son message, point de domaine réservé :

il crie sur les toits ce qu'on se dit tout bas ; il dénonce pubhquement
ce qui se passe sous le manteau. Car rien n'échappe aux yeux ni aux
exigences du Dieu qui l'envoie.

Parce que les prophètes de l'Ancien Testament parlent au nom
du Dieu d'Israël, c'est-à-dire au nom du Dieu vivant qui devait se
révéler pleinement en Jésus-Christ, leurs interventions prennent une
portée spéciale qu'il va falloir dégager des textes. Mais avant d'y
venir, retenons bien ceci : l'inspiration spécifique des grands prophètes
n'a nuUement eu pour conséquence de les éloigner de ce domaine
particulièrement brûlant de la vie de leur peuple, ni de limiter le
champ de leurs interventions à certaines questions d'ordre spirituel
ou religieux.

Dira-t-on que c'est, chez eux, un manque de lucidité théologique,
une sorte de tare héritée d'un stade encore primitif de la religion
Le prétendre, contre le témoignage formel des textes, me semblerait
aussi malhonnête que de privilégier leurs interventions pohtiques
pour faire d'eux des politiciens activistes. Ce qui, plutôt, nous donne
à réfléchir, c'est l'étonnante liberté de la parole dont ils sont les

porteurs, et que rien ne saurait limiter.

IL Le prophète et l'autorité
On ne peut en rester à cette première constatation. Au-delà du

simple état de fait, c'est, bien sûr, le sens de l'intervention du prophète
dans la vie pubhque et notamment auprès du roi qu'U importe de
préciser.

1 Cf. J. G. Heintz : Oracles prophétiques et « guerre sainte* selon les
archives royales de Mari et l'Ancien Testament, in Congress Volume Rome
1968, Leiden, 1969 (VT Suppl. XVII), p. 112-138, qui renouvelle, par la comparaison

avec les documents de Mari, l'étude de la relation du prophète et de la
guerre sainte.



20 SAMUEL AMSLER

A ce niveau, des distinctions, même très schématiques, s'imposent
d'emblée entre Israël et ses grands voisins. Ce n'est pas qu'en Egypte
ou à Mari, le prophète n'intervienne, comme en Israël, au nom de la
divinité. Mais la relation entre le dieu qui envoie le prophète et le
destinataire du message dont il le charge est conçue, ici et là, de
manière fort différente.

En Egypte, le Pharaon est soumis aux dieux, mais de manière
congénitale et quasi magique. Toute tension est exclue entre les
dieux et lui, de sorte que le prophète — mais il est rare — ne peut
que confirmer le roi, quel qu'il soit, dans son rôle de dispensateur de
vie et de bonheur. Le pays peut avoir été en mauvaise posture, la
situation politique peut avoir été grave ; le nouveau roi va rétabhr
la paix et le bien-être. L'Etat comme tel est théologiquement
intouchable : les dieux sont toujours avec le Pharaon.

En Mésopotamie, l'Etat est fondé dans l'élection de la capitale et
de la dynastie par la divinité. De cette relation dépend le bien-être
du peuple et même de la nature. Mais cette relation se trouve exposée,
de par la faute des hommes, à divers accidents de parcours. Et
ceux-ci sont d'autant plus fréquents que les dieux mésopotamiens
manifestent une grande susceptibilité à l'égard de leurs adorateurs.
Aussi le prophète intervient-il sur des points précis de la pohtique
royale pour rappeler le roi à ses devoirs envers son protecteur divin
ou pour l'exhorter à la confiance, faute de quoi il pourrait se voir
retirer le gouvernement de l'Etat.

En Israël, on se souvient que la royauté est une institution
tardive, longtemps tenue pour incompatible avec la foi au Dieu des

pères. L'histoire nationale n'est pas fondée sur l'élection d'une
dynastie royale, comme à Babylone ou à Mari, mais sur l'élection
d'une famiUe, la famille d'Abraham qui devient Israël, c'est-à-dire
sur l'élection du peuple tout entier, dont Dieu est personnellement
le roi. La constitution d'un Etat gouverné par un roi humain, à la
manière des autres Etats, ne s'est imposée en Israël que comme une
mesure d'urgence pour répondre au péril philistin. D'importants
courants théologiques de l'Ancien Testament, le Deutéronome par
exemple, dont l'origine est au Nord, resteront toujours aUergiques
à cette innovation. Et le prophète Osée, qui appartient à un miheu
nordiste proche de celui du Deutéronome, ne manque pas de présenter
la royauté de l'Israël du Nord sous le jour le plus sombre :

« Je t'ai donné un roi dans ma colère ;

dans mon indignation je vais te le reprendre » (13 :11.)

Il est vrai, la prodigieuse réussite pohtique de David, qui avait
constitué en quarante ans à peine un véritable empire, fut si rapide



LES PROPHÈTES ET LA POLITIQUE 21

et si brûlante que d'autres théologiens, notamment dans le Sud du

pays, y virent une nouvelle merveille du Dieu de l'exode : n'était-ce
pas, disait-on, le Seigneur lui-même qui avait oint ce petit berger de
Bethlehem pour en faire le berger de son peuple (i Sam. 16) Le
Seigneur n'avait-il pas été avec lui dans tout ce qu'il entreprenait
(i Sam. 18 :14) Sur cette lancée, certains poètes proches de la
cour allaient même entonner en l'honneur du roi de Jérusalem des

psaumes célébrant en lui « le fils de Dieu », le garant de la justice et
de la paix, un peu à la mode de la théologie égyptienne. L'une des

pièces maîtresses du témoignage du hvre des Rois réside dans la
promesse, transmise jadis à David par le prophète Nathan, et dont
on reconnaissait l'accomphssement dans la pérennité de la dynastie
sur le trône de Sion :

« Ainsi parle le Seigneur, le Tout-puissant :

Je t'ai pris au milieu des pâturages où tu gardais les brebis,
pour faire de toi le conducteur de mon peuple Israël.
J'ai été avec toi dans toutes tes entreprises.
J'ai exterminé devant toi tous tes ennemis ;

je t'ai fait un nom aussi grand que les plus grands noms de la
terre...

Quand tes jours seront achevés et que tu reposeras auprès de tes
pères,

j'établirai à ta place ta postérité après toi,
celle qui doit naître de toi,
et j'affermirai son règne...
Ainsi tu vois ta maison et ton règne assurés à jamais devant toi ;

ton trône est affermi pour toujours. » (2 Sam. 7 : 8, 9, 12, 16.)

Ainsi l'Ancien Testament témoigne-t-u déjà de divergences théologiques

profondes à l'égard de l'institution politique
Dans l'atmosphère d'enthousiasme qui régnait à Jérusalem à

l'égard de l'Etat davidique, on est cependant frappé de la liberté
avec laquelle des textes contemporains évoquent les faiblesses de

David, puis celles de Salomon, et surtout celles de tous leurs successeurs,

aussi bien dans l'Etat du Nord que dans celui du Sud. Une
sorte de critique s'exerce à l'égard de l'institution royale, qui doit
justement l'empêcher de glisser dans l'ornière de l'absolutisme
pohtique à la mode égyptienne. Les premiers narrateurs du règne de
David sont d'une étrange sobriété sur le rôle que Dieu joue dans les
événements, comme s'ils voulaient désacraliser à l'extrême les faits
et gestes du roi.

C'est dans cette hgne critique et désacralisante que vont intervenir

les prophètes. Ils vont mettre à jour la fascination séductrice



22 SAMUEL AMSLER

que le pouvoir pohtique exerce sur les hommes qui sont au gouvernement

et qui les entraîne à s'arroger une autorité qui n'appartient
qu'à Dieu.

Ecoutez, déjà, le prophète Nathan, celui qui pourtant a posé le
fondement théologique de la dynastie. Il intervient à propos d'une
affaire de mœurs — l'affaire de Bath-Shéba — mais son intervention
va beaucoup plus loin que le simple rappel d'un principe de morale :

« Ainsi parle le Seigneur, le Dieu d'Israël :

c'est moi qui t'ai oint roi d'Israël,
moi qui t'ai délivré de la main de Saul,
je t'ai donné la maison de ton maître ;

j'ai mis dans tes bras les femmes de ton maître ;

je t'ai donné la maison d'Israël et de Juda,
et si ce n'est pas assez, j'ajouterai pour toi n'importe quoi
Pourquoi donc as-tu méprisé le Seigneur... » (2 Sam. 12 : 7-ga.)

« Mépriser le Seigneur » c'est-à-dire agir comme si le pouvoir
appartenait au roi, comme si Dieu n'était pas le maître de l'Etat, le
maître du roi, le maître des peuples ; mener sa politique de manière
autonome, que ce soit sur le plan économique, social ou militaire, et
même sur le plan religieux en exploitant les cérémonies du culte pour
la gloire de la capitale et de la dynastie, voua le « péché » originel de
l'Etat que dénonce le prophète.

Ecoutez encore Jérémie s'en prendre à la politique de prestige du
roi Jéhojaqim :

« Malheur à celui qui bâtit son palais sans observer les règles de
la justice,

et sa maison en oubliant les lois de l'équité ;

qui fait travailler son prochain sans le payer,
sans lui donner son salaire ;

qui dit : je bâtirai pour mon usage une vaste demeure
avec des salles spacieuses...
Crois-tu qu'il suffise, pour être roi, de construire les plus beaux

palais de cèdres
Ton père aussi (— il s'agit du fidèle Josias —) mangeait et buvait ;

mais il pratiquait la justice et l'équité,
et c'est ainsi qu'il prospéra.
Il faisait droit à l'opprimé et au pauvre,
et c'est ainsi qu'il fut heureux.
Voilà ce que j'appelle me connaître, dit le Seigneur.
Mais tu n'as des yeux et un cœur que pour satisfaire ta cupidité,
pour répandre le sang des innocents,
et pour exercer l'oppression et la violence » (22 :13-17.)



LES PROPHETES ET LA POLITIQUE 23

Encore une fois, il ne s'agit pas d'abord de principes de morale,
de justice sociale, d'honnêteté dans les affaires de l'Etat. Il s'agit de
rappeler au roi l'origine du pouvoir qu'il détient. Il s'agit de dénoncer
l'abus qui consiste à détourner ce pouvoir des finalités pour lesqueUes
Dieu Ta institué.

Peut-être entrevoyons-nous ici l'une des raisons de la mystérieuse
coïncidence chronologique entre prophétisme et royauté dont nous
parlions tout à l'heure. Le pouvoir, et en particulier le pouvoir
pohtique, a toujours tendance à s'ériger en pouvoir absolu et sacré, à
devenir un pouvoir pharaonique et intouchable. L'envoi des
prophètes tout au cours des cinq siècles de l'existence pohtique d'Israël
pourrait être l'effet de la lucidité du Dieu vivant qui veut établir
son propre règne sur les hommes, et non celui des tyrans. Le rôle de
sentineUe des prophètes consiste à dénoncer la sacralisation toujours
renaissante de l'Etat et à signifier au roi sa situation de représentant,
de « heutenant », de témoin et d'instrument de la royauté de Dieu
lui-même sur son peuple et sur le monde.

La mise en question du pouvoir absolu de l'Etat par les prophètes
n'est-elle pas celle qui culmine dans le dialogue de Jésus avec Pilate

« Ne sais-tu pas, dit le gouverneur romain à Jésus, que j'ai
le pouvoir de te déhvrer et le pouvoir de te crucifier »

A quoi Jésus répond : « Tu n'aurais aucun pouvoir sur moi,
s'U ne t'avait été donné d'en haut... » (Jean 19 : 11.)

Parole de prophète, du Prophète par excellence. Parole qui
manifeste l'intention profonde de toutes les interventions des
prophètes à l'égard des rois d'Israël : fonder toujours à nouveau le

pouvoir politique dans la domination exercée par Dieu sur le monde,
et pour cela profaner toute divinisation du pouvoir.

On le voit, sous la similitude du phénomène prophétique dans le
monde ambiant, se cache en Israël, au niveau du sens, une sorte
d'approfondissement qui donne au dialogue du prophète et du roi
une profondeur, une radicalité sans pareiUe. Celle-ci ne tient pas,
répétons-le, à une audace particulière des prophètes d'Israël à
s'aventurer hors du domaine dit « spirituel » ; cette audace existe
aussi aiUeurs. Cette radicalité tient bien plutôt à l'originalité du Dieu
au nom de qui les prophètes interviennent dans tous les secteurs de la
vie du peuple, y compris dans sa vie politique. C'est donc au visage
et à la volonté du Dieu qui parle par les prophètes qu'il faut
en venir.

Du moins pouvons-nous conclure ce second point en remarquant
que le dialogue entre les prophètes et les rois d'Israël ne porte pas
sur une délimitation des secteurs propres à l'Eglise ou à l'Etat, mais,



24 SAMUEL AMSLER

comme le souhgne parfaitement le dialogue de Jésus avec Pilate, ü
porte sur l'origine divine du pouvoir et sur la relation de ce pouvoir
avec le règne de Dieu lui-même sur le monde.

III. Le prophète, témoin du règne de dieu

Pour entrevoir le fond du problème, il faut porter attention aux
motivations que les prophètes donnent à leurs interventions dans le
domaine politique. C'est en effet par ces motivations que les prophètes
confèrent à leurs interventions une portée qui dépasse celle de l'action
politique : la portée d'une parole révélatrice d'un Dieu qui est à
l'œuvre pour établir son règne de justice et de bonheur. C'est ici,
disons-le d'emblée, que les prophètes de l'Ancien Testament mettent
l'Eglise et les chrétiens au défi de tirer au clair les motifs de leurs
prises de position politiques et d'en rendre compte explicitement,
faute de quoi celles-ci perdent leur spécificité prophétique.

Trois textes, parmi beaucoup d'autres, suffiront à mettre ce trait
en évidence, et feront en même temps apparaître l'étrange discontinuité

du message des prophètes en matière politique.
Le premier exemple, nous le recevons du prophète Amos. Les

deux premiers chapitres du hvre qui porte son nom contiennent un
discours que le prophète prononce probablement lors d'une cérémonie
officielle, à Samarie, capitale du royaume d'Israël du Nord, ou peut-
être à Béthel, le principal sanctuaire du pays, à une époque de haute
conjoncture économique, politique et même militaire. Nous sommes
vers 750 avant Jésus-Christ. Jéroboam II règne sur un peuple heureux,
libéré des perpétuelles attaques de la Syrie voisine, enrichi par le

commerce, fier d'avoir atteint un niveau de vie pour le moins
comparable à celui des Etats urbains environnants : Damas de Syrie,
Tyr de Phénicie, Gaza de Philistie, Rabba des Ammonites. Amos
commence son discours sur un ton qui ne manque pas de satisfaire
la fierté nationale de ses auditeurs :

« Ainsi parle le Seigneur :

A cause des trois et à cause des quatre rébellions de Damas,
je ne révoquerai pas mon arrêt :

parce qu'ils ont haché Galaad sous des herses de fer,
je mettrai le feu à la maison d'Hazaël (c'est le roi de Damas)...
et le peuple de Syrie sera déporté à Qir (c'est son heu d'origine) ».

Après la Syrie vient le tour de la Philistie :

« A cause des trois et à cause des quatre rébelhons de Gaza,
je ne révoquerai pas mon arrêt :

parce qu'ils ont déporté en masse des déportés



LES PROPHETES ET LA POLITIQUE 25

pour les livrer à Edom,
je mettrai le feu aux murs de Gaza...
et le reste des Philistins périra. »

Après la Philistie, la Phénicie :

« A cause des trois et à cause des quatre rébelhons de Tyr,
je ne révoquerai pas mon arrêt :

parce qu'ils ont hvré des déportés en masse à Edom
sans avoir gardé la mémoire de l'alliance fraternelle,
je mettrai le feu aux murs de Tyr
et il dévorera ses palais. »

Après la Phénicie, les Edomites ;

Après les Edomites, les Ammonites ;

Après les Ammonites, les Moabites...

Tous les peuples voisins y passent! Décidément, malheur à nos
voisins, à ces Etats païens dont la réussite politique repose sur la
violence, la spohation de provinces, la réduction de populations à

l'état de marchandise, la rupture des engagements diplomatiques...
Mais à l'instant où les auditeurs israéhtes ricanent déjà à la perspective

du châtiment des autres, le prophète se retourne contre son

propre peuple et lance une dernière strophe :

« Ainsi parle le Seigneur :

A cause des trois et à cause des quatre rébellions d'Israël,
je ne révoquerai pas mon arrêt :

parce qu'ils ont vendu le juste pour de l'argent
et le pauvre pour une paire de sandales ;

parce qu'ils sont avides de voir la poussière du sol sur la tête des

indigents
et qu'ils détournent les ressources des humbles...
Eh bien, me voici pour vous écraser sur place
comme écrase un char qui est tout plein de paille... »

La dénonciation vise la politique de classe menée par les notables,
les violences d'une société où la sohdarité a disparu entre riches et

pauvres, et cela sous le couvert d'une légalité dont les tribunaux se

portent garants :

« Us changent le droit en poison,
et traînent à terre la justice » déclare ailleurs Amos (5:7).

La motivation est claire : un même jugement est prononcé sur
Israël et sur ses voisins car, ici comme là, le pouvoir est exploité au
profit de l'intérêt des puissants et non mis au service d'une solidari-



26 SAMUEL AMSLER

sation avec les pauvres. La « justice », dont parle le prophète, et avec
lui tout l'Ancien Testament, n'est pas égalitaire et aveugle, mais
personnelle, active, orientée vers un équilibre social où chacun, petit
et grand, riche et pauvre, trouve une place juste. Or cette justice,
libératrice et sohdarisante, s'enracine dans les actes historiques de
Dieu en faveur de son peuple, spécialement dans l'événement de
l'exode où Dieu a hbéré son peuple de la tyrannie égyptienne :

« C'est moi, poursuit Amos de la part de Dieu,
c'est moi qui avais détruit au-devant d'eux TAmorite
dont la majesté égale la majesté du cèdre,
et la puissance, celle du chêne ;

C'est moi qui vous avais fait monter du pays d'Egypte,
et vous avais conduits quarante ans au désert

pour prendre possession du pays de l'Amorite... » (v. 9, 10.)

Ces événements sont constitutifs de la communauté que forme
Israël. Ils révèlent non pas seulement la fidélité de Dieu envers son
peuple mais sa domination sur le monde des nations.

On s'étonne peut-être qu'Amos reproche leur ignorance de la
justice à des peuples qui n'ont pas reçu la révélation accordée à
Israël. Ce n'est pas, comme on l'a parfois prétendu, parce qu'il postulerait

une sorte de révélation naturelle commune à tous les hommes,
ce qui ferait d'Amos un héraut de la justice parmi tant d'autres
Non, cette dénonciation universelle, Amos la prononce aux oreiUes
d'Israël, car c'est Israël qui sait quelle justice Dieu lui a manifestée
et queUe justice le règne de Dieu veut étabhr sur les peuples. La
justice dont il parle n'est pas une évidence morale. Elle n'apparaît
qu'à la lumière des actes de justice de Dieu. C'est justement pourquoi
il importe teUement que cette justice soit pratiquée en Israël d'abord,
en témoignage de celle que Dieu veut établir dans la vie des peuples.

Déjà Amos a été victime d'un malentendu : le chef du clergé de
Béthel le dénonce à la police royale comme perturbateur politique.
Ce malentendu, déjà, porte sur les motivations de son message, et
Amos ne manque pas de les expliciter en rappelant quel est le Dieu
qui l'envoie. Son intervention a pour but de signaler que le règne de
Dieu qui s'est manifesté de manière unique en Israël concerne aussi
les autres peuples. C'est une justice en devenir universel. Ce qui se

passe en Israël est la norme de la société nouvelle à laqueUe Dieu
destine tous les peuples de la terre. Et malheur à Israël s'U s'ahgne
sur la violence du monde alors qu'il devrait être le ferment de la
justice pour tous les hommes

L'intervention d'Amos nous rejoint à travers le Sermon sur la
montagne. On le sait, et U faut le répéter, la prédication de Jésus
n'est pas un programme politique ou social apphcable à la vie civüe.



LES PROPHÈTES ET LA POLITIQUE 27

Elle est l'exigence du Royaume qui vient, un style de vie nouveau
pour ceux qui confessent que le règne de Dieu a commencé. Mais
cette exigence du Christ pour ses disciples a une portée universeUe

que l'intervention du prophète Amos met bien en évidence : cette
« justice » nouvelle est le secret de la vraie humanité à laquelle tous
les hommes ont part et qui doit pénétrer, dès maintenant, jusque
dans leur vie sociale et politique.

Notre deuxième exemple nous vient d'Esaïe. De tous les prophètes,
c'est certainement celui qui s'est engagé le plus avant dans les

questions pohtiques, au point que son ministère est ponctué par les
crises politiques qui ont agité son époque. Entre ces périodes de crise,
le prophète semble s'être tenu dans le silence. C'est un ministère
« par à-coups », lié à quelques occasions précises, ce qui ne dispense
pas son message d'une cohérence théologique impressionnante.
Ecoutons-le dans sa dernière période d'activité, alors que la grande
puissance de l'Est, l'Assyrie, a déjà balayé le royaume d'Israël du
Nord et que le petit royaume de Juda est à la merci des armées de
Sénachérib. Nous sommes dans les dernières années du VIIIe siècle.
A Jérusalem règne Ezéchias. Celui-ci a rompu avec la politique
timorée de son père Achaz : il a fait ôter du temple de Jérusalem les
emblèmes assyriens que son père y avait installés. C'est le signe
d'une politique d'indépendance. Mais deux partis s'affrontent sur le
développement à donner à cette orientation nouvelle. L'un propose
de ménager l'Assyrie, l'autre de rompre définitivement avec la
puissance de l'Est en s'appuyant, par un jeu de bascule, sur la puissance
de l'Ouest, l'Egypte, dont l'arsenal est riche en cavalerie. Que dit
Esaïe

« Malheur à ceux qui descendent en Egypte
y chercher protection,
et qui mettent leur espoir en des chevaux,
qui mettent leur confiance dans le grand nombre de chars
et dans une cavalerie puissante,
mais qui n'ont aucun espoir dans le Saint d'Israël
et ne consultent pas le Seigneur...
L'Egyptien est homme et non dieu,
ses chevaux sont chair (fragilité) et non esprit (puissance).
Le Seigneur étendra la main
pour faire trébucher le (prétendu) protecteur,
le protégé tombera ;

et tous ensemble ils périront. » (31: 1, 3.)

C'est clair, le prophète démasque TiUusion de la politique
proégyptienne. Et pourquoi — Par antimilitarisme ou par idéalisme
pacifiste A entendre ses motivations, on voit bien qu'il ne s'agit



28 SAMUEL AMSLER

pas d'une question de principe mais d'une question beaucoup plus
personnelle. Il oppose « la confiance dans le grand nombre de chars »

à « l'espoir dans le Saint d'Israël ». Ce qu'il dénonce, ce n'est pas la
politique de l'Ouest contre la politique de l'Est, peut-être même pas
la pohtique de l'armement contre la pohtique du désarmement, mais
c'est une recherche de puissance qui permettrait au peuple de

s'émanciper de sa mission au service de son Dieu. « Le Saint d'Israël »

—' c'est ainsi qu'Esaïe parle du Dieu vivant — poursuit avec son
peuple une histoire particuhère qui est profondément mêlée à la
grande histoire mais à travers laquelle Dieu veut manifester sa
fidélité à ses engagements, sa « fiabfiité » absolue. Comment le pourra-
t-U si Israël se met sous la protection de l'Egypte

La situation dangereuse de témoin est le privilège unique d'Israël.
Elle fait d'Israël une Eglise confessante, et non d'abord un Etat.
Mais cette situation confessante sert à révéler une puissance qui est
maintenant à l'œuvre dans le monde et qui veut supplanter toutes
les autres puissances dans lesquelles les peuples croient pouvoir
mettre leur confiance.

On le voit, le prophète s'engage dans le débat politique du moment,
mais il reste bien en-deçà de l'élaboration d'un programme d'action
poUtique. Il ne dicte pas au roi une solution. C'est au roi de faire son
métier de roi. Mais c'est au prophète de l'interroger sur le fondement
de sa politique, de lui poser, à l'occasion de son choix politique, la
question décisive de l'objet de sa peur ou de sa confiance, et de

l'appeler à une décision qui manifeste la fiabilité de Dieu. En plaçant
ainsi son intervention au niveau de la foi, Esaïe fait œuvre de
prédicateur prophétique et non de politique illuministe. Son message
rejoint les appels de l'Evangile à la foi « qui transporte les montagnes ».

C'est l'Eglise eUe-même qui est ici interpellée par le prophète, c'est
elle qui est mise en garde contre une pohtique de recherche de
puissance qui la menace, eUe la première. Mais ici encore, on remarque
que le prophète pousse les conséquences de cette foi jusque dans le
domaine des options pohtiques d'Ezéchias. Il y a des signes à dresser,
dans le monde des puissances politiques, pour manifester que celles-ci
n'ont pas le dernier mot, qu'une autre puissance est à l'œuvre, devant
laqueUe tous les pouvoirs ne sont que « chair »

Nous empruntons notre dernier exemple à Jérémie. C'est l'époque
où Babylone mène le jeu international. Une conférence secrète se
tient à Jérusalem, probablement convoquée par le roi qui est maintenant

Sédécias, installé sur le trône de David comme vassal de Babylone.

Il a invité des ministres de tous les Etats voisins : Edom, Moab,
Ammôn, mais aussi Tyr et Sidon. De quoi parle-t-on, sinon des

moyens de secouer le joug de Babel Rien ne transpire des délibé-
rations, car la conférence doit échapper aux espions babyloniens.



LES PROPHÈTES ET LA POLITIQUE 29

Intervient Jérémie — c'est au chapitre 27 de son hvre. Il fait
tenir à Sédécias, et peut-être même à chaque délégation de la
conférence, un curieux message : un joug de bœuf, accompagné de ce
billet impertinent :

« Mettez vos nuques sous le joug du roi de Babylone ;

soyez-lui soumis ainsi qu'à son peuple ;

alors vous resterez en vie » (27 : 12.)

Bien plus, le chapitre suivant nous raconte que Jérémie se présente
lui-même au temple, un joug sur la nuque. Il prêche du geste et de la
voix : « Dieu a soumis le monde au joug de Babylone »

Là se situe une scène déroutante : un autre prophète, dénommé
Hananya, survient, arrache le joug de la nuque du prophète Jérémie
et le brise en déclarant :

« Ainsi parle le Seigneur :

C'est comme cela, d'ici deux ans, que je briserai le joug du roi de

Babylone, l'enlevant de la nuque de toutes les nations. »

(28 :10-11.)

Affrontement troublant de deux prophètes sur une question pohtique.
En vérité, le discernement de la volonté de Dieu n'était pas plus aisé
alors qu'aujourd'hui dans nos synodes Jérémie lui-même en est
désarçonné. Le texte dit :

« Alors le prophète Jérémie s'en aUa... » (v. ne.)
Mais peu après — continue le texte — la parole du Seigneur lui

fut adressée :

« Va dire à Hananya :

Ainsi parle le Seigneur :

Tu brises les jougs de bois
Eh bien, je vais les remplacer par des jougs de fer
car ainsi parle le Seigneur, le Tout-puissant, le Dieu d'Israël :

c'est un joug de fer que je mets sur la nuque de toutes ces nations,
pour les assujettir au roi de Babylone. » (v. 12-14.)

Ainsi, Jérémie prend non seulement parti, mais il ébruite la conférence

au risque de la faire échouer ; il trahit son pays. On va le jeter
en prison. Le métier de prophète n'est pas de tout repos

Mais pourquoi cette attitude qui fait scandale Il s'agit pour
Jérémie de mettre à jour les fausses sécurités dans lesquelles Israël
s'est enfermé, ses illusions religieuses en particulier qui lui font croire
que Dieu est nécessairement le garant de l'Etat Il y a un jugement
sur toute puissance qui se pose dans l'autonomie, serait-ce même la
puissance du peuple élu Ici encore Jérémie ne réserve pas son message

à Israël, comme si ce n'était qu'une affaire d'Eglise et comme si



30 SAMUEL AMSLER

le Dieu vivant se contentait de remettre à Tordre son peuple élu.
Que cela nous plaise ou pas, Jérémie se mêle de la pohtique des
autres peuples. Il le fait à la lumière de ce qui est devenu manifeste
dans la destinée d'Israël ; U le fait pour Israël d'abord ; mais U le fait
aussi pour les autres peuples car il sait que les autres peuples sont
aussi concernés par le règne de Dieu qui vient. C'est à eux aussi qu'U
donne un signe de jugement :

« c'est un joug de fer, dit le Dieu d'Israël, que je mets
sur la nuque de toutes ces nations ».

Ce ne sera pas le dernier mot de Jérémie. Mais sa prédication du
joug a ceci de curieux qu'elle semble d'abord diamétralement
contraire à l'appel d'Esaïe « à mettre son espoir dans le Saint d'Israël ».

Contradiction qui s'explique par le changement complet de situation
politique et par la forme nouvelle des tentations dans lesqueUes
l'Etat est en train de ghsser. Mais conformité profonde de ces deux
interventions qui, à un siècle de distance, révèlent l'enjeu dernier des
décisions politiques et appellent à inscrire les choix dans la perspective
d'une action que le Dieu vivant poursuit non seulement dans l'Eglise
mais aussi dans le monde de la vie des peuples.

La convergence de l'attention du Nouveau Testament, des

Evangiles en particulier, sur la personne de Jésus ne doit pas nous
faire oublier que ce Jésus, nœud de l'histoire entre Dieu et son
peuple, histoire dans laquelle TEghse se trouve maintenant engagée,
est aussi le nœud de l'histoire humaine. L'Ancien Testament, et les

prophètes en particuher, servent ici de garde-fou contre les
interprétations individualisantes ou idéalisantes de l'Evangile en inscrivant
cet événement dans le cadre universel et global qui est celui de
l'œuvre de Dieu pour le salut de monde.

Malgré tout ce qui resterait encore à ajouter, il est devenu clair,
nous l'espérons, que les prophètes de l'Ancien Testament ne nous
fournissent pas un programme d'action tout fait, pas plus en politique
que dans d'autres domaines. Ceci semble indiquer qu'il n'appartient
pas à la mission prophétique de TEghse d'élaborer eUe-même un
programme général pour la solution des problèmes de la vie politique.

Mais peut-être qu'à l'image des prophètes, et dans la foulée de

Jésus-Christ en qui le règne de Dieu a fait irruption pour bousculer
l'injustice et la mort, il appartient à TEghse d'abord de se laisser
mettre eUe-même en question dans son propre style de vie, dans son
service, dans TaccueU qu'eUe fait — ou ne fait pas —¦ à tous, afin de
manifester en son sein que le renouveUement de la vie sociale des
hommes a commencé. Ensuite, dressée eUe-même comme un signe



LES PROPHETES ET LA POLITIQUE 31

prophétique du Royaume qui vient, elle ne peut, pas plus que les

prophètes eux-mêmes, laisser ce signe enfermé dans le cadre de sa vie
ecclésiale ou de ce qu'on appelle la vie spirituelle de chacun. Nous
l'avons entendu, c'est aussi à Israël comme entité politique que
s'adressent les prophètes, pour dénoncer les injustices et les violences
de la société humaine et pour exiger la solidarité et la justice entre
les hommes et entre les peuples. Ils le font à cause du règne de Dieu
qui vient et ils ne se lassent pas de justifier par là leur message. Ils
ne parlent pas de ce règne d'une manière générale et abstraite, mais
ils le font en l'articulant sur les décisions particuhères que le gouvernement

est appelé à prendre. Ils le font de la parole, mais aussi du geste,
de l'action prophétique. A TEglise-prophète de dresser aujourd'hui,
et dans les domaines les plus concrets de la vie publique, des signes
que les puissances de ce monde ne sont que « chair » et non « esprit »,

qu'une brèche a été faite dans l'engrenage impitoyable de ce monde,
et qu'un monde nouveau est en marche, où Dieu règne et où l'homme
sera pleinement homme parce que pleinement solidaire des autres
hommes et pleinement interlocuteur du Dieu vivant.

Samuel Amsler.


	Les prophètes et la politique

