Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 23 (1973)

Heft: 1

Artikel: Les prophetes et la politique

Autor: Amsler, Samuel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381005

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381005
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES PROPHETES ET LA POLITIQUE

Le probléme posé par les interventions des prophétes dans la
politique des rois d'Israél ne date pas d’aujourd’hui. Il a fait I'objet
d’études nombreuses et variées, dés le début de ce siécle, dans I'entre-
deux-guerres et encore ces derniéres anneées 1.

Cependant, ce probléme prend aujourd’hui une actualité particu-
liére qui en impose & nouveau I'examen. Ainsi les récentes décisions
du Conseil cecuménique des Eglises d’engager une action d’information
et de soutien financier dans la lutte contre le racisme ont accéléré,
dans toutes les Eglises du monde, la prise de conscience d’une respon-
sabilité de 1’Eglise chrétienne dans les questions politiques, mais
elles ont aussi déclenché une discussion véhémente sur la 1égimité
de ce genre d’actions.

Or, pour fonder le principe de telles interventions — en dehors
méme de leur contenu et des moyens d’action choisis, qu’il ne peut
étre question d’aborder ici —, on s’appuie volontiers sur des textes
bibliques. On allégue en particulier les textes de 1’Ancien Testament
qui attestent les interventions répétées des prophetes dans la poli-
tique menée par les rois d’Israél.

On rappelle la mission de sentinelle 4 laquelle s’entendait appeler
le propheéte Ezéchiel :

N.B. Conférence prononcée a ’aula de I’Université de Lausanne, le 15 no-
vembre 1972, dans le cadre des Conférences académiques.

t Les études les plus importantes sont celles de F'r. KUECHLER : Die Stellung
des Propheten Jesaja zur Politik seiner Zeit. Tiibingen, 1906 ; K. ELLIGER:
Prophet und Polititk. ZAW 53 (1935), p- 3-22; H. J. KraUs: Prophetic und
Polittk. Munich, 1952 (Theol. Existenz heute N.F. 36) ; C. KELLER : Das
quietische Element in der Bolschaft des Jesaja. Th.Z. 11 (1935), p. 81-97;
H. DonNNER : Israel unter den Volkern. Die Stellung der Elassischem Propheten
des 8. Jahrhunderts v. Chy. zur Aussenpolitik der Kionige von Isrvael und Juda.
Leiden, 1964 (VT Suppl. XI); R. MARTIN-ACHARD : Esaie et Jérémiec aux
prises avec les problémes politiques. RHPR 47 (1967), p. 208-224 ; H. CAZELLES :
Bible et politique. R. Sc. Rel. (1971), p. 497-530.



LES PROPHETES ET LA POLITIQUE 15

« Fils d’homme, je t’ai établi pour servir de sentinelle 4 la maison
d’Israél. Tu écouteras la parole de ma bouche et tu les avertiras
de ma part. Quand je dirai au méchant : Tu mourras | — si tu ne
I’avertis pas, si tu ne lui parles pas pour I'exhorter a se détourner
de sa mauvaise voie afin de sauver sa vie, ce méchant-lA mourra
dans son iniquité, mais je te demanderai compte de sa vie. Si, au
contraire, tu avertis le méchant et qu’il ne se détourne pas de sa
méchanceté ni de sa mauvaise voie, il mourra dans son iniquité ;
mais toi tu auras sauvé ta vie. » (Ez. 3 : 17-19.)

Le propheéte, sentinelle de son peuple, ne serait-il pas le modéle
de I’Eglise dans le monde ? Sa mission et sa responsabilité, celles des
chrétiens a l'égard de la communauté civile dont ils font partie, y
compris au plan politique ?

Ce paralléle, si évocateur et stimulant soit-il pour les chrétiens,
mérite d’étre examiné de plus preés, car il se pourrait que les lignes
tirées d'une situation a l'autre soient... un peu courbes ; et que cet
apparent « parallele » ressemble plutét & quelque écheveau de laine
a déméler !

A-t-on d’abord remarqué que le peuple de 1’Ancien Testament,
auquel les prophétes sont envoyés, a le périlleux privilége d’étre a la
fois une Eglise et un Etat, c’est-a-dire un peuple dont les structures
sont a la fois politiques et religieuses ? On ne saurait donc l'identifier
sans autre a une société moderne sécularisée au sein de laquelle vivent
diverses communautés religieuses.

Autre difficulté : la mission de sentinelle que regoit un Ezéchiel
porte sur la question centrale de la vie ou de la mort du « méchant »,
c’est-a-dire sur I'option fondamentale de sa vie pour ou contre Dieu,
et non d’abord sur ses options particulieres dans le domaine social
ou politique, dont la relation avec cette option centrale mérite au
moins d’étre tirée au clair.

A ces premiéres difficultés, qui tiennent d’une part au sens exact
des textes et d’autre part aux réalités modernes auxquelles on veut
les appliquer, s’ajoute une difficulté proprement théologique et qui
est décisive : la venue de Jésus-Christ, sa mort et sa résurrection
«accomplit » 1'ancienne alliance. C’est dire qu’elle met fin & une
certaine partie de 1’économie de la révélation et inaugure la nouvelle
alliance sous laquelle vit I’Eglise. Or cette alliance est « nouvelle »
en ce double sens qu’elle dépasse et confirme tout a la fois les institu-
tions de I'ancienne. Impossible donc de passer de I'Israél de I’ancienne
alliance a I’Eglise de la nouvelle alliance sans passer par ce carrefour
central ou convergent les avenues de I’Ancien Testament et d’ou
repartent les avenues nouvelles ou 1’Eglise doit marcher. Il ne saurait
y avoir de raccourci, comme si les chrétiens pouvaient tout a coup,



16 SAMUEL AMSLER

dans un domaine particulier, faire 1’économie de leur appartenance a
Jésus-Christ et se replacer sous I’ancienne alliance. L’Ancien Testa-
ment ne peut nous aider dans notre propre recherche que dans la
mesure ou il fait apparaitre certaines dimensions cachées de 1'événe-
ment du Christ, fondement de 1’Eglise et objet de notre témoignage
dans le monde.

D’ailleurs, — il faut en dire autant du Nouveau Testament lui-
méme — ’Ancien Testament n’est pas un code dont on pourrait
extraire quelques régles intemporelles d’éthique sociale. Ce n’est pas
davantage un livre d’exemples qu’il suffirait d’imiter. C’est le docu-
ment de la vie d’'un peuple en lutte avec son Seigneur et a travers
I'histoire duquel — c’est ce dont témoigne toute la Bible — le Dieu
vivant fait connaitre son amour et son exigence. C’est donc I'histoire
de ce peuple qui est importante. C’est dans cette histoire trés parti-
culiére que nous sommes invités par 1I’Ancien Testament & découvrir
a notre tour les signes du jugement et de la grace d'un Dieu qui est
aujourd’hui le nétre ; d'un Dieu qui est encore aujourd’hui a 'ceuvre
pour établir dans le monde qui est le ndtre son régne de justice et de
paix. Aussi la venue de ce régne, qui a été signalée d’une maniére
décisive dans 'histoire d’Isra€l et dans 1'événement de Jésus-Christ,
veut-elle continuer a se signaler. Le régne du Dieu vivant ne cesse
d’étre a la recherche d’événements significatifs, d’institutions par-
lantes, d’actions signifiantes, de décisions susceptibles de signaler sa
venue non pas dans le ciel mais 4 ras-terre de la vie des hommes et
des peuples.

Tel a été le role des prophétes, et telle pourrait bien étre ce qu'on
appelle la fonction prophétique de 1’Eglise.

I. LE PROPHETE ET LE ROI

Commencons par une constatation toute simple : les prophétes
surgissent en Israél & I’époque de David, au tournant du €T millé-
naire avant Jésus-Christ, et ils accompagnent le peuple jusqu’a son
retour de l'exil, vers les années 500.

Certes, Moise déja est appelé prophéte dans certains textes, mais
son role de conducteur du peuple et de médiateur de 1’alliance fait
de lui une figure polyvalente qui déborde largement celle d'un
prophéte. Il y a Débora, la prophétesse du livre des Juges, dont on
ne peut pas dire grand-chose sinon qu’elle apparait dans le cadre
officiel de la « guerre sacrale ». C’est avec Nathan et Gad, les pro-
phétes de David, puis avec Elie dans le royaume du Nord que
commence véritablement le mouvement prophétique classique. Aprés
le retour de l'exil, certains prophétes anonymes dont les oracles ont
été greffés par la tradition sur les recueils des grands prophétes



LES PROPHETES ET LA POLITIQUE i

prolongent cette activité au-deld du VIe siécle. Mais on sent que le
mouvement s’essouffle, qu’il réactualise et imite les oracles des
prophétes classiques plus qu’il n’innove. Il faut attendre le IIe siécle
pour voir surgir un nouveau mouvement théologique de type prophé-
tique, d’ailleurs trés intéressé aux événements politiques, mais assez
particulier pour qu’on lui donne un nom spécial : I’apocalyptique *.

Faisons ici une premiére constatation intéressante pour notre
sujet : les cing siécles ot s’épanouit le mouvement prophétique sont
justement ceux ol le peuple d’Israél vit une existence politique
indépendante, celle d’un petit Etat engagé dans le concert des grandes
puissances du proche orient. Avant le régne de David, les tribus
d’Israél installées en Canaan constituaient une sorte de fédération
que liaient certaines traditions communes et surtout le culte du méme
Dieu, révélé a leurs péres au désert, mais sans identité politique
précise. Apres le retour de 'exil, ce qui reste du peuple juif formera
une communauté religieuse dont le noyau central réside a Jérusalem
mais qui est répandue dans tout le proche orient et bientét dans tout
le bassin méditerranéen, par dela les structures politiques existantes.
Si 'on excepte la bréve période de la royauté hasmonéenne, au IIe
siécle avant Jésus-Christ, il n’y a que cette période, de David a l'exil,
ot le peuple de I’Ancien Testament émerge au niveau de la diplomatie,
des alliances entre Etats, des conflits militaires, ou il se constitue en
un puis en deux Etats souverains, avec leur roi, leur gouvernement,
leur fisc, leur armée... bref : dans une existence proprement politique.

Il est vrai, la prise de Jérusalem en 587 et la déportation a
Babylone de toute '«intelligentsia» de I’Etat mettait fin au royaume
de Juda, alors que nous continuons d’entendre la voix des prophetes
pendant l'exil. Et pas des moindres prophétes, puisqu’il s’agit
d’Ezéchiel, lui-méme déporté en 598, et du Second Esaie, ce prophéte
anonyme qui se léve parmi les exilés et qui est peut-étre le plus grand
des théologiens de I’Ancien Testament. Mais, vaincus et déportés
loin de leur terre, les ressortissants du petit royaume de Juda ne
perdent pas pour autant la conscience de leur appartenance a un
Etat, ainsi que 1'attestent les prophéties de restauration nationale
et les tentatives trés nettes de reconstitution de I’Etat, au moment
du retour. Malgré les apparences, l'exil est donc a inclure, au moins
jusqu’en 518, date de 'intervention des prophétes Aggée et Zacharie,
dans la période ol Israél s’affronte aux problémes de I'existence
politique, dans le succés ou dans I’échec.

T Sur I'histoire du mouvement prophétique, des origines jusqu’a l’apoca-
lyptique, on consultera G. voN RaAD : Théologie de I’ Ancien Testament, vol. II :
Théologie des traditions prophétiques d’Israél. Trad. fr. de la 4° éd., Geneve,
1967 ; G. FOHRER : Geschichte der isvaelitischen Religion. Berlin, 1969, en parti-

culier les p. 222-296 et 342-363 ; K. H. BERNHARDT : Prophetie und Geschichte
in : Congress Volume Uppsala, 1971, Leiden, 1972 (VT Suppl. XXII), p. 20-46.



18 SAMUEL AMSLER

Dans cette coincidence chronologique entre I’Etat politique et le
prophétisme, on pourrait ne voir que l'effet d’'un hasard ou celui
d'une disposition mystérieuse de Dieu, si le prophétisme était un
phénoméne propre a Israél. Or les documents archéologiques du
proche orient ancien, notamment les archives royales de la ville de
Mari, sur le moyen Euphrate, attestent ’existence de prophétes dans
cet Etat mésopotamien du début du II® millénaire, soit prés de mille
ans avant ’éclosion du prophétisme israélite r. Certes, le prophétisme
de Mari n’a ni 'envergure théologique ni le souffle poétique du
prophétisme d’Israél. On ne peut cependant s’empécher d’étre frappé
par le fait qu’a Mari, le prophéte intervient aussi dans la vie politique.
Il met en garde le roi contre telle négligence rituelle a 1'égard des
dieux, ou contre son entétement a ne pas tenir compte de leurs
avertissements ; il s’oppose au projet de construction d’une porte
fortifiée ou annonce au roi l’échec d'une entreprise militaire ; il
apporte son appui a la politique du roi et lui promet, sous certaines
conditions, le succes et lui annonce la défaite de ses ennemis. Or, a
Mari comme dans 1’Ancien Testament, le prophéte n’est pas un
fonctionnaire que le roi consulterait comme on consulte un devin ou
un conseiller officiel. Non, le « mahfi » — c’est le nom que les textes
de Mari donnent a ce genre de prophétes, parmi lesquels on mentionne
aussi une ou deux femmes — intervient généralement sans qu’on
lui ait demandé son avis ; il déclare avoir recu, parfois au cours d’un
songe, une inspiration subite qui l'oblige & parler et a délivrer tel
message, libre au roi d’en tenir compte s’il veut réussir dans ses
entreprises. Quelques documents égyptiens, plus rares, comme la
prophétie de Nefer-rehu ou les admonitions d’Ipouwer, attestent aussi
un genre de prophétisme a la cour du Pharaon z.

Dans I’Ancien Testament lui-méme, l'intervention inopinée d'un
prophéte Nathan apportant le veto de Dieu au projet de David de
construire un temple dans la nouvelle capitale royale, ou encore
I'intervention d’un Elie a la cour du roi Achab a I'occasion de 1'affaire
Naboth, sont des actes qui s’inscrivent dans le prolongement direct
du réle tenu par les prophetes & Mari.

Ce n’est pas tout : les exégétes continuent de s’interroger sur la
présence, dans les recueils des «grands» prophétes tel qu’Esaie,
Jérémie ou Ezéchiel, d'une série d’oracles contre les nations voisines.
Ne serait-ce pas la trace, jusque chez ces grands prophétes, d'une

1 Sur le prophétisme a Mari, on consultera les études récentes de FR. ELLER-
MEIER : Prophetie in Mari und Israel, Herzberg, 1968 et J. G. HEINTZ : Les
tablettes & caraciéve ¢ prophétique » des Archives Royales de Mavi et I Ancien
Testament. Thése de 1'Université de Strasbourg, 1971.

2 Textes dans ANET, Princeton 22 éd., 1955, p. 441-446. Etude par G. Lancz-
KOWSKI : Aegyptischer Prophetismus im Lichte des alllestamentlichen. ZAW

(1958), p. 31-38.



LES PROPHETES ET LA POLITIQUE IQ

ancienne fonction politique du prophéte, chargé de prononcer contre
les ennemis de I’Etat la parole condamnatrice de Dieu, puissance
plus efficace que la meilleure des armées ? *

A considérer la documentation biblique et extra-biblique, on fait
donc cette découverte un peu surprenante que l'intervention des
prophetes dans la vie politique n’est pas une audace particuliére des
prophétes d’Israél. Le fait de dialoguer avec le roi, de se méler des
questions de politique, méme de politique extérieure, est probable-
ment ce qu’il y a de moins original dans leur ministére. Le prophéte
est un homme que son inspiration améne a intervenir dans tous les
secteurs de la vie publique et méme privée de ses contemporains,
dans les questions sociales et politiques aussi bien que dans les
questions religieuses. Devant son message, point de domaine réservé :
il crie sur les toits ce qu’on se dit tout bas ; il dénonce publiquement
ce qui se passe sous le manteau. Car rien n’échappe aux yeux ni aux
exigences du Dieu qui 'envoie.

Parce que les prophétes de 1’Ancien Testament parlent au nom
du Dieu d’Israél, c’est-a-dire au nom du Dieu vivant qui devait se
révéler pleinement en Jésus-Christ, leurs interventions prennent une
portée spéciale qu’il va falloir dégager des textes. Mais avant d’y
venir, retenons bien ceci : I'inspiration spécifique des grands prophétes
n’a nullement eu pour conséquence de les éloigner de ce domaine
particuliérement brfilant de la vie de leur peuple, ni de limiter le
champ de leurs interventions a certaines questions d’ordre spirituel
ou religieux.

Dira-t-on que c’est, chez eux, un manque de lucidité théologique,
une sorte de tare héritée d'un stade encore primitif de la religion ?
Le prétendre, contre le témoignage formel des textes, me semblerait
aussi malhonnéte que de privilégier leurs interventions politiques
pour faire d’eux des politiciens activistes. Ce qui, plutét, nous donne
a réfléchir, c’est 1’étonnante liberté de la parole dont ils sont les
porteurs, et que rien ne saurait limiter.

II. LE PROPHETE ET L’AUTORITE

On ne peut en rester a cette premiére constatation. Au-dela du
simple état de fait, c’est, bien sfir, le sens de I'intervention du prophéte
dans la vie publique et notamment auprés du roi qu’il importe de
préciser.

1 Cf. J. G. HEINTZ: Oracles prophétiques et « guerre sainien selon les
archives royales de Mari et V' Ancien Testament, in Congress Volume Rome
1968, Leiden, 1969 (VT Suppl. XVII), p. 112-138, qui renouvelle, par la compa-
raison avec les documents de Mari, I’étude de la relation du prophéte et de la
guerre sainte.



20 SAMUEL AMSLER

A ce niveau, des distinctions, méme trés schématiques, s’imposent
d’emblée entre Israél et ses grands voisins. Ce n’est pas qu'en Egypte
ou A Mari, le prophéte n’intervienne, comme en Israél, au nom de la
divinité. Mais la relation entre le dieu qui envoie le prophéte et le
destinataire du message dont il le charge est congue, ici et 13, de
maniére fort différente.

En Egypte, le Pharaon est soumis aux dieux, mais de maniére
congénitale et quasi magique. Toute tension est exclue entre les
dieux et lui, de sorte que le prophéte — mais il est rare — ne peut
que confirmer le roi, quel qu’il soit, dans son réle de dispensateur de
vie et de bonheur. Le pays peut avoir été en mauvaise posture, la
situation politique peut avoir été grave ; le nouveau roi va rétablir
la paix et le bien-étre. L’Etat comme tel est théologiquement intou-
chable : les dieux sont toujours avec le Pharaon.

En Mésopotamie, ’Etat est fondé dans 1’élection de la capitale et
de la dynastie par la divinité. De cette relation dépend le bien-étre
du peuple et méme de la nature. Mais cette relation se trouve exposée,
de par la faute des hommes, a divers accidents de parcours. Et
ceux-ci sont d’autant plus fréquents que les dieux mésopotamiens
manifestent une grande susceptibilité a 1’égard de leurs adorateurs.
Aussi le prophete intervient-il sur des points précis de la politique
royale pour rappeler le roi & ses devoirs envers son protecteur divin
ou pour l'exhorter a la confiance, faute de quoi il pourrait se voir
retirer le gouvernement de I'Etat.

En Israél, on se souvient que la royauté est une institution
tardive, longtemps tenue pour incompatible avec la foi au Dieu des
péres. L’histoire nationale n’est pas fondée sur 1’élection d’une
dynastie royale, comme a Babylone ou & Mari, mais sur 1'élection
d’une famille, la famille d’Abraham qui devient Israél, c’est-a-dire
sur 1’élection du peuple tout entier, dont Dieu est personnellement
le roi. La constitution d'un Etat gouverné par un roi humain, a la
maniére des autres Etats, ne s’est imposée en Israél que comme une
mesure d'urgence pour répondre au péril philistin. D’importants
courants théologiques de I’Ancien Testament, le Deutéronome par
exemple, dont l'origine est au Nord, resteront toujours allergiques
a cette innovation. Et le prophéte Osée, qui appartient & un milieu
nordiste proche de celui du Deutéronome, ne manque pas de présenter
la royauté de 1'Israél du Nord sous le jour le plus sombre :

« Je t’ai donné un roi dans ma colére ;
dans mon indignation je vais te le reprendre ! » (13 : 11.)

I1 est vrai, la prodigieuse réussite politique de David, qui avait
constitué en quarante ans 4 peine un véritable empire, fut si rapide



LES PROPHETES ET LA POLITIQUE 21

et si brillante que d’autres théologiens, notamment dans le Sud du
pays, y virent une nouvelle merveille du Dieu de 'exode : n’était-ce
pas, disait-on, le Seigneur lui-méme qui avait oint ce petit berger de
Bethléhem pour en faire le berger de son peuple (x Sam. 16) ? Le
Seigneur n’avait-il pas été avec lui dans tout ce qu’il entreprenait
(x Sam. 18:14) ? Sur cette lancée, certains poétes proches de la
cour allaient méme entonner en I’honneur du roi de Jérusalem des
psaumes célébrant en lui «le fils de Dieu », le garant de la justice et
de la paix, un peu a la mode de la théologie égyptienne. L'une des
piéces maltresses du témoignage du livre des Rois réside dans la
promesse, transmise jadis & David par le prophéte Nathan, et dont
on reconnaissait ’accomplissement dans la pérennité de la dynastie
sur le tréne de Sion :

« Ainsi parle le Seigneur, le Tout-puissant :

Je t’ai pris au milieu des paturages ol tu gardais les brebis,

pour faire de toi le conducteur de mon peuple Israél.

J’ai été avec toi dans toutes tes entreprises.

J’ai exterminé devant toi tous tes ennemis ;

je t’ai fait un nom aussi grand que les plus grands noms de la
terre...

Quand tes jours seront achevés et que tu reposeras aupres de tes
péres,

j’établirai a ta place ta postérité apreés toi,

celle qui doit naitre de toi,

et j’affermirai son régne...

Ainsi tu vois ta maison et ton régne assurés a jamais devant toi ;

ton trone est affermi pour toujours. » (2 Sam. 7: 8, 9, 12, 16.)

Ainsi I’Ancien Testament témoigne-t-il déja de divergences théolo-
giques profondes a 1'égard de l'institution politique !

Dans l'atmosphére d’enthousiasme qui régnait a Jérusalem a
I'égard de I’Etat davidique, on est cependant frappé de la liberté
avec laquelle des textes contemporains évoquent les faiblesses de
David, puis celles de Salomon, et surtout celles de tous leurs succes-
seurs, aussi bien dans I’Etat du Nord que dans celui du Sud. Une
sorte de critique s’exerce a 1’égard de l'institution royale, qui doit
justement 1’empécher de glisser dans I'orniére de 1’absolutisme poli-
tique & la mode égyptienne. Les premiers narrateurs du régne de
David sont d’une étrange sobriété sur le role que Dieu joue dans les
événements, comme s’ils voulaient désacraliser & l'extréme les faits
et gestes du roi.

C’est dans cette ligne critique et désacralisante que vont inter-
venir les prophétes. Ils vont mettre a jour la fascination séductrice



22 SAMUEL AMSLER

que le pouvoir politique exerce sur les hommes qui sont au gouverne-
ment et qui les entraine a s’arroger une autorité qui n’appartient
qu’a Dieu.

Ecoutez, déja, le prophéte Nathan, celui qui pourtant a posé le
fondement théologique de la dynastie. Il intervient a propos d’une
affaire de meeurs — 1’affaire de Bath-Shéba — mais son intervention
va beaucoup plus loin que le simple rappel d'un principe de morale :

« Ainsi parle le Seigneur, le Dieu d’Israél :

c’est moi qui t’ai oint roi d’Israél,

moi qui t’ai délivré de la main de Saiil,

je t’ai donné la maison de ton maitre ;

j’al mis dans tes bras les femmes de ton maitre ;

je t’ai donné la maison d’'Israél et de Juda,

et si ce n’est pas assez, j’ajouterai pour toi n’importe quoi !
Pourquoi donc as-tu méprisé le Seigneur... ? » (2 Sam. 12 : 7-9a.)

« Mépriser le Seigneur» c’est-a-dire agir comme si le pouvoir
appartenait au roi, comme si Dieu n’était pas le maitre de I’Etat, le
maitre du roi, le maitre des peuples ; mener sa politique de maniére
autonome, que ce soit sur le plan économique, social ou militaire, et
méme sur le plan religieux en exploitant les cérémonies du culte pour
la gloire de la capitale et de la dynastie, voila le « péché » originel de
I’Etat que dénonce le prophéte.

Ecoutez encore Jérémie s’en prendre a la politique de prestige du
roi Jéhojagim :

« Malheur A celui qui bétit son palais sans observer les régles de
la justice,

et sa maison en oubliant les lois de 1'équité ;

qui fait travailler son prochain sans le payer,

sans lui donner son salaire ;

qui dit : je batirai pour mon usage une vaste demeure

avec des salles spacieuses...

Crois-tu qu’il suffise, pour étre roi, de construire les plus beaux
palais de cédres ?

Ton pére aussi (— il s’agit du fidéle Josias —) mangeait et buvait ;

mais il pratiquait la justice et I'équité,

et c’est ainsi qu’il prospéra.

Il faisait droit & I'opprimé et au pauvre,

et c’est ainsi qu’il fut heureux.

Voila ce que j’appelle me connaitre, dit le Seigneur.

Mais tu n’as des yeux et un cceur que pour satisfaire ta cupidité,

pour répandre le sang des innocents,

et pour exercer l'oppression et la violence ! » (22 : 13-17.)



LES PROPHETES ET LA POLITIQUE 23

Encore une fois, il ne s’agit pas d’abord de principes de morale,
de justice sociale, d’honnéteté dans les affaires de 1'Etat. Il s’agit de
rappeler au roi I'origine du pouvoir qu’il détient. Il s’agit de dénoncer
I'abus qui consiste & détourner ce pouvoir des finalités pour lesquelles
Dieu I'a institué.

Peut-étre entrevoyons-nous ici I'une des raisons de la mystérieuse
coincidence chronologique entre prophétisme et royauté dont nous
parlions tout a I'heure. Le pouvoir, et en particulier le pouvoir poli-
tique, a toujours tendance a s’ériger en pouvoir absolu et sacré, a
devenir un pouvoir pharaonique et intouchable. L’envoi des pro-
phétes tout au cours des cing siécles de I'existence politique d’Israél
pourrait étre l'effet de la lucidité du Dieu vivant qui veut établir
son propre regne sur les hommes, et non celui des tyrans. Le role de
sentinelle des propheétes consiste & dénoncer la sacralisation toujours
renaissante de I’Etat et a signifier au roi sa situation de représentant,
de «lieutenant », de témoin et d’instrument de la royauté de Dieu
lui-méme sur son peuple et sur le monde.

La mise en question du pouvoir absolu de I’Etat par les prophétes
n’est-elle pas celle qui culmine dans le dialogue de Jésus avec Pilate ?

« Ne sais-tu pas, dit le gouverneur romain a Jésus, que j’ai
le pouvoir de te délivrer et le pouvoir de te crucifier ? »

A quoi Jésus répond : « Tu n’aurais aucun pouvoir sur moi,
s’il ne t’avait été donné d’en haut... » (Jean 19 : 11.)

Parole de prophete, du Prophéte par excellence. Parole qui
manifeste l'intention profonde de toutes les interventions des pro-
phétes a I'égard des rois d’Isra€l: fonder toujours a nouveau le
pouvoir politique dans la domination exercée par Dieu sur le monde,
et pour cela profaner toute divinisation du pouvoir.

On le voit, sous la similitude du phénoméne prophétique dans le
monde ambiant, se cache en Israél, au niveau du sens, une sorte
d’approfondissement qui donne au dialogue du prophéte et du roi
une profondeur, une radicalité sans pareille. Celle-ci ne tient pas,
répétons-le, & une audace particuliere des prophétes d’Israél a
s’aventurer hors du domaine dit «spirituel » ; cette audace existe
aussi ailleurs. Cette radicalité tient bien plutét a 1’originalité du Dieu
au nom de qui les prophétes interviennent dans tous les secteurs de la
vie du peuple, y compris dans sa vie politique. C’est donc au visage
et a la volonté du Dieu qui parle par les prophétes qu’il faut
en venir.

Du moins pouvons-nous conclure ce second point en remarquant
que le dialogue entre les prophétes et les rois d’Israél ne porte pas
sur une délimitation des secteurs propres a ’Eglise ou a I’Etat, mais,



24 SAMUEL AMSLER

comme le souligne parfaitement le dialogue de Jésus avec Pilate, il
porte sur l'origine divine du pouvoir et sur la relation de ce pouvoir
avec le régne de Dieu lui-méme sur le monde.

III. LE PROPHETE, TEMOIN DU REGNE DE DIEU

Pour entrevoir le fond du probléme, il faut porter attention aux
motivations que les prophétes donnent a leurs interventions dans le
domaine politique. C’est en effet par ces motivations que les prophétes
conférent a leurs interventions une portée qui dépasse celle de I’action
politique : la portée d’'une parole révélatrice d'un Dieu qui est a
I'ceuvre pour établir son régne de justice et de bonheur. C’est ici,
disons-le d’emblée, que les prophétes de 1’Ancien Testament mettent
I'Eglise et les chrétiens au défi de tirer au clair les motifs de leurs
prises de position politiques et d’en rendre compte explicitement,
faute de quoi celles-ci perdent leur spécificité prophétique.

Trois textes, parmi beaucoup d’autres, suffiront & mettre ce trait
en évidence, et feront en méme temps apparaitre 1'étrange disconti-
nuité du message des propheétes en matiére politique.

Le premier exemple, nous le recevons du prophéte Amos. Les
deux premiers chapitres du livre qui porte son nom contiennent un
discours que le prophéte prononce probablement lors d’une cérémonie
officielle, 2 Samarie, capitale du royaume d’Israél du Nord, ou peut-
étre & Béthel, le principal sanctuaire du pays, a une époque de haute
conjoncture économique, politique et méme militaire. Nous sommes
vers 750 avant Jésus-Christ. Jéroboam II régne sur un peuple heureux,
libéré des perpétuelles attaques de la Syrie voisine, enrichi par le
commerce, fier d’avoir atteint un niveau de vie pour le moins com-
parable a celui des Etats urbains environnants: Damas de Syrie,
Tyr de Phénicie, Gaza de Philistie, Rabba des Ammonites. Amos
commence son discours sur un ton qui ne manque pas de satisfaire
la fierté nationale de ses auditeurs :

« Ainsi parle le Seigneur :

A cause des trois et a cause des quatre rébellions de Damas,

je ne révoquerai pas mon arrét :

parce qu’ils ont haché Galaad sous des herses de fer,

je mettrai le feu a la maison d’Hazaél (c’est le roi de Damas)...

et le peuple de Syrie sera déporté a Qir (c’est son lieu d’origine) ».
Aprés la Syrie vient le tour de la Philistie :

« A cause des trois et 4 cause des quatre rébellions de Gaza,
je ne révoqueral pas mon arrét :
parce qu’ils ont déporté en masse des déportés



LES PROPHETES ET LA POLITIQUE 25

pour les livrer 3 Edom,
je mettrai le feu aux murs de Gaza...
et le reste des Philistins périra. »

Aprés la Philistie, la Phénicie :

« A cause des trois et a cause des quatre rébellions de Tyr,
je ne révoquerai pas mon arrét :

parce qu’ils ont livré des déportés en masse 3 Edom

sans avoir gardé la mémoire de 1’alliance fraternelle,

je mettrai le feu aux murs de Tyr

et il dévorera ses palais. »

Aprés la Phénicie, les Edomites ;
Aprés les Edomites, les Ammonites ;
Apreés les Ammonites, les Moabites...

Tous les peuples voisins y passent! Décidément, malheur & nos
voisins, & ces Etats paiens dont la réussite politique repose sur la
violence, la spoliation de provinces, la réduction de populations a
I’état de marchandise, la rupture des engagements diplomatiques... !
Mais a l'instant ou les auditeurs israélites ricanent déja a la perspec-
tive du chatiment des autres, le prophéte se retourne contre son
propre peuple et lance une derniére strophe :

« Ainsi parle le Seigneur :

A cause des trois et A cause des quatre rébellions d’Israél,

je ne révoquerai pas mon arrét :

parce qu’ils ont vendu le juste pour de I’argent

et le pauvre pour une paire de sandales ;

parce qu’ils sont avides de voir la poussiére du sol sur la téte des
indigents

et qu’ils détournent les ressources des humbles...

Eh bien, me voici pour vous écraser sur place

comme écrase un char qui est tout plein de paille... »

La dénonciation vise la politique de classe menée par les notables,
les violences d’une société ou la solidarité a disparu entre riches et
pauvres, et cela sous le couvert d’une 1égalité dont les tribunaux se
portent garants :

«ils changent le droit en poison,
et trainent a terre la justice » déclare ailleurs Amos (5 : 7).

La motivation est claire : un méme jugement est prononcé sur
Israél et sur ses voisins car, ici comme 13, le pouvoir est exploité au
profit de I'intérét des puissants et non mis au service d’une solidari-



26 SAMUEL AMSLER

sation avec les pauvres. La « justice », dont parle le prophéte, et avec
lui tout I’Ancien Testament, n’est pas égalitaire et aveugle, mais
personnelle, active, orientée vers un équilibre social ou chacun, petit
et grand, riche et pauvre, trouve une place juste. Or cette justice,
libératrice et solidarisante, s’enracine dans les actes historiques de
Dieu en faveur de son peuple, spécialement dans 1'événement de
I'exode ol Dieu a libéré son peuple de la tyrannie égyptienne :

« C’est moi, poursuit Amos de la part de Dieu,

c’est moi qui avais détruit au-devant d’eux I’Amorite

dont la majesté égale la majesté du cédre,

et la puissance, celle du chéne ;

C’est moi qui vous avais fait monter du pays d’Egypte,

et vous avais conduits quarante ans au désert

pour prendre possession du pays de 1I’Amorite... » (v. 9, 10.)

Ces événements sont constitutifs de la communauté que forme
Israél. Ils révelent non pas seulement la fidélité de Dieu envers son
peuple mais sa domination sur le monde des nations.

On s’étonne peut-étre qu’Amos reproche leur ignorance de la
justice & des peuples qui n’ont pas regu la révélation accordée a
Isragl. Ce n’est pas, comme on 1’a parfois prétendu, parce qu’il postu-
lerait une sorte de révélation naturelle commune a tous les hommes,
ce qui ferait d’Amos un héraut de la justice parmi tant d’autres !
Non, cette dénonciation universelle, Amos la prononce aux oreilles
d’Israél, car c’est Israél qui sait quelle justice Dieu lui a manifestée
et quelle justice le régne de Dieu veut établir sur les peuples. La
justice dont il parle n’est pas une évidence morale. Elle n’apparait
qu’a la lumiere des actes de justice de Dieu. C’est justement pourquoi
il importe tellement que cette justice soit pratiquée en Israél d’abord,
en témoignage de celle que Dieu veut établir dans la vie des peuples.

Déja Amos a été victime d’'un malentendu : le chef du clergé de
Béthel le dénonce a la police royale comme perturbateur politique.
Ce malentendu, déja, porte sur les motivations de son message, et
Amos ne manque pas de les expliciter en rappelant quel est le Dieu
qui l'envoie. Son intervention a pour but de signaler que le régne de
Dieu qui s’est manifesté de maniére unique en Israél concerne aussi
les autres peuples. C’est une justice en devenir universel. Ce qui se
passe en Israél est la norme de la société nouvelle & laquelle Dieu
destine tous les peuples de la terre. Et malheur & Israél s’il s’aligne
sur la violence du monde alors qu’il devrait étre le ferment de la
justice pour tous les hommes !

L’intervention d’Amos nous rejoint a travers le Sermon sur la
montagne. On le sait, et il faut le répéter, la prédication de Jésus
n’est pas un programme politique ou social applicable a la vie civile.



LES PROPHETES ET LA POLITIQUE 27

Elle est 'exigence du Royaume qui vient, un style de vie nouveau
pour ceux qui confessent que le régne de Dieu a commencé. Mais
cette exigence du Christ pour ses disciples a une portée universelle
que l'intervention du prophéte Amos met bien en évidence : cette
« justice » nouvelle est le secret de la vraie humanité a laquelle tous
les hommes ont part et qui doit pénétrer, dés maintenant, jusque
dans leur vie sociale et politique.

Notre deuxiéme exemple nous vient d’Esaie. De tous les propheétes,
c’est certainement celui qui s’est engagé le plus avant dans les
questions politiques, au point que son ministére est ponctué par les
crises politiques qui ont agité son époque. Entre ces périodes de crise,
le prophéte semble s’étre tenu dans le silence. C’est un ministére
«par a-coups », lié & quelques occasions précises, ce qui ne dispense
pas son message d'une cohérence théologique impressionnante.
Ecoutons-le dans sa derniére période d’activité, alors que la grande
puissance de I'Est, 1’Assyrie, a déja balayé le royaume d’Israél du
Nord et que le petit royaume de Juda est & la merci des armées de
Sénachérib. Nous sommes dans les derniéres années du VIII® siécle.
A Jérusalem régne Ezéchias. Celui-ci a rompu avec la politique
timorée de son pére Achaz : il a fait 6ter du temple de Jérusalem les
emblémes assyriens que son pére y avait installés. C’est le signe
d’une politique d’indépendance. Mais deux partis s’affrontent sur le
développement a donner a cette orientation nouvelle. L'un propose
de ménager 1’Assyrie, 'autre de rompre définitivement avec la puis-
sance de I'Est en s’appuyant, par un jeu de bascule, sur la puissance
de I'Ouest, ’Egypte, dont 'arsenal est riche en cavalerie. Que dit
Esaie ?

« Malheur a ceux qui descendent en Egypte

y chercher protection,

et qui mettent leur espoir en des chevaux,

qui mettent leur confiance dans le grand nombre de chars
et dans une cavalerie puissante,

mais qui n’ont aucun espoir dans le Saint d’'Israél

et ne consultent pas le Seigneur...

L’Egyptien est homme et non dieu,

ses chevaux sont chair (fragilité) et non esprit (puissance).
Le Seigneur étendra la main

pour faire trébucher le (prétendu) protecteur,

le protégé tombera ;

et tous ensemble ils périront. » (31: 1, 3.)

C'est clair, le prophéte démasque lillusion de la politique pro-
égyptienne. Et pourquoi ? — Par antimilitarisme ou par idéalisme
pacifiste ? A entendre ses motivations, on voit bien qu’il ne s’agit



28 SAMUEL AMSLER

pas d’'une question de principe mais d’'une question beaucoup plus
personnelle. Il oppose « la confiance dans le grand nombre de chars »
a «’espoir dans le Saint d’Israél». Ce qu’il dénonce, ce n’est pas la
politique de I'Ouest contre la politique de 1’Est, peut-étre méme pas
la politique de I'armement contre la politique du désarmement, mais
c’est une recherche de puissance qui permettrait au peuple de
s’émanciper de sa mission au service de son Dieu. « Le Saint d’Israél »
— c’est ainsi qu’Esaie parle du Dieu vivant — poursuit avec son
peuple une histoire particuliére qui est profondément mélée a la
grande histoire mais a travers laquelle Dieu veut manifester sa
fidélité a ses engagements, sa « fiabilité » absolue. Comment le pourra-
t-il si Israél se met sous la protection de I'Egypte ?

La situation dangereuse de témoin est le privilége unique d’Israél.
Elle fait d’Israél une Eglise confessante, et non d’abord un Etat.
Mais cette situation confessante sert a révéler une puissance qui est
maintenant a I'’ceuvre dans le monde et qui veut supplanter toutes
les autres puissances dans lesquelles les peuples croient pouvoir
mettre leur confiance.

On le voit, le prophéte s’engage dans le débat politique du moment,
mais il reste bien en-deca de I’élaboration d’un programme d’action
politique. Il ne dicte pas au roi une solution. C’est au roi de faire son
métier de roi. Mais c’est au prophéte de I'interroger sur le fondement
de sa politique, de lui poser, & I'occasion de son choix politique, la
question décisive de 'objet de sa peur ou de sa confiance, et de
I'appeler a une décision qui manifeste la fiabilité de Dieu. En plagant
ainsi son intervention au niveau de la foi, Esaie fait ceuvre de prédi-
cateur prophétique et non de politique illuministe. Son message
rejoint les appels de ’Evangile a la foi « qui transporte les montagnes ».
C’est I’Eglise elle-méme qui est ici interpellée par le prophéte, c’est
elle qui est mise en garde contre une politique de recherche de puis-
sance qui la menace, elle la premiére. Mais ici encore, on remarque
que le prophete pousse les conséquences de cette foi jusque dans le
domaine des options politiques d’Ezéchias. Il y a des signes a dresser,
dans le monde des puissances politiques, pour manifester que celles-ci
n’ont pas le dernier mot, qu'une autre puissance est a I’ceuvre, devant
laquelle tous les pouvoirs ne sont que « chair » !

Nous empruntons notre dernier exemple a Jérémie. C’est I’époque
ou Babylone méne le jeu international. Une conférence secréte se
tient & Jérusalem, probablement convoquée par le roi qui est mainte-
nant Sédécias, installé sur le tréne de David comme vassal de Baby-
lone. Il a invité des ministres de tous les Etats voisins : Edom, Moab,
Ammoén, mais aussi Tyr et Sidon. De quoi parle-t-on, sinon des
moyens de secouer le joug de Babel ? Rien ne transpire des délibé-
rations, car la conférence doit échapper aux espions babyloniens.



LES PROPHETES ET LA POLITIQUE 29

Intervient Jérémie — c’est au chapitre 27 de son livre. Il fait
tenir & Sédécias, et peut-étre méme a chaque délégation de la con-
férence, un curieux message : un joug de beeuf, accompagné de ce
billet impertinent :

« Mettez vos nuques sous le joug du roi de Babylone ;
soyez-lui soumis ainsi qu’a son peuple ;
alors vous resterez en vie ! » (27 : 12.)

Bien plus, le chapitre suivant nous raconte que Jérémie se présente
lui-méme au temple, un joug sur la nuque. Il préche du geste et de la
voix : ¢« Dieu a soumis le monde au joug de Babylone ! »

La se situe une scéne déroutante : un autre prophéte, dénommsé
Hananya, survient, arrache le joug de la nuque du prophéte Jérémie
et le brise en déclarant :

« Ainsi parle le Seigneur :
C’est comme cela, d’ici deux ans, que je briserai le joug du roi de
Babylone, 'enlevant de la nuque de toutes les nations. »

(28 : 10-11.)

Affrontement troublant de deux propheétes sur une question politique.
En vérité, le discernement de la volonté de Dieu n’était pas plus aisé
alors qu’aujourd’hui dans nos synodes! Jérémie lui-méme en est
désarconné. Le texte dit :

« Alors le prophéte Jérémie s’en alla... » (v. IIc.)

Mais peu aprés — continue le texte — la parole du Seigneur lui
fut adressée :

« Va dire & Hananya :

Ainsi parle le Seigneur :

Tu brises les jougs de bois ?

Eh bien, je vais les remplacer par des jougs de fer !

car ainsi parle le Seigneur, le Tout-puissant, le Dieu d’Israél :
c’est un joug de fer que je mets sur la nuque de toutes ces nations,
pour les assujettir au roi de Babylone. » (v. 12-14.)

Ainsi, Jérémie prend non seulement parti, mais il ébruite la confé-
rence au risque de la faire échouer ; il trahit son pays. On va le jeter
en prison. Le métier de prophéte n’est pas de tout repos !

Mais pourquoi cette attitude qui fait scandale ? Il s’agit pour
Jérémie de mettre A jour les fausses sécurités dans lesquelles Israél
s’est enfermé, ses illusions religieuses en particulier qui lui font croire
que Dieu est nécessairement le garant de I’Etat ! Il y a un jugement
sur toute puissance qui se pose dans I’autonomie, serait-ce méme la
puissance du peuple élu ! Ici encore Jérémie ne réserve pas son mes-
sage 4 Israél, comme si ce n’était qu'une affaire d’Eglise et comme si



30 SAMUEL AMSLER

le Dieu vivant se contentait de remettre a 1’ordre son peuple élu.
Que cela nous plaise ou pas, Jérémie se méle de la politique des
autres peuples. Il le fait a la lumiére de ce qui est devenu manifeste
dans la destinée d’Israél; il le fait pour Israél d’abord ; mais il le fait
aussi pour les autres peuples car il sait que les autres peuples sont
aussi concernés par le régne de Dieu qui vient. C’est A eux aussi qu’il
donne un signe de jugement :

« c’est un joug de fer, dit le Dieu d’Isra€l, que je mets
sur la nuque de foutes ces nations ».

Ce ne sera pas le dernier mot de Jérémie. Mais sa prédication du
joug a ceci de curieux qu’elle semble d’abord diamétralement con-
traire & I’appel d’Esaie « & mettre son espoir dans le Saint d’Israél ».
Contradiction qui s’explique par le changement complet de situation
politique et par la forme nouvelle des tentations dans lesquelles
I’Etat est en train de glisser. Mais conformité profonde de ces deux
interventions qui, a un siecle de distance, révelent 1’enjeu dernier des
décisions politiques et appellent a inscrire les choix dans la perspective
d’une action que le Dieu vivant poursuit non seulement dans 1I’Eglise
mais aussi dans le monde de la vie des peuples.

La convergence de l’attention du Nouveau Testament, des
Evangiles en particulier, sur la personne de Jésus ne doit pas nous
faire oublier que ce Jésus, nceud de l'histoire entre Dieu et son
peuple, histoire dans laquelle I'Eglise se trouve maintenant engagée,
est aussi le nceud de I'histoire Aumaine. L’Ancien Testament, et les
prophétes en particulier, servent ici de garde-fou contre les inter-
prétations individualisantes ou idéalisantes de ’Evangile en inscrivant
cet événement dans le cadre universel et global qui est celui de
I’ceuvre de Dieu pour le salut de monde.

*
* *

Malgré tout ce qui resterait encore a ajouter, il est devenu clair,
nous l'espérons, que les prophétes de I’Ancien Testament ne nous
fournissent pas un programme d’action tout fait, pas plus en politique
que dans d’autres domaines. Ceci semble indiquer qu’il n’appartient
pas 2 la mission prophétique de I'Eglise d’élaborer elle-méme un
programme général pour la solution des problémes de la vie politique.

Mais peut-étre qu’a I'image des prophétes, et dans la foulée de
Jésus-Christ en qui le régne de Dieu a fait irruption pour bousculer
I'injustice et la mort, il appartient a I’Eglise d’abord de se laisser
mettre elle-méme en question dans son propre style de vie, dans son
service, dans ’accueil qu’elle fait — ou ne fait pas — a tous, afin de
manifester en son sein que le renouvellement de la vie sociale des
hommes a commencé. Ensuite, dressée elle-méme comme un signe



LES PROPHETES ET LA POLITIQUE 31

prophétique du Royaume qui vient, elle ne peut, pas plus que les
prophétes eux-mémes, laisser ce signe enfermé dans le cadre de sa vie
ecclésiale ou de ce qu'on appelle la vie spirituelle de chacun. Nous
I'avons entendu, c’est aussi a Israél comme entité politique que
s’adressent les prophétes, pour dénoncer les injustices et les violences
de la société humaine et pour exiger la solidarité et la justice entre
les hommes et entre les peuples. Ils le font a cause du régne de Dieu
qui vient et ils ne se lassent pas de justifier par 1a leur message. Ils
ne parlent pas de ce régne d’'une maniére générale et abstraite, mais
ils le font en I'articulant sur les décisions particuliéres que le gouverne-
ment est appelé a prendre. Ils le font de la parole, mais aussi du geste,
de l'action prophétique. A 1’Eglise-prophéte de dresser aujourd’hui,
et dans les domaines les plus concrets de la vie publique, des signes
que les puissances de ce monde ne sont que « chair » et non « esprit »,
qu’'une bréche a été faite dans I'engrenage impitoyable de ce monde,
et qu’'un monde nouveau est en marche, olt Dieu régne et ot ’homme
sera pleinement homme parce que pleinement solidaire des autres
hommes et pleinement interlocuteur du Dieu vivant.

SAMUEL AMSLER.



	Les prophètes et la politique

