
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1972)

Heft: 5

Artikel: De la grandeur et de la misère de la pédagogie

Autor: Furter, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380998

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE LA GRANDEUR ET DE LA MISERE
DE LA PÉDAGOGIE

« Si l'on admet que l'éducation est devenue et deviendra de plus
en plus, au regard même de la société, un besoin primordial de chaque
individu, il faut que l'action de l'école et de l'université soit non
seulement développée, enrichie, multipliée, mais encore transcendée

par l'élargissement de la fonction éducative aux dimensions de la
société tout entière. L'école a à jouer le rôle qu'on lui connaît, et qui
est appelé à se développer très largement encore. Pour autant, eUe

pourra de moins en moins prétendre assumer seule les fonctions
éducatives de la société. L'industrie, l'administration, les communications,

les transports peuvent et doivent y avoir part aussi. Les
collectivités locales, aussi bien que la collectivité nationale, sont en
elles-mêmes des institutions éminemment éducatives. « La cité, disait
déjà Plutarque, est le meilleur instituteur. » Et en effet, la ville,
surtout lorsqu'eUe sait rester à la taiUe de l'homme, contient, avec
ses centres de production, ses structures sociales et administratives,
ses réseaux culturels, un immense potentiel éducatif, non seulement

par l'intensité des échanges de connaissance qui s'y opèrent, mais
aussi par l'école de civisme et de solidarité qu'eUe constitue. »*

** *
Face au surgissement de cette « cité éducative » et à l'ampleur

des problèmes qu'elle pose, il est frappant de constater le peu de
crédit académique accordé à la pédagogie qui, si elle a gagné son
autonomie, l'a conquise au prix d'une véritable misère inteUectueUe.
Tout se passe comme si la grandeur de la pédagogie avait pendant
des siècles dépendu de ses liens avec la philosophie puisque, dès

Platon, l'activité philosophique semblait avoir nécessairement entraîné
une réflexion sur la formation de l'homme. C'est pourquoi, lorsque
la pédagogie, au début de ce siècle, s'est définitivement dégagée de
ce que les pédagogues croyaient être une servitude, elle a immédiatement

connu une véritable misère intellectuelle. Cette misère se manifeste

par exemple dans la difficulté qu'elle a à définir son statut

N. B. Leçon inaugurale prononcée à l'Université de Neuchâtel le 8 décembre

1971.
1 Edgar Faure, etc. : Apprendre à être. Paris, Fayard, 1972, p. 183.



DE LA GRANDEUR ET DE LA MISÈRE DE LA PÉDAGOGIE 321

scientifique. Cette misère a même parfois atteint un tel degré que
la pédagogie est tenue pour un ensemble pittoresque et ennuyeux de
recettes réunies dans ces poussiéreux « vade mecum » que sont les
traités de pédagogie générale, à peine utiles à ceux qui croient que
la formation humaine ne relève que de l'art gestuel ou du tour de
main artisanal.

Essayons d'interpréter de plus près cette situation paradoxale.

La philosophie de l'éducation et de la pédagogie
Tous les manuels et traités de l'histoire des idées pédagogiques '

débutent par l'analyse de la double activité de praticien d'une part,
de théoricien d'autre part, de la formation humaine que fut Platon.
« Philosophie et éducation sont, en effet, en étroit rapport : le philosophe

qui désire incarner sa réflexion en une action sûre et dans la
société des hommes, qui cherche à promouvoir la liberté et l'universalité,

a pour unique moyen l'éducation. Platon l'avait bien vu qui
confiait le pouvoir politique aux philosophes, afin de lui permettre
d'éduquer les citoyens, l'éducation étant réalisée grâce au pouvoir
pohtique, mais dans la finalité authentique de ce pouvoir et du
gouvernement. »2

Qu'on me permette cependant de placer ce lien intime de la pédagogie

et de la philosophie sous un autre patronage : celui d'Imanuel
Kant. Comme un jeune et brillant collègue suisse alémanique vient
de le montrer 3, Kant plus que tout autre philosophe a été un
professeur. Il débute, comme tous les inteUectuels allemands de son
époque, comme précepteur. Après avoir longtemps hésité à entrer
dans l'enseignement secondaire, il eut la chance de devenir le
professeur universitaire que nous admirons encore. Or, Kant ne resta
jamais indifférent aux problèmes pédagogiques de son époque. Il
accepta de donner des cours de pédagogie théorique aux futurs maîtres
de l'enseignement secondaire dont la compilation est parvenue
jusqu'à nous sous le titre de « Réflexions sur l'éducation ». Il s'intéressa
aux expériences de Basedow, qu'U discuta avec passion et compétence.

Il montra même tant de passion pour la pédagogie que la
lecture de l'Emile fut, avec l'annonce de la Révolution française,
un des rares événements qui interrompirent sa promenade matinale
quotidienne. Il n'est donc pas étonnant que sa réflexion se réfère
souvent à cette activité professionnelle. Si, par la suite, les
philosophes n'ont pas toujours accordé autant d'importance à la
pédagogie, il n'en reste pas moins que ceUe-ci a fidèlement reflété les idées

1 Par exemple : Les grands pédagogues, édit. par J. Château. Paris, 1956.
2 R. Leveque et F. Best : « Pour une philosophie de l'éducation », in

Traité des sciences pédagogiques, 1 : Introduction. Paris, 1969, p. 118.
3 T. Weisskopf : Imanuel Kant und die Pädagogik. Zurich, 1970.



322 PIERRE FURTER

philosophiques dominantes. Sans vouloir insister sur ces évidences,
rappelons les cas particuliers, historiques et significatifs, de Fichte,
Comte et Bergson.

Mais, plus importantes que ces exemples illustres, sont les trois
raisons fondamentales qui exphquent cet échange interdisciplinaire.

I. Tout philosophe qui essaie de cerner ce que l'homme devrait
ou aurait dû être, qui s'interroge sur les possibilités de le modifier
et sur les conditions de ce changement pose par là même les fondements

de la pédagogie. En d'autres termes, toute philosophie qui fait
une place au possible est une phUosophie de la formation humaine.
Comment admettre la perfectibihté de l'homme sans croire à la
possibilité de le changer Sans imaginer qu'on puisse l'informer, le
former et parfois... le déformer Ces phUosophies justifieront l'action
pédagogique, qu'elle soit une action dont le sujet assume lui-même
la responsabilité (autoformation) ou qu'elle soit une action qu'un
autre exerce sur lui (action formative). Inversement, si un philosophe
nie la possibilité de changer l'homme, il nie « a priori » l'idée même
d'une formation humaine et par conséquent d'une action pédagogique.

Ceci nous rappeUe opportunément qu'un éducateur ne peut
avoir n'importe quelle conception de l'homme et qu'il peut être nécessaire

de lui faire prendre conscience des contradictions entre les objectifs

concrets de son activité professionneUe et sa conception du devenir
d'autrui.

A la hmite, nous oserions même prétendre, d'une part, que plus
un philosophe fait place dans sa réflexion à la dimension utopique,
plus il reconnaît l'importance de l'éducation, c'est-à-dire de la ou des
formes systématisées et cohérentes de formation. D'autre part, plus
il est conscient de cette dimension, plus il insistera sur la dimension
libératrice de la formation, c'est-à-dire de toute intervention qui
contribue au développement culturel d'un individu, d'un groupe ou
d'une nation.

De Thomas Moore à Babeuf, de Henri de Saint-Simon à Proudhon,
de Jean-Jacques Rousseau à Pestalozzi, de l'Ecole nouvelle à Freinet,
c'est une histoire parallèle de l'action de la pensée utopique qui
traverse les siècles *. La pensée utopique —¦ qui est l'expression
historique de l'espérance des hommes2 —¦ veut tout à la fois améhorer
les sociétés et éduquer les hommes pour les rendre capables d'une
société égale, juste et fraterneUe. Et comme Kant le proposait dans
son « Projet pour une paix perpétuelle », cette double action se situe

1 M. Dommanget : Les grands socialistes et l'éducation. Paris, 1970.
2 P. Furter : « L'espérance selon Bloch », in Revue de théologie et de

philosophie, Lausanne, 1965, n° 4, p. 286 ss.



DE LA GRANDEUR ET DE LA MISÈRE DE LA PÉDAGOGIE 323

dans une intention fondamentale qui vise à faire accéder les hommes
à l'universalité, à la philosophie, eUe-même projet d'universalisation.

IL II existe une autre raison, plus profonde peut-être. Devenir
ce que Ton doit ou devrait être, c'est devenir capable de la vérité.
Eduquer pour la liberté, c'est aussi apprendre à bien penser et savoir
réfléchir avec méthode et rigueur. Une philosophie qui admet la
possibilité de modifier l'homme devra donner des formes à ses activités
et en particuher à son activité intellectuelle. A ce niveau, beaucoup
plus concret, le philosophe ne définit plus seulement des principes
et des finalités, mais suggère des méthodologies et même parfois des
méthodes plus précises de formation. Sans doute, le dogmatisme
philosophique peut conduire à un dogmatisme méthodologique qui a
entraîné parfois à des expériences aberrantes. Or, certaines psychologies

dites « philosophiques » sont aujourd'hui bien combattues. Le
développement de l'étude scientifique de l'apprentissage a
considérablement limité l'apport des philosophes à l'élaboration des méthodes
de formation. Les psychologues ont démontré qu'une méthodologie
déduite à partir de principes métaphysiques peut être aussi merveü-
leusement cohérente que remarquablement inefficace. La psychologie
« philosophique » mène aussi à des impasses comme dans les
polémiques du siècle passé où les « philosophes-pédagogues » se battaient
pour savoir s'il fallait procéder du simple au général ou au contraire
du général au particulier.

Néanmoins, nous croyons que l'analyse, que la philosophie peut
faire de la psychologie, est encore indispensable aux pédagogues
contemporains dans la mesure où eUe prétend moins dire comment

nous pensons qu'indiquer le pourquoi et surtout le vers quoi de notre
activité intellectuelle. Il n'est donc pas exclu qu'une réflexion
philosophique sur l'usage de l'intelligence soit de plus en plus indispensable.

Si les psychologues peuvent aujourd'hui informer le pédagogue
avec exactitude sur les étapes du développement de la pensée de
l'enfant et de l'adolescent, ils ne sont pas aussi précis quant au
processus que le jeune adulte suit dans sa maturation, et encore moins

pour ce qui se passe dans la succession des âges de la vie.

III. Le pédagogue dépend du philosophe dans la mesure où
celui-ci a tout à la fois une vue plus ample, plus prospective et plus
articulée du devenir de l'homme ». Le philosophe ne s'intéresse pas
seulement à l'homme « en formation » mais s'interroge sur le devenir
global de l'homme jusqu'à la mort et parfois au-delà de celle-ci, ce

qui nous mènerait très loin. Car cette vue lointaine et ce sens des pers-

1 G. Berger : L'homme moderne et son éducation. Paris, 1962.



324 PIERRE FURTER

pectives infinies n'obhgeraient-ils pas à reprendre un dialogue difficile
avec les théologiens Ceux-ci n'ont pas toujours servi la pédagogie,
en particulier quand ils l'ont réduite à n'être qu'un catéchisme. Mais
les exemples de Vives ou de Luther suffiraient à nous rappeler qu'un
franc dialogue avec ceux qui font progresser l'Eglise pourrait être
lui aussi enrichissant. En effet, rares sont les pédagogues qui aient
réfléchi au rôle de la mort dans leur pédagogie. Ce qui les aurait obligés

à réfléchir sur le rôle du silence et de la rupture dans la formation

'. Et cependant, c'est à une formation pour et à la mort
que nous sommes condamnés par notre condition humaine.

Le philosophe est plus prospectif dans la mesure où il met l'enfant
(le « paidos » de la pédagogie) en rapport avec l'adulte (1'« andros »

de l'andragogie). Le pédagogue, comme l'indique hélas son qualificatif

professionnel, est voué aux enfants ; qu'il n'aime pas toujours,
comme nous le rappelle H. Roorda, dont on vient enfin de rééditer
l'œuvre ». Le philosophe, au contraire, voit le devenir de l'homme
achevé, si l'achèvement de l'homme est possible. Enfin, toute
philosophie supposant une axiologie, la philosophie peut prétendre classer
le savoir humain en commençant par la classification des sciences,
c'est-à-dire en faisant le premier pas vers la cohérence des contenus
des programmes scolaires.

En résumé, le pédagogue gagne à la fréquentation des philosophes
le sens du lointain. Les philosophes, par contre, trouveront peut-
être, dans la compagnie des pédagogues, l'expérience du concret qui
donnera la taiUe de l'homme à leur haute réflexion.

La pédagogie entre le bricolage et les sciences de l'éducation

Or, ce mariage si harmonieux s'est révélé avec le temps un fort
mauvais mariage de raison. La dépendance de la pédagogie à l'égard
de la philosophie a été finalement mise en question pour deux raisons
différentes.

Tout d'abord, parce que la critique de la sociologie des idées a

pu montrer que, de la pensée utopique à l'action concrète, il y avait
bien des trahisons. Pour certains sociologues, la philosophie de
l'éducation n'est qu'un sonore bavardage. D'autre part, parce que la pédagogie

a été de plus en plus reprise en main par des techniciens et par
des fonctionnaires qui n'avaient cure ni de philosophie et encore
moins de réflexion ; ceUe-ci est donc identifiée à une pure technologie.

Reprenons ces deux raisons du malaise actuel.

1 II y a cependant le cas singulier de saint François de Sales. Cf. V. G. Hoz :

«El silencio en el maestro», in Revista espanola de pedagogia. Madrid, 1951.
2 H. Roorda : Œuvres complètes, tomes I et H. Lausanne, 1969 et 1970.



DE LA GRANDEUR ET DE LA MISÈRE DE LA PÉDAGOGIE 325

En thèse, il est facüe d'admettre que la formation peut libérer
l'homme ». Ce thème est actuellement central dans l'extraordinaire
renouveau que connaissent les idées sur l'éducation aussi bien en
Amérique latine qu'aux Etats-Unis ou au Canada. On estime qu'une
bonne formation, authentique, consciente et responsable donnera à
l'homme de nouveaux moyens d'action. Elle lui permettra de prendre
conscience de toutes ses possibuités ; peut-être même elle le convaincra
de changer de fond en comble notre société. L'analyse critique de la
pratique pédagogique montre cependant que ce ne sont là
qu'affirmations purement idéologiques, dans le sens précis que donnait Napoléon

à ce concept lorsqu'il se moquait du philosophe Destutt de

Tracy et de ses amis. Il ne voyait dans ces idées, fort intéressantes
d'aiUeurs, que rêves et Ulusions. Le sarcasme de Napoléon a traversé
les ans. Malgré tous les théoriciens de l'éducation, les réalistes
estiment que dans beaucoup de systèmes d'enseignement existants, la
formation ne libère pas ; eUe dresse. Elle ne fait pas réfléchir ; eUe

masse le cerveau. Elle ne favorise pas le développement, ni de
l'individu, ni de la société ; elle terrorise pour sauver à tout prix le
statu quo.

Prenons deux exemples pour préciser ces affirmations.

Il est devenu courant de prétendre que l'alphabétisation est un
des droits universels de l'homme. Soit. Mais un droit pour quoi faire
N'est-ce pas le droit de lire ce qu'on n'a pas écrit Ce qu'on n'écrira
jamais Alphabétiser le monde, n'est-ce pas surtout le soumettre
à l'obligation de répéter, en ânonnant, ce que d'autres ont fabriqué

sous le label de la culture Alphabétiser, n'est-ce pas au
contraire apprendre à écrire, puis à lire, et dans cet ordre N'est-ce
pas le geste prodigieux de rendre la parole à ceux qui depuis des
mUlénaires n'ont jamais eu ni le droit, ni le pouvoir, ni même les
instruments pour fixer leur pensée Le retard de l'humanité ne
provient-il pas du fait qu'une minorité infinie s'est arrogé depuis des
millénaires le droit de parler pour tous parce qu'elle avait su
monopoliser l'écriture * Or, dans notre actualité pédagogique, il y a des

signes modestes et avant-coureurs d'une telle libération. Il y eut la
lutte de Freinet pour l'expression par l'imprimerie et la correspondance

3 ; ceUe des éducateurs anglo-saxons pour la créativité artistique

par l'expression pour tous et par tous * ; et, que l'on me par-

1 P. Freire : L'éducation comme pratique de la liberté, trad, du portugais.
Paris, 1971.

2 L'écriture et la psychologie des peuples. Paris, 1963.
3 E. Freinet : Naissance d'une pédagogie populaire, historique de la CEL.

Cannes, 1949.
4 H. Read : Education through art. Londres, 1943.



326 PIERRE FURTER

donne cette référence, la prise de parole des étudiants qui la prirent,
comme leurs ancêtres avaient pris la Bastille, en mai 1968.

Le deuxième exemple vient d'un pays voisin et c'est un enfant
qui nous parle ' :

« Le problème de géométrie faisait penser à une sculpture de la
Biennale : « Un solide est formé d'un hémisphère surmonté d'un
cylindre dont la surface est égale aux trois septièmes de la sienne. »

» Il n'existe pas d'instrument pour mesurer les surfaces. Donc
dans la vie, U ne peut jamais arriver qu'on connaisse une surface
avant de connaître les dimensions. Un problème comme celui-là ne
peut naître que dans l'esprit d'un malade.

» Dans le secondaire nouveUe manière, il paraît que ces choses-là
ne se verront plus. Les problèmes partiront « de considérations d'ordre
concret ».

» En effet, cette année au certificat, Caria a eu un problème
moderne, à base de chaudière : « Une chaudière a la forme d'un
hémisphère surmonté... » Et voilà qu'on repartait de la surface.

» Mieux vaut un professeur de l'ancienne école qu'un qui croit
qu'il est moderne parce qu'il a changé les étiquettes.

» Le professeur sur lequel on est tombé, il Tétait de l'ancienne
école. C'est ainsi qu'aucun de ses élèves à lui n'a réussi à résoudre
le problème. Des nôtres, il y en eut deux sur quatre qui se tirèrent
d'affaire. Résultat : vingt-six recalés sur vingt-huit. Il racontait à

qui voulait l'entendre qu'il était tombé sur une classe de crétins »

Mais ce n'est pas seulement au niveau de ses méthodes que
l'éducateur peut être répressif. Son action est aussi répressive dans sa
dimension sociale, c'est-à-dire dans les rapports entre les institutions et
la société. Traditionnellement, ces rapports s'exprimaient par l'aspect
sélectif de l'école. Aujourd'hui, on croit souvent que la démocratisation

des études a hquidé ce problème. Or, il n'en est rien. En effet,
une école pour tous n'est pas encore une école de tous. Si tous les
enfants d'une même classe d'âge entrent dans une école officielle —
ce qui n'est plus vrai lorsqu'ils dépassent l'âge de Tobhgarité scolaire
— ces écoles ne sont pas encore vécues par la majorité des élèves
ou par leurs parents comme étant « leurs » écoles.

Et ceci pour des raisons cultureUes. La culture scolaire, ceUe qui
est définie par le programme, qui est emmagasinée dans les manuels,
débitée dans les leçons par des maîtres qui l'ont assimUée au cours
de leurs études, cette culture a de moins en moins de points communs
avec la culture vécue par les enfants en dehors de l'école. Une enquête
faite par des candidats au certificat d'aptitudes pédagogiques du

1 Lettres à une maîtresse d'école par les enfants de Barbiana, trad, de l'italien.
Paris, 1968, p. 34-35-



DE LA GRANDEUR ET DE LA MISÈRE DE LA PÉDAGOGIE 327

Séminaire de pédagogie à l'Université de Neuchâtel! a montré clairement

cette scission dramatique. Citons un seul exemple. Dans deux
classes-témoins du secondaire supérieur de La Chaux-de-Fonds, tous
les élèves avaient une radio, un tourne-disques, ou un magnétophone
personnel. Ils achetaient tous régulièrement des disques ; mais un
seul possédait des disques de musique classique. Les maîtres, eux,
n'avaient probablement que des disques de musique classique.

Ce que l'on nomme démocratisation n'est en fait qu'une massi-
fication. Elle met face à face des enfants et des adultes qui n'ont
plus d'expérience culturelle, sociale ou politique commune. Dès lors,
si le corps enseignant n'y prend garde, il imposera fatalement sa
culture, sa vision des choses et parfois même sa conception de classe
à l'ensemble des élèves venus d'autres milieux. Même si le maître
s'en tient à une stricte neutralité politique, il imposera en tous les

cas sa culture parce qu'il ne pourra pas pousser sa neutralité jusqu'au
silence. Il y en a qui haussent les épaules, en disant qu'après tout
cela prouve tout simplement qu'une partie importante de la
population devrait être rapidement refoulée des écoles pour incapacité
ou insuffisance culturelle. Ils proposent donc de rendre les écoles

encore plus sélectives et par conséquent seraient d'accord pour introduire

d'une façon directe ou indirecte un « numerus clausus ». Je
leur laisse la responsabilité de ces positions antidémocratiques et
incompatibles avec les articles de notre Constitution. Or, ce très
grave problème culturel ne sera pas résolu par les philosophes de
l'éducation.

Je sais que la critique sociologique de la pédagogie est crueUe.

Et lire les ouvrages des sociologues de l'éducation, comme La
reproduction de Pierre Bourdieu et de ses collègues2, est une opération
doublement amère. Amère, par le jargon sociologique qui rappeUe le

style de Spinoza sans son génie ; amère par le jugement inexorable
sur l'éducation : l'école ne reproduit que l'école et ainsi jusqu'à la
fin de ses temps absurdes. La solution de Bourdieu saute aux yeux :

faisons la révolution ; cassons tout pour reconstruire une nouvelle
société. De ce radicalisme meurtrier, certains éducateurs ne s'en
remettent pas. D'autres deviennent hystériques. Plusieurs régressent
même jusqu'à un contre-terrorisme inteUectuel. Tout en reconnaissant

combien c'est difficile aujourd'hui d'être enseignant, je crois

que nous devons à petites doses assimiler cette critique si nous voulons

justement éviter cette misère de la pédagogie que nous évoquions.
D'autre part, dans l'œuvre de Bourdieu, quelle admirable analyse de

1 Enquête faite par Mlle Borei, Mlle Verdon et M. Claude en février 1970.
2 P. Bourdieu et J.-C. Passeron : La reproduction, éléments pour une

théorie du système d'enseignement. Paris, 1970.



328 PIERRE FURTER

l'injustice cultureUe, devenue aussi intolérable aujourd'hui que Tin-
justice sociale et l'injustice économique que dénonçaient déjà nos
pères et nos grands-pères.

A cette critique sociologique s'ajoute une autre critique, scientifique

et positiviste. Celle de ceux qui reprochent à l'éducation son
aspect httéraire et qui voudraient en faire une science 1.

En effet, face au bavardage, la meilleure et la plus radicale réaction

n'est-elle pas l'analyse basée exclusivement sur des faits précis,
décrits objectivement et mesurables Pour échapper aux envolées
lyriques et aux discours sur l'éducation, une approche prudente,
deductive, expérimentée et expérimentale n'est-elle pas la seule voie
qui permette de respecter les règles de la raison Cette double réaction,

d'une part scientifique et d'autre part réaUste, est opportune
dans la mesure où elle met en évidence le fait que l'éducation n'est
pas seulement la mise en œuvre de certaines intentions, la
concrétisation de certains idéaux, la mise en forme pour demain de l'homme
qu'on imagine aujourd'hui, mais un faisceau de métiers difficUes, un
ensemble d'actions qui s'appuient sur des techniques spécifiques (dont
on peut mesurer l'efficacité) et des interventions sur des individus et
des groupes qui peuvent être organisés, planifiés, contrôlés et évalués.

Dans ce désir d'une science de l'éducation, se manifeste tout
d'abord la revendication légitime de professionnaliser les praticiens
de ce faisceau de métiers. Rendons ici un juste et respectueux
hommage aux instituteurs, qui depuis longtemps ont reconnu et admis
cette évidence. Comme les notaires, les avocats ou les pharmaciens,
les instituteurs n'ont pas cru déchoir en admettant le principe d'un
strict apprentissage professionnel. C'est pourquoi, on ne peut que se

réjouir de constater le développement d'un mouvement qui, de canton
en canton, obhge enfin à revoir complètement la préparation des

futurs maîtres de l'enseignement secondaire.
Remarquons cependant que ce double mouvement vers une

science de l'éducation et une professionnalisation des corps
enseignants peut dégénérer en une science dite apphquée qui n'est en fait
qu'un bricolage rationalisé. Faute de rigueur, faute de méthode,
faute d'une théorie adéquate, il n'y a sous le terme de « science de
l'éducation » qu'un conglomérat d'expériences limitées, d'observations

partielles, de faits fragmentaires.
M. Tardy, dans un hvre provocant, résume ainsi cette distorsion :

« Pour certains pédagogues, ceux qui précisément constituent
Tavant-garde, le métier est devenu l'occasion d'un « hobby » et
l'épanouissement prend la forme inattendue d'un bricolage pédagogique.

1 E. Claparède : «Un institut des sciences de l'éducation», in Archives de
psychologie. Genève, 1912.



DE LA GRANDEUR ET DE LA MISÈRE DE LA PÉDAGOGIE 32g

L'initiation au moyen de communication de masse dans le cadre des
étabhssements scolaires, tout comme l'utilisation de l'imprimerie à
l'école ou les expériences d'autogestion et de coopérative de classe,
obéit, en grande partie, à des motivations de ce genre.

» C'est alors que ce qu'il faut bien appeler la passion pédagogique
donne toute sa mesure. Des trésors de juvénilité, dont on ne
soupçonnait pas l'existence, sont dispensés avec une admirable prodigalité.

» «

Le point de vue de Tardy est amusant ; il est cependant partial,
comme il le reconnaît lui-même. Comme le rappelle opportunément
Lévi-Strauss 2, le bricolage (ce mot intraduisible et que « hobby » ne
rend que partiellement) pourrait bien être une des formes fondamentales

de l'activité humaine. Car, bricoler, c'est tout d'abord manipuler

avec naïveté et ravissement des appareils ; s'amuser avec des

gadgets techniques fournis abondamment par la société de consommation.

C'est aussi construire, avec des signes déjà usés, de nouvelles
interprétations. C'est admettre également qu'on n'invente rien, mais

que l'on varie à l'infini sur le même thème. C'est savoir, avec peu
de moyens et avec des moyens pauvres, multiplier son action. Le
bricolage pédagogique manifeste donc la capacité de nos collègues
de dépasser la misère pédagogique par les moyens du bord.

Du bricolage pédagogique entendu comme l'ensemble des procédés
traditionnels que les enseignants utilisent dans le système actuel à

la technologie de l'éducation comme l'étude systématique de l'aspect
technique des moyens et des instruments mis en œuvre par les
enseignants ou qui pourraient être utilisés, il y a un chemin que beaucoup
d'entre nous ont déjà parcouru et vont encore parcourir. Or ce chemin
peut mener très loin. Sans vouloir insister sur un aspect qui à lui
seul demanderait d'importants développements, la technologie de
l'éducation permet aujourd'hui à l'éducateur d'être présent là où il
n'est pas là. Ainsi, la télévision en circuit fermé démultiplie et
rapproche un conférencier d'innombrables auditoires absents. Le vidéo-
scope permet de répéter et de revoir dans les moindres détails un
moment pédagogique alors que son principal acteur a disparu depuis
longtemps. Les moyens audio-visuels permettent de représenter devant
une classe des documents difficiles, rares ou inaccessibles. Ils peuvent
aussi faire sauter les quatre murs d'une salle sur le vaste monde.
Nous connaissons même aujourd'hui des systèmes de formation assistés

par l'ordinateur qui créent les conditions d'une autoformation
Ulimitée, sans aucune intervention ultérieure de l'éducateur.

1 M. Tardy : Le maître et les images, essai sur l'initiation aux messages
visuels. Paris, 1966, p. 24-25.

2 C. Lévi-Strauss : La pensée sauvage. Paris, 1962.



330 PIERRE FURTER

Or, le bricolage n'est pas le fait de chacun. Il dépend de l'habileté
en grande partie gestuelle des enseignants. La technologie exige une
lente et minutieuse préparation parce que les appareils sont parfois
compliqués, souvent coûteux et obligent à des styles particuliers
d'enseignement. Il faut donc acquérir toute une série de connaissances,

ce qui signifie aussi bien apprendre à manipuler les bons boutons

que savoir organiser minutieusement le temps de la formation
jusqu'à la minute près, que d'acquérir de nouvelles connaissances
théoriques en cybernétique afin de savoir programmer une formation.

De la pédagogie à l'andragogie

L'invention de la cybernétique nous permet de passer enfin à la
dernière des étapes de cette approche rationaliste et réaliste de l'action
pédagogique : la pédagogie comme « pédagogie scientifique ». Nos
collègues Jean-Biaise Grize et Laurent Pauh se sont proposé par exemple
ceci :

« Nous sommes loin de sous-estimer la complexité de la tâche de

l'enseignement et nous sommes, en particulier, très conscients que
l'aspect affectif, qui semble aujourd'hui le plus négligé de tous, est
fondamental. Nous savons aussi que celui-ci ne se laisse que bien
mal traiter « more geometrico ». Néanmoins, et tout en ne cessant
d'être attentifs à sa continuelle présence nous voudrions poser
quelques hypothèses propres à fournir un cadre de recherche
expérimentale précise qui pourrait constituer la base d'une pédagogie-
science humaine... Nous proposons de situer dès l'abord la pédagogie
au sein d'une théorie générale des interventions sur la pensée et son
fonctionnement. »

Cela signifie, pour eux, « être attentif au fait que toute
intervention se fait sur un sujet (collectif ou individuel), à propos d'une
certaine connaissance et selon une stratégie actuellement plus implicite

qu'explicite ».

Ils terminent leur article sur trois thèses :

« i. Une pédagogie scientifique doit s'inscrire au sein d'une théorie
plus générale de l'intervention sur la connaissance et son fonctionnement.

» 2. Une telle théorie ne peut être que de nature dialectique
» 3. Enfin, une telle théorie ne peut jamais être que provisoire ou

ouverte » '
Nos collègues nous proposent donc une tout autre voie. Pour

mieux la distinguer, résumons le chemin parcouru. Nous avons vu
que la pédagogie ne peut plus être seulement une philosophie de

1 J.-B. Grize et L. Pauli : « Pour une pédagogie scientifique », in Dialectica.

Zurich-Lausanne, 1970, p. 1 et 6.



DE LA GRANDEUR ET DE LA MISERE DE LA PEDAGOGIE 33I

l'éducation. CeUe-ci l'éclairé quant à ses finalités ; elle ne lui donne
aucun moyen concret d'action. La pédagogie ne peut pas non plus
se limiter à « penser » une pratique technique ou de bricolage. La
pédagogie doit donc avoir l'ambition de son autonomie scientifique.
Ce qui suppose qu'elle est un ensemble coordonné avec un objet spécifique.

Je propose que sous le nom d'andragogie, l'université reconnaisse

une science de la formation des hommes ; ce que d'autres
universités étrangères ont déjà fait, tout d'abord en Yougoslavie puis,
plus récemment, dans les Pays-Bas. Cette science doit s'appeler andra-
gogie et non plus «pédagogie » parce que son objet n'est plus seulement

la formation de l'enfant et de l'adolescent, mais bien de l'homme
pendant toute sa vie.

Cette science comprendra aussi bien l'étude des formes d'auto-
didaxie que ceUes où l'intervention d'autrui (individuelle ou collective)

apparaît comme indispensable. Elle sera aussi une science
dialectique puisque la formation implique un processus de transformation
et un rapport dynamique entre le même et le différent, entre le sujet
et autrui. Cette science visera enfin à constituer ce que Kant appelait

: La communauté des hommes '.
Comme science, l'andragogie doit bien sûr respecter les règles des

sciences humaines ; mais elle doit aussi tenir compte d'exigences
particulières.

Premièrement, l'andragogie doit s'appuyer sur une praxis, c'est-
à-dire prendre comme point de départ de son étude des activités
réelles de formation et d'autoformation telles qu'elles se pratiquent
dans les institutions scolaires ou sous d'autres formes plus libres. Il
faudra par conséquent élaborer des méthodes et des instruments
d'observation, de description, d'interprétation et de codification qui posent
des problèmes extrêmement ardus. Comment, par exemple, « rendre »

une expérience de non-directivité Sans ses références à la pratique,
l'andragogie n'échappera pas au discours. Cela signifie-t-il que nous
devons créer des classes expérimentales qui dépendraient de
l'université Ce serait bien coûteux et sans doute aberrant, puisque
l'université se trouve dans des systèmes scolaires qui existent et qui sont
des champs d'expérimentation permanente.

La deuxième exigence est complémentaire. La praxis formative
est une praxis technique et technifiée. La formation des hommes n'est
plus un art, ni même un artisanat. Parfois, nous l'avons vu, eUe est
encore un bricolage auquel on s'initie sur le tas par un « know-how »

que Ton appelle la didactique ou par un drill que l'on nomme à tort
méthodologie. L'andragogie s'oriente résolument vers une connais-

1 L. Goldmann : La communauté humaine et l'univers chez Kant. Paris,
1948.



332 PIERRE FURTER

sance de la technologie de l'éducation, ce qui englobe aussi bien les

techniques traditionneUes de l'école (le tableau noir, le discours « ex
cathedra », etc.) que des moyens plus subtils et plus souples, comme
le rétroprojecteur, le dialogue, le «team-teaching» c'est-à-dire un
enseignement donné simultanément par un groupe de maîtres: un
enseignement à plusieurs voix. Cette technologie peut aller jusqu'à
l'étude des moyens très perfectionnés de l'enseignement programmé
ou la télévision en circuit fermé. Rappelons, pour mémoire, qu'U
serait absurde d'exclure de l'andragogie l'étude de la technologie de
l'éducation, sous le prétexte que ce serait porter atteinte à l'humanisme

Enfin, et nous revenons à notre point de départ, l'andragogie
répond à une troisième exigence : ceUe que propose la philosophie.
Elle sera aussi une réflexion profonde, critique et créatrice, qui veut
construire dans l'interdisciphnarité une théorie de la formation des
hommes. Celle-ci précisera les rapports entre la pratique et la
réflexion ; entre le comportement quotidien du maître et la présence
parfois inquiétante de concurrents mécaniques ou électroniques ;

entre les intentions et les réalisations. Ce dernier point me semble

particulièrement important, si nous désirons que l'andragogie soit
évaluée aussi rigoureusement que les autres sciences.

A l'élaboration de cette théorie, les différentes disciphnes
contribueraient de façon différente. Il est probable que la philosophie
et la théologie s'imposeront dans la définition des finalités ; la psychologie

et la socio-psychologie dans la mise en œuvre de l'apprentissage ;

la sociologie et l'économie dans la détermination des objectifs et dans
l'évaluation des résultats. Il est raisonnable de penser que le
développement de l'enseignement de la pédagogie pourrait se faire sans
créer nécessairement de nouveaux postes, mais en mobilisant les

ressources qui existent déjà à l'université ; il serait donc peu coûteux.

Les tâches possibles de l'andragogie
Ce dernier point nous ramène aux hmites de nos régions. Que faire

avec nos moyens si modestes
Tout d'abord, lutter avec acharnement et ténacité pour la collaboration

romande. Puisqu'il y a une licence romande de psychologie,
pourquoi ne pas construire peu à peu un enseignement romand de

l'andragogie
Deuxièmement, faire un inventaire aussi précis que possible et

prospectif des besoins et des aspirations des populations qui soutiennent nos
universités, parfois à contrecœur. Ne pourrait-on pas mettre sur pied
des études-participation qui permettraient aux différents secteurs de
donner les éléments fondamentaux d'une pohtique à long terme de
la formation permanente dans nos régions



DE LA GRANDEUR ET DE LA MISÈRE DE LA PÉDAGOGIE 333

Par exemple, faut-il :

a) continuer à former en masse des enfants et des adolescents en
nous endettant toujours davantage et sans savoir si, une fois
formés, ils trouveront le travail pour lequel nous avons cru les
former
En fait, sans le dire clairement, les autorités ont déjà mis un
frein à cette explosion scolaire, puisque l'analyse des budgets
cantonaux de l'ensemble de la Suisse montre que si, il y a dix-neuf
ans, on dépensait deux fois plus pour les écoles que pour les

routes, en 1969 déjà on dépensait un peu plus pour les routes
que pour les écoles x ;

b) perfectionner les jeunes adultes, ceux qui viennent d'entrer dans
la profession mais qui plafonnent faute de formation continue
Ceci signifierait, par exemple, ouvrir l'université à une nouvelle
clientèle. Ce qui nous obligerait peut-être aussi à créer des antennes
universitaires hors des limites urbaines dans des régions peu
favorisées. Mais, comme le montre le rapport du GRETI : La Suisse
au-devant de l'éducation permanente 2, cela pourrait aussi conduire
à libérer ces jeunes adultes de certaines obhgations. Par exemple,
permettre aux jeunes femmes de confier leurs enfants en bas âge
à un système d'éducation préscolaire ;

c) développer et soutenir massivement toutes les initiatives privées
et volontaires de formation des adultes et de la vie culturelle
dont notre pays est si riche
De la formation sportive à l'occupation intelhgente des loisirs,
du groupe de théâtre au chœur, des écoles de musique aux ciné-
clubs, nos régions ont toujours été riches d'autodidactes, d'amateurs

parfois étranges, parfois généreusement géniaux. Cette priorité

obligera à mettre sur pied une éducation populaire et une
animation culturelle où l'université trouverait tout naturellement
sa place ;

d) enfin, et j'ai gardé pour la fin cette option, car elle ouvre sur
une perspective dramatique, certaines de nos régions ne vont-elles

pas se trouver, comme la Lorraine il y a quelques années, devant
des problèmes de reconversion Sommes-nous sûrs que notre futur
est encore horloger, mécanique ou électronique et à l'image ou
dans le prolongement de notre passé Ne devons-nous pas chercher

immédiatement d'autres activités industrielles, ce qui sup-

1 Domaine public. Lausanne, 1971, n° 162, p. 1.
2 A. Gretler et autres : La Suisse au-devant de l'éducation permanente.

Lausanne, 1971.



334 PIERRE FURTER

poserait des efforts énormes et collectifs de reconversion et de

recyclage professionnel

Ces questions fondamentales mériteraient des réponses
circonstanciées, si nous voulons vraiment savoir ce que fera l'université pour
notre pays, pour nos régions. Mais comment y répondre si personne
n'a d'idées claires sur notre développement prochain et lointain
Sans doute, l'idée de l'aménagement du territoire pénètre chez nous.
Bientôt, nous aurons les cartes indispensables pour connaître notre
équipement socio-culturel. Mais U faudrait encore des études
économiques pour savoir si le développement culturel prévu est viable
financièrement. Sans ce travail préhminaire, les andragogues, avec
les éducateurs, ne pourront jamais proposer à nos populations des

priorités raisonnables et bon marché.
Il me semble donc possible de conclure que si la pédagogie, après

sa grandeur, a connu une grande misère, son futur sous la forme de

l'andragogie est plein de promesse. Reste à savoir si notre pays va
s'engager dans cette voie, où nos voisins nous ont déjà largement
precedes. Pierre Furter.


	De la grandeur et de la misère de la pédagogie

