Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 22 (1972)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

NORBERT LOHFINK : Sciences bibliques en marche. Traduit de 'alle-
mand par Hervé Savon. Préface de René Marlé. Paris, Casterman,
1969, 196 p. (Christianisme en mouvement, n° 10).

Que signifie la méthode historique et son application pratique ? C'est a
cette question que répond N. Lohfink dont le souci est de pouvoir approfondir
suffisamment la foi d’hier et celle d’aujourd’hui pour pouvoir offrir un langage
a celle de demain, non seulement & la foi de I'Eglise catholique, mais a la foi
de tous les croyants. Aprés avoir dressé un tableau historique de la position de
son Eglise devant les conséquences de l'introduction de la méthode historico-
critique dans la science biblique et dans la théologie en général (Bible et science
biblique aprés le concile ; Invention et progrés de la connaissance; De la
méthode historico-critique), il en vient & dire que : ¢« Si beaucoup de personnes
ont peur de I’étude historico-critique de la Bible, c’est peut-étre parce qu’elles
sentent trés bien qu’avec elle c’en est fait de la clarté superficielle de leurs lec-
tures scripturaires, et que cette nouvelle lumiére leur apporterait en méme
temps cette obscurité singuliére dont elles ne comprennent pas encore la nature,
et qui par conséquent les effraie » (p. 55). L’auteur montre ensuite comment des
nouveaux faits comme ’archéologie et 1’orientalisme ont aidé la science biblique
a progresser. Il aborde alors I'objet méme du débat ; savoir si ’exégése chré-
tienne est compatible avec ’exégese historique. Il démontre a partir d’exemples
(les premiers chapitres de la Bible ; la religion des patriarches ; les dix com-
mandements sans le mont Sinai ; I’eschatologie dans I’Ancien Testament ; I'in-
terprétation de I’Ancien Testament) que les deux sont conciliables si elles
deviennent ce qu’elles doivent proprement étre : « I'histoire doit devenir histoire
de la tradition et ’exégése chrétienne doit étre une confrontation, toujours
renouvelée, de la foi avec cette méme histoire de la tradition prise dans sa
totalité » (p. 172). Il termine son ouvrage par un chapitre intitulé « Problémes
de méthode pour un ¢ traité des juifs » dans une perspective chrétienne ». Il
souléve la question de savoir comment les chrétiens envisagent les rapports
entre I’Eglise et les juifs, alors que les tendances rédactionnelles des Evangiles
faussent les perspectives historiques lorsqu’elles nous présentent dans les juifs
les ennemis du Christ. Lorsque les Evangiles parlent des « juifs », ¢ Ils ne parlent
aucunement des seuls juifs, mais de nous, puisqu’ils parlent de I’étre humain »
(p. 188). — Excellent ouvrage que l'on ne saurait manquer de recommander,
il illustre ce qu’est au juste la science biblique et surtout la critique biblique,

non pas abstraitement, mais trés concrétement.
MARCEL FALLET.

H. M. KUITERT : Gott spricht — Was heisst das ? Anlestung zum Ver-
standnis der Heiligen Schrift. Wien, Herder, 1971, 120 pages.

Il s’agit d’une introduction & la compréhension de l'interprétation de
I’Ecriture sainte. Ce petit livre ne veut pas s’adresser aux théologiens, mais a la
communauté, et il cherche a répondre a quelques-unes de ses questions. C’est
une introduction un peu originale qui n’a rien a voir avec I’étude systématique
des livres bibliques. En exemple, citons quelques titres : Compréhension et

SCIENCES
BIBLIQUES



118 BIBLIOGRAPHIE

interprétation — Influence d'une période et compréhension — Autorité et
contrainte d'une période — Le dessein de 1'Ecriture sainte — Out commence le
dessein et ol s’arréte-t-il ? — Bible et science, etc. Ecrit simplement, sans
prendre pour autant son lecteur pour un ignorant, il vaudrait peut-étre la peine
d’en faire une traduction. MARCEL FALLET.

Neotestamentica et Semitica. Studies in Homowr of Maitthew Black,
edited by E. E. Ellis & M. Wilcox. Edinburgh, T. & T. Clark,
1969, XXI11-298 p.

La mode des Festschriften, qui a gagné le monde anglo-saxon, nous vaut
ce beau volume de mélanges offert 2 un maitre éminent, le professeur Matthew
Black, de St. Andrews, pour son soixantiéme anniversaire. Les trois domaines
de l'activité du jubilaire, exégeése, critique textuelle et arriére-fond sémitique
du Nouveau Testament, se partagent les vingt-deux études, dont voici briéve-
ment le contenu. — C. K. BARRETT, Tifus (p. 1-14) reconstitue les relations de
Paul avec I'’Eglise de Corinthe et revient & I’hypothéese de Semler que II Cor.
10-13 serait une lettre indépendante, postérieure a II Cor. 1-9. — N. A. DaHL,
The Atonement. An Adequate Reward for the Akedah ? (Rom. 8:32) (p. 15-29),
montre que Paul, et sans doute la théologie judéo-chrétienne avant lui, a
interprété la croix a la lumiére de Gen. 22 ; Dieu a livré son propre fils pour
récompenser Abraham dans ses descendants, les croyants, de lui avoir offert
son fils Isaac. — W. D. Davies, The Relevance of the Moral Teaching of the
Early Church (p. 30-49), écrit que l'attitude de I’Eglise primitive a 1’égard de
I'’Etat, de la culture, du sexe et des relations économiques reste valable pour
le temps présent. — J. DupoNT, Matthicu 18 : 3 : €dv U1 GTPAQTITE KOl TEVNOOE
g ta moadla (p. 50-60), juge inutile de recourir & ’hypothése d’un sémitisme
pour rendre compte du verbe atpa@fite ; ce verbe s’explique naturellement au ni-
veau du travail rédactionnel que 1’évangéliste fait surses sources grecques;le texte
se traduit : « Si vous ne changez pas et ne devenez pas comme les petits enfants... »
— E. E. ELL1s, Midrash, Targum and New Testament Quotations (p. 61-69),
montre que les citations scripturaires dans le Nouveau Testament reflétent
différents types de midrash (targum, pesher, homélie synagogale). — A. J. B.
HiGGiNs, Is the Son of Man Problem Insoluble ? (p. 70-87), discute les ouvrages
récents de R. H. FULLER (The Foundations of New Testament Christology, 1965),
M. D. HoOKER (The Son of Man in Mark, 1967) et N. PERRIN (Rediscovering
the Teaching of Jesus, 1967) et conclut : « It is Perrin’s suggestions that really
break new ground » (p. 87). — J. JEREMIAS, Paulus als Hillelit (p. 88-94), reléve
les contacts entre la théologie de I’apotre et I’enseignement de Hillel : idée d'un
sommaire de la Loi et vues larges sur I’acceés des paiens au salut; d’autre part Paul
pratique la plupart des régles exégétiques de Hillel ; bref, la notice de Actes
22 : 3, Paul éléve de Gamaliel, doit étre tenue pour historique. — C. F. D. MOULE,
Mark 4 : 1-20, Yet Once More (p. 95-113), montre que Jésus s’exprime en paraboles
pour stimuler la réflexion de l'auditeur attentif, qui pénétrera ainsi toute la
pensée du royaume, alors que l'auditeur distrait reste a la surface des choses.
Mais Jésus ne donne pas un enseignement volontairement obscur. — E. SCHWEI-
ZER, Eschatology wm Mark’s Gospel (p. 114-118), maintient, contre Marxsen,
que le théme des souffrances du Fils de 'homme et de sa résurrection, et non
I'idée de sa parousie, est au centre de la pensée de Marc. — E. STAUFFER,
Jeschu ben Mivjam (Mk. 6 : 3) (p. 119-128), voit dans l'affirmation que Jésus
est ¢ le fils de Marie » un fait historique, qui est un scandale pour les adversaires



BIBLIOGRAPHIE 119

du christianisme mais pour les croyants le signe de la naissance de Jésus par
parthénogénése. — Selon W. C. van UnNik, The Critique of Paganism in
I Peter 1 : 18 (p. 129-142), 'apbtre veut montrer que la maniére de vivre des
« péres », loin d’étre vénérable en vertu de son antiquité, est vaine en regard de
la vie nouvelle de 'homme en Christ. — M. WiLcox, The Composition of John 13:
2r—30 (p- 143-156), établit & partir d’un cas particulier que le quatriéme évan-
gile ne dépend pas des Synoptiques dans leur état actuel mais des matériaux
traditionnels qu’ils ont eux-mémes utilisés. — Pour K. ALAND, Bemerkungen
zum Schluss des Markusevangeliums (p. 157-180), Marc a terminé son ceuvre en
16 : 8. Des deux finales nées toutes deux au milieu du second siécle, la bréve
est sans doute la plus ancienne, mais la canonique s’est imposée parce qu’elle
est plus satisfaisante de forme et plus riche de fond. — TJ. BAARDA, Gadarenes,
Gerasenes, Gevgesenes and the « Diatessaron» Traditions (p. 181-197) déméle
I’histoire de ces trois variantes. — G. D. KILPATRICK, Some Problems in New
Testament Text and Language (p. 198-208) étudie les variantes de Marc 1 : 27
et 4:30 et de Luc 18: 30 et 20: 1. — B. M. METZGER, 4 Comparison of the
Palestinian Syriac Lectionary and the Greek Gospel Lectionary (p. 209-220) estime
que les lectionnaires syriaques dépendent d’un modéle grec quant a l'ordre et

au choix des péricopes. — F. F. BrRUCE, The Book of Daniel and the Qumran
Community (p. 221-235), met en lumiere l'influence exercée par la prophétie
de Daniel sur les écrits et la pensée de Qumran. — D. DAUBE, Repudium in

Deutevonomy (p. 236-239) analyse les sentiments qui s’expriment dans la 1égis-
lation sur le divorce, Deut. 24. — O. MicHEL, Studien zu Josephus : Apolakyp-
tische Heilsansagen im Bericht des Josephus (B] 6, 290 f., 293-95) ; thre Umdeu-
tung bei Josephus (p. 240-244), montre que par la maniére dont il rapporte les
prodiges précédant la disparition du Temple, Joséphe se rattache a la tradition
sacerdotale plutdét qu’a la tradition pharisienne. — B. REIckE, Da'atl and
Gnosis in Intertestamental Literature (p. 245-255), souligne que ces deux mots
appellent I'attention sur une relation personnelle du sujet a ’objet, & I'image
de la relation que Dieu entretient avec sa créature ; il la connait quand il I'élit
et qu’il la soutient par sa providence. — G. VERMES, ¢« He is the Bread». Tar-
gum Neofiti Exodus 16:15 (p. 256-263) ; unissant les traditions rabbiniques qui
associent Moise a la manne et a la Loi, et les spéculations de Philon sur la
manne et le Logos, le targum voit dans Moise la personnification de la nourri-
ture céleste donnée par Dieu a Israél. — R. McL. WiLsoN, The New « Passion
of Jesus» in the Light of the New Testament and Apocrypha (p. 264-272), est trés
Téservé a 1'égard de la découverte de S. Pines de 1966 et hésite & reconnaitre
dans ce document arabe du Xe siécle une source nouvelle sur le christianisme
naissant. — Ce volume, qui s’ouvre par une biographie et une bibliographie
du jubilaire, se termine par une fabula gratulantium et de précieux index.
PuiLipPE MENOUD.

Apocalypse de Baruch. Introduction, traduction du syriaque et com-
mentaire par PIERRE BOGAERT, moine de I’Abbaye de Maredsous.
2 vol. Paris, Le Cerf, 1969, 528 et 283 p. (Sources chrétiennes,

144 et 145).

459 pages d’introduction, 164 pages de commentaire, 39 pages de biblio-
graphie, 77 pages d’indices et une traduction en francais, la premiére dans notre
langue, tel est I’apport considérable que nous offre le P. Bogaert dans sa thése
de la Faculté de théologie catholique de Strasbourg. L’érudition est immense,



I20 BIBLIOGRAPHIE

le jugement équilibré et l'intérét théologique éveillé. Au lieu de présenter
moi-méme le contenu de ces volumes, je préfére laisser la parole a 'auteur:
¢« Notre effort, venu aprés ceux de tant d’autres chercheurs, devait porter avant
tout sur le rdle et I'importance de 1'4pocalyspe de Baruch dans 1'histoire juive,
sur son insertion au milieu d’événements que d’autres sources nous permettent
d’entrevoir. — Aprés une présentation et une appréciation des données
manuscrites et des éditions (ch. I), le premier probléme a affronter était celui
du plan et de 'unité littéraire de I'apocalypse (ch. II). Toujours a ce niveau de
critique interne, il importait de préciser le genre littéraire principal et les genres
littéraires accessoires utilisés (ch. III). Cependant ’examen du genre littéraire
des lamentations et des événements de l’histoire nationale auxquels il est lié
nous a conduit non seulement a situer 1’4 pocalypse de Baruch a l'intérieur de
ce genre littéraire abondamment représenté dans le judaisme, mais encore a
envisager une utilisation liturgique de l'apocalypse et a déceler le cadre chro-
nologique interne sur lequel elle est construite. Ces recherches, dont le point
de départ est la critique interne, jettent une premiére lumiére sur le réle histo-
rique de l'apocalypse (ch. IV). — Les Paralipomena Jervemiae (ch. V) et la
Pesiqta Rabbati (ch. VI) présentent avec 1’Apocalypse de Baruch des ressem-
blances littéraires qui entrainent nécessairement la question du sens de la
dépendance. Importants au point de vue de la critique externe, ces chapitres
le sont aussi pour déterminer les milieux ol s’est exercée 1'influence de IT Baruch.
Les ressemblances avec les Antiquités bibligues du Pseudo-Philon et avec un
fragment transmis par les Testimonia de saint Cyprien sous le nom de Baruch
demandaient a étre replacées dans une juste perspective (ch. VII). — Décisive
dans la détermination du milieu historique était la fixation d’une date. Il nous
a paru possible de préciser quelque peu celle qui est généralement regue (vers
116) et de la reculer jusqu’en 95 (ch. VIII). Certains détails de la légende de
la conversion de Manassé apportent des indices convergents (ch. IX). — La
patrie de 'auteur (ch. X), les destinataires (ch. XI) sont les deux podles d'une
tension qui fait la vie de I'ceuvre. Si 'auteur, palestinien, s’adresse aux com-
munautés juives de ’Empire, la question de la langue se pose inévitablement
(ch. XII) : tant en Palestine que dans ces communautés, la langue commune
était le grec. — Mais, mieux que toute autre considération, la coloration
théologique de I'ceuvre était susceptible de nous guider dans notre effort pour
retrouver son contexte historique et méme le milien humain qui lui a donné
naissance (ch. XIII). Sa véritable raison d’étre prend son origine dans des
circonstances historiques dont la portée théologique est considérable : la ruine
de Jérusalem et la fin du Temple et du culte. — L’histoire subséquente de
T'apocalypse et I'utilisation du nom de Baruch dans la pseudépigraphie chré-
tienne et gnostique sont peu de choses a c6té du réle qu’elle a dii avoir lors de
sa mise en circulation (Conclusion).«Aucune des ceuvres qui en dépendent n’at-
teint a sa perfection littéraire et 4 son élévation de pensée » (0p. cif., I, p. 31-32).
— A ce résumé de l'introduction ajoutons que l'auteur rattache II Baruch
au milieu pharisaique, a une époque ol l’apocalyptique n’avait pas encore
soulevé la méfiance des scribes orthodoxes. Disons enfin que le commentaire
est trés riche et que 'ouvrage permet une initiation a toute la littérature apo-
calyptique, ne serait-ce que par sa bibliographie. On peut se demander toutefois
si le P. Bogaert a bien fait d’aborder méme des problémes d’édition d’autres
écrits juifs : est-ce bien utile de nous donner (op. ¢it., I, p. 179-180) la liste des
manuscrits des Paralipoménes de Jérémie dont devrait tenir compte 1'édition

critique qu’il appelle de ses veeux ? FRANCOIS BOVON.



BIBLIOGRAPHIE 121

Ruts KLEINMAN : Saint Frangots de Sales et les protestants. Traduit
de I'anglais par Frangois Delteil. Lyon, Le Chalet, 1967, 261 p.
(Parole et Tradition.)

11 faut se réjouir de la traduction en frangais de l'ouvrage équilibré de
Ruth Kleinman (paru en anglais chez Droz, Genéve, 1962) sur Frangois de
Sales. L’auteur apporte a la controverse sur U'interprétation de la vie et de I’ceu-
vre de Frangois une solution dégagée de toutes les passions confessionnelles qui
n'ont cessé d’obscurcir la vérité historique depuis un siecle. L'auteur procede
en isolant le point central d’'une polémique dont elle trace I'historique : pour
convertir les protestants, Francois de Sales a-t-il eu recours & I’emploi des diver-
ses contraintes physiques dont son temps ne craignait pas d’user contre une
minorité religieuse ? Les protestants répondent affirmativement et dénoncent le
persécuteur. Les catholiques ignorent le probléme pour ne mettre en lumiére
que le saint, promoteur de la dévotion laique. Sainte-Beuve avait cependant
souligné la coexistence, dans I’dme de Francois, de la charité la plus généreuse
et de la volonté la plus tenace dirigée contre le protestantisme. L’auteur montre
comment s’articulent ces deux éléments dans la vie de « Monsieur de Geneéve »,
dans la conversion du Chablais (1595-1598), dans les relations avec Genéve au
moment de 1I’Escalade (1602), dans l’essai de convertir le pays de Gex et dans
les plans de conversion générale des protestants (1602-1622). L'ouvrage se ter-
mine par une étude de la conception salésienne des rapports entre I’Eglise et
I’Etat. — Ce livre est important car il redonne a la personnalité de saint Frangois
de Sales la complexité vivante dont elle avait été dépouillée par ses hagiographes

et ses détracteurs. OL1VIER FATIO

LucieN RIMBAULT : Pierre du Moulin, 1568-1658. Un pasteur clas-
sique a l'dge classique. Etude de théologie pastorale sur des documents
wnédits. Paris, Vrin, 1966, 254 p.

M. Rimbault a choisi d’envisager Pierre du Moulin sous ’angle de son minis-
tére pastoral & Paris, puis a Sedan. Ce dessein a été favorisé par la découverte
d’une biographie de Pierre II du Moulin figurant en téte de la rarissime traduc-
tion anglaise de 'ouvrage de son pere La Nouveauté du papisme (The Novelty
of Popery, London, 1644). L’auteur donne en annexe ce texte important, dansla
troisiéme partie de son ouvrage. Fils du pasteur Joachim du Moulin, Pierre
naquit en 1568 & Buhy et mourut en 1658 a Sedan. L’auteur retrace, dans une
premiére partie, ses années de formation : & Sedan d’abord, ol sa famille s’était
réfugiée apres la Saint-Barthélemy, puis a Cambridge (1588-1592) ou il suit les
cours de Whitaker, enfin a Leyde (1592-1598) ou il enseigne la logique et ou
I'ambassadeur de France, Buzenval, le presse d’embrasser la carriére diploma-
tique. Mais il reste fidéle a sa vocation et devient pasteur a Paris en 1599. Il est
aumoénier de Madame — Catherine de Bourbon — sceur d'Henri IV, et occupe
donc un poste de combat contre les convertisseurs. Les circonstances I'obligent
a polémiquer contre le cardinal du Perron, Coton, Véron, Arnoux et Frangois
de Sales. Il devient bientot 'une des voix les plus autorisées de 1’Eglise protes-
tante de France. L’auteur signale au fur et & mesure du développement de la
biographieles diverses ceuvres de du Moulin. I1 souligne ses liens avec Jacques Ier
d’Angleterre et son action dans les synodes frangais. C'est a l'issue de celui
d’Alés (1620) que du Moulin doit quitter précipitamment le royaume oi1 sa sécu-

HISTOIRE
DE L’EGLISE
ET DE LA
PENSEE
CHRETIENNES



122 BIBLIOGRAPHIE

rité est menacée. Il se réfugie & Sedan ou il demeure jusqu’'a sa mort, ensei-
gnant, préchant et polémiquant, notamment avec Amyraut. La deuxiéme
partie du livre est consacrée a ’analyse du Livre de la vocation des pasteurs et a
quelques réactions catholiques & cet ouvrage. On sait qu’au XVIIe la querelle
sur la légitimité du ministére divisait, plus encore que la querelle eucharistique,
catholiques et protestants. — Cette étude laisse dans I'ombre les sources de la
doctrine du ministére comme celles de la théologie et de I'exégeése de du Moulin.
La question néanmoins est fort importante, car tout n’est pas dit lorsqu’on
caractérise du Moulin, et les hommes de son époque, d’orthodoxes calvinistes.
Les historiens prennent de plus en plus conscience que cette orthoxie est loin
d’étre le monolithe que 1’on se représente ordinairement. Quels sont les rapports
qu’'un du Moulin entretient avec la théologie et I’exégése d’'un Calvin et d’un
Béze ? La théologie enseignée 4 Genéve ne représente-elle pour lui rien d’impor-
tant, comme le laisse entendre 'auteur (p. 61) ? Dans ce cas, fort plausible
d’ailleurs, de quoi la pensée des orthodoxes calvinistes francais est-elle consti-
tuée ? Il est en histoire des termes génériques qui, bien que commodes, ne peu-
vent plus étre employés sans définition ni justification. Orthodoxie et scolasti-
que réformées sont de ceux-la. Nous regrettons qu’'en dressant le portrait de
Pierre du Moulin, 'auteur n’ait pas cherché a analyser les rapports que ce per-
sonnage entretenait avec son milieu et sa tradition. C’est a ce prix que sera renou-
velée notre connaissance du XVIIe siecle. OLIVIER FATIO.
RICHARD STAUFFER : L’'affaire d’ Huisseau. Une controverse protestante
au swjet de la réunion des chrétiens (1670-1671) Paris, Presses
Universitaires de France, 1969, 96 p. (Bibliotheque de I’ Ecole des
Hautes Etudes. Sciences religieuses — volume LXXVI.)

L’ouvrage intitulé La véunion du christianisme ou la maniére de rejoindre
tous les chvestiens sous une seule confession de foy, paru anonymement en 1670 a
Saumur, doit étre attribué a Isaac d’Huisseau, pasteur a Saumur depuis 40 ans,
bien que sa vie durant il ait nié en étre I’auteur. Dans le cadre des tentatives
de rapprochement des Eglises entreprises sous Louis XIV, ce livre entend rap-
procher non seulement catholiques et protestants, mais 1’Orient et 1'Occident,
l'orthodoxie protestante et les « hérésies » vivant en marge d’elle. Pour cela il
propose cing étapes : il faut 1) se dépouiller, en suivant la méthode cartésienne,
des préjugés et des intéréts particuliers pour n’accepter que les propositions
simples et les notions incontestables pour la raison. Il s’agit donc 2), de s’appu-
yer sur un fondement ferme et solide dont tout le monde convienne, c’est-a-
dire sur I’Ecriture et son résumé, le Symbole apostolique. Pour en arriver la et
pour se débarrasser de doctrines issues de 1’esprit humain, sujettes a 1'erreur et
causes de division, d’Huisseau opére une série de réductions qui constituent
l'originalité de son systéme. Il considére 3) qu'il y a trois types d’enseignement
dans la Bible : dogmatique, disciplinaire et moral. Ce dernier constitué par la Loi
et son sommaire ne saurait étre contesté par personne. L’enseignement discipli-
naire donné sous la forme de préceptes généraux laisse place a la liberté dans
les questions d’organisation ecclésiastique. Par conséquent il ne devrait pas
non plus étre cause de schisme. La seule possibilité de division provient des dog-
mes. D’Huisseau estime 4) qu’on peut en éliminer tout ce qui est narration his-
torique et prophétie, pour les réduire aux « mysteres de la religion ». Parmi ceux-
ci, il faut distinguer 5), a la suite des « moyenneurs » tel Georges Cassandre, les
dogmes importants de ceux qui le sont moins. Au nombre des premiers il con-
vient de compter 1'unicité de Dieu, la mission rédemptrice, la mort, la résurrec-



BIBLIOGRAPHIE 123

tion et le retour du Christ et en revanche exclure les doctrines du décret de
Dieu, de la prédestination, s’abstenir de parler du mode d’union des deux natu-
res, ne pas approfondir la Trinité ni la maniére dont le Saint-Esprit agit dans
le cceur des fidéles. Les réactions a un programme aussi latitudinariste devaient
étre rapides et vives. D’Huisseau choquait par sa liberté doctrinale et son ouvra-
ge était soupconné de faire le jeu des offensives catholiques pour absorber le
protestantisme. Par ailleurs, un différend personnel I'opposait de longue date a
Etienne Gaussen et au clan amyraldien de Saumur. Celui-la vit dans la Réunion
du christianisme — dont, notons-le, certaines théses étaient trés proches de sa
théologie — l'occasion d’abattre d'Huisseau. C’est ainsi que ce dernier fut dépo-
sé et excommunié par le Consistoire de Saumur puis par le Synode d’Anjou
(septembre 1670). On l'accusait aussi bien d’intelligence avec 1I’Eglise romaine
que de libertinisme et de socinianisme. Maints libelles, soigneusement recensés
et analysés par ’auteur, prirent parti pour ou contre d’Huisseau. Parmi ces
derniers, il faut citer ceux de Marc-Antoine de La Bastide, homme de lettres,
ancien de I'Eglise de Charenton, et celui de Pierre Jurieu, alors pasteur a Mer.
La Bastide reproche a d’Huisseau ’emploi de la méthode cartésienne et doute
que Rome accepte comme unique fondement de toutes les confessions le sola
scriptura proposé par d’Huisseau. Enfin il estime que seuls les ariens et les soci-
niens accepteront une dogmatique aussi réduite ! Dans son Examen du livre
de la réunion du chvistianisme, Jurieu suit une ligne de conduite fort inconsé-
quente. Sans désapprouver le but du livre, il qualifie de « criminels » les moyens
de la réaliser. Il critique notamment la notion de tolérance qui ouvre la porte a
tout et favorise l'indifférence. Or — et c’est le paradoxe — Jurieu donne une
définition de la tolérance plus large que celle de d’Huisseau. Il déclare en effet
ne pas comprendre qu’on s’excommunie a cause de la justification, des bonnes
ceuvres, de la prédestination, du libre arbitre, de la grace. La seule question qui
lui parait importante est le litige eucharistique qui met aux prises les luthériens
et les calvinistes. Jurieu, tout en voulant le combattre, est ainsi trés proche de
d’Huisseau. La chose n’échappa pas au Synode de Saintonge qui condamna
son Examen | D’Huisseau et Jurieu reprirent la plume, I’'un pour se justifier de
I'accusation de mauvais protestant, I'autre pour protester de son orthodoxie.
D’Huisseau mourut en 1672, sans que son cas ait été évoqué devant un synode
national, comme il le souhaitait. — Dans sa conclusion ’auteur se demande com-
ment un projet de réunion aussi audacieux et libre a pu voir le jour. Il pense
qu’on le doit non seulement a l'influence du De componendo dissidio religionis
inter chvistianos (1605) d’Arminius et du Traité touchant la réunion des chres-
tiens (1670) de Samuel Petit, mais surtout a I’ambiance « unioniste » et de co-
existence pacifique installée a Saumur par du Plessis-Mornay et favorisée par
ses successeurs. Dans son Traité de I’Eglise (1578), du Plessis, rompant avec
I’ecclésiologie de Calvin, ne préconisait-il pas « une communion chrétienne visi-
ble et universelle composée de confessions multiples adhérant a une profession
de foi minimale exprimée dans les dogmes fondamentaux » (p. 69) ? Par cette
présentation extrémement soignée et perspicace de la Réunion du christianisme,
M. Stauffer contribue a la découverte de ce siécle négligé qu’est le XVII® siecle.
Son ouvrage se lit avec un grand agrément et révele 1'étendue de son érudition.
11 a eu 'extréme obligeance de nous signaler lui-méme les quelques corrigenda
suivants : — P. 70, ligne 16, lire : Béze, au lieu de : Béze. P. 75, ligne 30, lire:
« aussi bien que les autres choses qu’elle... ». P. 35, note 1, ligne 2, lire : Crespin,
au lieu : d’Huisseau. P. 58, derniére ligne du texte, lire : Matthieu (Bochart), au

lieu de : Samuel. OLIVIER FATIO.



I24 BIBLIOGRAPHIE

F. R. J. KNETSCH : Pierre Jurieu, theoloog en politikus der Refuge.

Kampen, Kok, 1967, 491 p.

L’ouvrage de F.R.]J. Knetsch constitue une véritable somme de ce que I'on
peut connaitre de la vie, et dans une moindre mesure, des idées de Pierre Jurieu.
La premiére partie traite de son enfance, de sa formation a Sedan, de son minis-
tére a Mer, ou il polémique contre La Réunion du christianisme de d’Huisseau.
Professeur a Sedan dés 1673, il se trouve mélé a la controverse de Pajon qui
transforma la prédestination calviniste en une prédétermination déiste. L’auteur
souligne que la pensée de Jurieu, si elle repose sur une base réformée, n’en est
pas moins caractérisée par un certain éclectisme. N’est-il pas partisan d’un bap-
téme d’urgence, qui réveéle une conception sacramentelle ex opere operato ? Cet
éclectisme se retrouve dans ses conceptions de I’Eglise : Dieu confére la souve-
raineté au peuple de I’Eglise qui la délégue aux plus doués. Mais ces autorités
une fois en place peuvent légiférer librement en matiére doctrinale et discipli-
naire. Lorsqu’en 1681 I’Académie de Sedan est fermée a l'instigation de
T'archevéque de Reims, Ch.-M. Le Tellier, Jurieu part pour les Pays-Bas ou il
est nommé pasteur et professeur & Rotterdam. Les premiéres années aux Pays-
Bas font 'objet de la deuxiéme partie du livre (1681-1688). L’auteur retrace de
maniere trés fouillée les polémiques de Jurieu contre Maimbourg et Arnauld.
Mais c’est surtout en faveur des huguenots francgais frappés par la Révocation
de I’Edit de Nantes que Jurieu multiplie ses efforts en intervenant auprés des
princes et en publiant ses fameuses Leltres pastorales adressées aux « nouveaux
convertis » qu’il invite & revenir a leur foi ancienne et a fréquenter vaillamment
les assemblées. Suspectes aux yeux de nombreux pasteurs, ces assemblées ont
la sympathie de Jurieu: c’est & bon droit, estime-t-il, qu’a cette occasion le
peuple, privé de ses pasteurs, en nomme d’autres. L’auteur souligne a ce propos
que la doctrine de la souveraineté populaire n’est pas une découverte tardive
de Jurieu, mais une constante de sa pensée. La troisiéme partie est consacrée
aux années de crise du Refuge puis a la vieillesse de Jurieu (1687-1713). F.R.].
Knetsch retrace avec soin les tensions qui ne tardent pas a éclater entre Jurieu,
I'une des tétes du Refuge, et d’autres pasteurs et professeurs, dont Bayle,
qu’'une amitié avait 1ié & Jurieu alors qu’il était comme lui professeur a Sedan.
Ces tensions ont pour origine des divergences de vue théologiques et surtout
politiques. Jurieu est un adversaire acharné de l'absolutisme de Louis XIV.
L’auteur fait revivre 'atmospheére enfiévrée du Refuge ol les pamphlets se
succedent, et oli les synodes sont constamment saisis des accusations des uns et
des autres. Il insiste particuliérement sur la formation de la pensée politique de
Jurieu, réfute les injustes accusations d’ambition, d’opportunisme et de ven-
geance portées contre lui. En revanche il n’est pas trés loquace sur la théologie
sous-jacente aux prises de position de Jurieu, et c’est dommage, car son titre
annongait Jurieu, fhéologien et théoricien politique du Refuge. Néanmoins ce
livre sera trés utile aux historiens de la fin du XVIIe. L'obstacle de la langue
risque de les retenir et le petit résumé frangais que I'on trouve a la fin du livre
ne rend pas compte de la richesse de I’'ouvrage. Ne faudrait-il pas, par conséquent,
envisager de le traduire ? OitviiE TAsis,
JAMES TANiIS : Duich calvinistic pietism in the Middles Colonies. A

study in the life and theology of Theodorus Jacobus Freling-

hwysen. La Haye, Nijhoff, 1967, 203 p.

Frelinghuysen (1692-1747), né en Westphalie d'une famille de pasteurs calvi-
nistes, fit ses études au gymmnasium de Hamm puis a 1'Université de Lingen



BIBLIOGRAPHIE 125

(1711), ot il acquit non seulement une formation dogmatique calviniste plus
marquée par 'orthodoxie de Voetius que par Coccejus, mais surtout une intro-
duction au piétisme et a une théologie de ’expérience. Aprés un bref ministére
en Frise orientale (1717) et un enseignement a 1'école latine d’Enkhuizen, il
s’embarqua (1719) pour le New Jersey ou il devint pasteur des communautés
néerlandaises de la Raritan Valley. Il ne tarda pas a entrer en conflit avec une
fraction de ses paroissiens, les Klagers, qui se plaignaient de sa rigidité discipli-
naire, notamment en matiére de participation & la Céne. Certains pasteurs,
Henricus Boel et Pieter DuBois, de New-York, farouches ennemis du piétisme,
prirent le parti des mécontents. Mais ces résistances n’empéchérent pas Freling-
huysen d’attirer par sa prédication pleine d’émotion un nombre croissant de
nouveaux convertis et d’avoir une influence grandissante, au mépris des barrié-
res linguistiques et sociales, dans les dénominations anglophones, notamment
par le biais de William Tennent. Il prépara ainsi le grand réveil de 1738 préché
par Whitefield et y participa largement. — Dans la seconde partie du livre,
I’auteur reconstitue la théologie de Frelinghuysen sur la base de ses sermons. 11
remarque qu’il introduisit en Amérique le piétisme hollandais tel qu’il est expri-
mé dans la Christianae theologiae medulla didactico-elenctica de Johannes a Marck,
disciple de Voetius, et surtout dans le Bevindelyke Godlgeleertheit, de J. Verschuir,
enfin dans les Trappen des geestelycken levens de Theodorus a Brakel. I1 montre
I'importance de ’ceuvre de 1'Ecriture sainte dans cette théologie de la nouvelle
naissance qui doit conduire a I’expérimentation de la divinité. Cette analyse est
menée en deux chapitres consacrés 1'un a la doctrine de Dieu et & 1’anthropolo-
gie et 'autre & 1'ecclésiologie. Cette étude bien faite montre de quelle maniére
Frelinghuysen a profondément marqué le piétisme américain et mérite de ce

fait I’attention du lecteur. Orivier FATIo.

W. G. ROE : Lamennais and England. The reception of Lamennais’s
religious ideas in England in the wineteenth century. Oxford,
University Press, 1966, 241 p.

Apreés avoir brievement retracé 1’évolution religieuse et politique de Lamen-
nais, l'auteur analyse le retentissement de ses ceuvres religieuses en Angleterre
au XIXe siecle, en dépouillant revues et journaux anglais de I’époque. Il fait
ensuite le tour des connaissances et amis anglais que se fit Lamennais durant son
séjour a Londres en 1815, puis les années suivantes en France et & Rome. Dans
cette derniére ville naquit I'amitié qui le lia de longues années avec le jeune
séminariste C.-J. MacCarthy qui, par une abondante correspondance, le tint au
courant des événements romains. C’est dans le mouvement d'Oxford, dans le
catholicisme romain et dans le socialisme anglais du siécle dernier que 'auteur
cherche a déterminer plus précisément l'influence de l’enseignement de
Lamennais. I1 dépouille les revues et les correspondances de plusieurs des per-
sonnalités de ces mouvements sans jamais montrer que les idées de Lamennais,
aussi bien ultramontaines que libérales, aient eu une influence profonde sur
I’évolution religieuse en Angleterre. Il faut regretter que ce livre, tout en
contenant certaines analyses intéressantes, manque singuli¢rement de synthéses

et de lignes générales. OL1viER FATIO.



126 BIBLIOGRAPHIE

Joserr LorTz und ERWIN ISERLOH: Kleine Reformationsgeschichie.
Freiburg, Herder, 1969, 360 p.

Lortz et Iserloh se sont acquis une juste réputation comme historiens catho-
liques de la Réforme. On retrouvera dans ce manuel les qualités d’objectivité,
de précision et de synthése qui les caractérisent. L’ouvrage ne se limite pas a
Luther et a la Réformation luthérienne dont Lortz est I’éminent spécialiste
catholique, mais il présente le zwinglianisme et le calvinisme et leur diffusion
jusqu’a la fin du XVIe siécle dans tous les pays d’Europe. Par la, cet ouvrage
constitue un manuel d’un accés facile, capable d’orienter un public cultivé ou
des étudiants en théologie sur la Réformation du XVIe siécle.

OL1viER FATIO.

KarL Heussl, ERIC PETER : Précis d’histoire de I’ Eglise. Neuchitel,
Delachaux et Niestlé, 1967, 294 p. (Bibliothéque théologique.)

L’ouvrage de Heussi est trop connu pour qu'’il soit nécessaire de le présenter.
E. Peter en a établi une traduction soigneuse. Il a adapté certaines parties,
développé celles qui concernaient la France, la Suisse romande, les Pays-Bas et
la Grande-Bretagne et donné une place moins importante aux événements du
Ier siécle, estimant qu’on peut trouver sur cette périodeles renseignements néces-
saires dans une Introduction au Nouveau Testament. Il a également introduit
dans les bibliographies quelques titres francais absents de ’original allemand. Un
regret pourtant : le manque d’allusion, dans la bibliographie générale, a quel-
ques grandes séries de sources, tels que Migne, le Corpus de Vienne, celui de
Berlin, le Corpus reformatorum. Par ailleurs mentionnons une erreur, imputable
a l'original du reste, a la p. 163 : les anabaptistes de Miinster ne sont pas « Jean
Bockelson, Matthijs, puis Jean de Leyde », mais Jan Matthijs et Jan Bockelson
(dit de Leyde). Heussi cite deux fois le méme personnage sous deux noms diffé-

!
rents ! OLiviEr FaTIO.

FrANGo1s LAPLANCHE : Orthodoxie et prédication. L’ ceuvre d’ Amyraut
et la querelle de la grdce universelle. Paris. Presses universitaires
de France, 1965, 358 p.

Des huit Académies fondées par les protestants francais aprés les guerres de
religion, celle de Saumur est a juste titre la plus connue, car elle constitua jus-
qu’a sa suppression, par décret royal du 8 janvier 1685, un foyer de vie théolo-
gique remarquable non seulement par sa durée, mais aussi par la qualité des
professeurs et la nature de leur enseignement. La lignée Cameron, Amyraut, de
La Place, Pajon se distingua par la méthode novatrice avec laquelle elle aborda
le probléme de la prédestination et par la hardiesse des solutions proposées,
aprés le Synode de Dordrecht (1618-1619) qui avait vu triompher, au prix de
quelles ignominies, les champions gomaristes de l’orthodoxie. A Saumur, les
assertions majeures du calvinisme strict furent reprises sous une forme critique
pour aboutir & 1’établissement de la thése centrale, dite de 1'universalité de la
volonté salvifique, ou de la griace promise, ou de l'universalisme hypothétique,
qui prolongeait l'infralapsarisme des arminiens et lui donnait audience dans
la dogmatique protestante d’expression frangaise. — L’étude de F. Laplanche
repose sur une connaissance approfondie de I’ceuvre d’Amyraut, y compris ses
sermons, et elle fournit une image vivante du succeés et de 'opposition qu’elle
rencontra deés la publication du Brief Traitté de la Prédestination en 1634.



BIBLIOGRAPHIE 127

Appuyé dans son pays par les uns (Daillé et Testard), combattu par les autres
(Louis et Pierre Du Moulin), Amyraut fut au centre d'une controverse dont la
gravité provoqua la convocation du Synode d’Alengon en 1637. L’apaisement
qui suivit fut surtout sensible en France. Ailleurs, en Suisse particuliérement,
on resta longtemps alarmé par ce que 1'on considérait comme un affaiblissement
inadmissible de 1'héritage calvinien ; le Consensus de 1675 est une riposte a la
menace représentée par la contagion des « doctrines de Saumur ». — Prévu
comme thése de doctorat a la Faculté de théologie catholique d’Angers, cet
ouvrage devait comparer I’enseignement de Calvin et d’Amyraut sur la pré-
destination avec la théologie romaine ; il a été remanié pour s’insérer dans une
perspective purement historique et il est publié dans la collection que dirige
Roger Mehl, de la Faculté protestante de 1I'Université de Strasbourg. Etranger
a toute crispation confessionnelle, F. Laplanche traite son sujet avec aisance
et sérénité, et il apporte une contribution appréciable & une meilleure connais-
sance de la crise qui secoua la dogmatique réformée a partir de 1630.

EpouarRD MAURIS.

FrIEDRICH HERTEL : Das theologische Denken Schleiermachers, unter-
sucht an der ersten Auflage seiner Reden « Uber die Religion ».
Zirich, Zwingli-Verlag, 1965, 334 p.

Thése de doctorat présentée a la Faculté de théologie de Zurich en 1963,
I’étude de F. Hertel aborde Schleiermacher sous son angle le plus difficile, celui
des Discours sur la veligion, dont I'interprétation pose aujourd’hui encore de si
redoutables problémes. — Par ’ambition qu’il révéle et 'ampleur de la visée,
ce texte occupe une place unique non seulement dans I’ensemble de la produc-
tion de Schleiermacher lui-méme, mais dans l'histoire moderne de la pensée
protestante, car il s’adresse résolument a un public hostile ou indifférent, et il
cherche a l'atteindre sur son propre terrain pour mieux le convaincre. C'est la
I'extraordinaire tour de force réalisé en 1799 : la philosophie, 1’esthétique, la
littérature, l'histoire, la science, loin d’étre répudiées a priori, sont reconnues,
acceptées et utilisées aux fins de démontrer que la religion est la valeur par
excellence, car elle est seule capable de saisir ’homme tel qu’il est, c’est-a-dire
divisé, pour l'aider a prendre la décision qui le rendra libre et lui révélera le sens
dernier de sa destinée. — Dans sa construction, Schleiermacher recourt a des
catégories complexes, souvent ambigués (Univers, individu, totalité, sentiment,
intuition, etc.), que F. Hertel analyse avec pénétration, en soulignant que les
deux premiers Discours seulement correspondent au projet de l'auteur de
réhabiliter la religion, en la distinguant radicalement de toute entreprise méta-
physique et de toute codification morale. L’ceuvre est néanmoins scrutée entié-
rement, dans la double perspective historique et systématique, et on voit
émerger a nouveau, grice aux recherches minutieuses et solides de F. Hertel,
I'audacieuse puissance qui n’a pas fini de nous étonner et de nous faire réfléchir.

EpouArD MAURIS.

GEORGES PoNs : Gotthold Ephraim Lessing et le christianmisme. Paris,
Didier, 1964, 499 p. (Germanica, 5.)

La pensée religieuse de Lessing, qui suscite en Allemagne une littérature rela-
tivement abondante, n’avait pas encore fait en France l'objet d’une étude
globale, et I'un des premiers mérites de G. Pons est d’avoir mené a chef une



128 BIBLIOGRAPHIE

entreprise de ce genre. A vrai dire, son ambition est autre que de présenter une
synthése achevée, et il a accordé aux éléments chronologiques l'importance
qu’exigeait la description de la seule genése des relations de Lessing avec la
pensée chrétienne. C'est pourquoi il s’arréte avec raison sur les années de
recherches et de découvertes, qui déboucheront sur des intentions que le séjour
a Wolfenbiittel contribuera a mfrir et & préciser. La publication des Fragments
d'un inconnu, I’offensive contre le biblicisme orthodoxe, les théses sur L’'éduca-
tion du genre humain jalonnent un itinéraire intellectuel et spirituel que G. Pons
analyse avec pertinence et qu’il décrit minutieusement. La connaissance qu’il a
des milieux fréquentés par Lessing, de ses lectures, de sa correspondance, est
d’'une ampleur impressionnante, et elle confére a tout l'ouvrage une allure
vivante qui fait accepter la multitude des détails et la sinuosité de certains
circuits. — Méme limitée au théme de 1’attitude de Lessing face au christianisme,
cette restitution trés fouillée retiendra notre attention ; elle soulignera le tort
qui est fait & Lessing quand on le prend pour un auteur de second rang ; les
questions qu’il pose retentiront tout au long du XIXe siécle et la « déchirure »
qu’elles ont provoquée est toujours manifeste (p. 448). — Relevons en passant
que Reimarus, maintes fois cité, ne figure pas & I'index des noms de personnes.

EpouarRD MAURIS.

ArEec VIDLER : A Variety of Catholic Modernists. Cambridge, At the
University Press, 1970, 232 p.

Dans son Introduction autobiographique, I'auteur raconte comment, attiré
vers les modernistes catholiques au cours de ses études de théologie a Cambridge,
il fit en 1931 la connaissance de Loisy et, en 1934, publiait son premier ouvrage
sur le mouvement moderniste. Au terme d'une carri¢re durant laquelle son
intérét pour ce mouvement n'a cessé de croitre, A. Vidler se consacre, sur la
base d'une considérable documentation accumulée depuis des années, a une
nouvelle étude des modernistes. Deux méthodes sont possibles : une étude sché-
matique de I'histoire de la doctrine ou de 1'hérésie chrétienne, basée sur les
documents pontificaux qui définirent et condamnerent le modernisme, ou I'exa-
men (exempt de présuppositions concernant 1’orthodoxie ou 1'hérésie) des per-
somnes impliquées dans le mouvement, examen visant a s’assurer de ce qu’elles
pensaient faire, individuellement ou collectivement. C’est évidemment la seconde
de ces deux méthodes que choisit 'auteur, et c’est dans cette perspective qu’il
présente successivement Loisy, Marcel Hébert, Prosper Alfaric, Blondel,
Laberthonniere, Le Roy, Mgr Mignot, Mgr Lacroix et Marc Sangnier. En chacun
d’eux ce que l'on a appelé le «modernisme» a été différent, et 'auteur estime que
le danger est ici plus grand que partout ailleurs d’exagérer ’accord des personnes
et donc de déformer le caractére du mouvement lui-méme. L'intérét de cette
étude est incontestable. Elle est évidemment, a travers les personnes, une apo-
logie du modernisme sous ses diverses formes, et mériterait a ce titre une réponse
trés objective. Il est trop facile, en effet, de condamner la prise de position de
I’Eglise catholique et du « paysan » qu’était Pie X (p. 49) — lequel, on n’en peut
douter, était sincére dans ses intentions et sa recherche de la vérité — au nom
d'une autre sincérité que l'on regarde de fagon exclusive: celle des personnes
meurtries par ses décrets. ALIX PARMENTIER.



BIBLIOGRAPHIE 129

FRIEDRICH GOGARTEN : Die Verkiindigung Jesu Christi. Tiibingen,
J. C. B. Mohr, 2¢ éd., 1965, 568 p. (Hermeneutische Untersuchun-
gen zur Theologie.)

On ne risque guére de se tromper en affirmant que 1'ceuvre théologique de
Gogarten est peu connue dans les pays de langue francaise. En Suisse romande
en particulier, pour de trés nombreux pasteurs, ce théologien n’est qu'un nom.
Tout au plus sait-on que, dés 1919, et jusqu’'a la disparition de la revue « Zwi-
schen den Zeiten» (fin 1933), il a fait partie de I’équipe des initiateurs de la
¢« Dialektische Theologie » aux cOtés de Karl et Heinrich Barth, Emil Brunner,
Bultmann et Thurneysen. C'est dommage. Depuis 1962/63 il est pourtant facile
de se renseigner sur la tendance particuliére de chacun de ces penseurs, grace
aux deux volumes parus dans la collection « Theologische Biicherei» (n% 17, I
et II) : Anfinge der dialektischen Theologie (J. Moltmann, Kaiser, Munich).
Des textes comme Die Krisis unsever Kultur (1920), Die Not der Absolui-
heit (1921), Gemeinschaft oder Gemeinde (1923), Historismus (1924) —
pour n’en citer que quelques-uns — sont d’un réel intérét. — Gogarten est
entré de fagon fracassante dans la lutte contre la Kulturtheologie du XI1Xe siécle.
En 1937, jetant un regard en arriére sur les années 20, il écrit : « Il ne s’agissait
pas seulement d’une autre maniére de poser le probléme de Dieu; on allait
carrément a la recherche d’un autre Dieu...» — Et puis Barth et Thurneysen se
séparérent de Gogarten — l'ami sr de la premieére heure — sur tels points
d’anthropologie et d’eschatologie... — De tous les textes dus a4 la plume de
Gogarten, I'ouvrage signalé ici passe, a juste titre je crois, pour le plus abor-
dable, d’aucuns disent méme le plus «élémentaire », parce qu’il y parle de
choses simples. Cet ouvrage comprend quatre livres : I. Le message de Jésus;
II. I’ap6tre Paul ; ITI. Luther ; IV. Le temps présent. Le premier chapitre est
le plus remarquable. Durant les dix-sept années qui se sont écoulées entre les
deux éditions (1948-1965), cette partie-la surtout a constitué pour beaucoup de
lecteurs de langue allemande un vrai livre de chevet, tant son contenu est
spirituellement valable. Qu’il parle de I'attitude de Jésus en face du monde —
totalement différente de la ndtre ; de Jésus et la Loi; de Dieu dans le message
de Jésus; de Satan, I'adversaire de Dieu ; du Royaume ; de I'amour du pro-
chain ; du Fils de ’'Homme ; de la mort et de la résurrection du Sauveur, tout
est pénétrant. « Le miracle de la résurrection, dit-il en conclusion de ce dernier
chapitre, n’est rien d’autre que celui dont toute la prédication de Jésus veut
étre le témoignage : le miracle de la bonté souveraine de Dieu qui rend riches
les pauvres, grands les petits, rassasiés ceux qui ont faim, vivants les morts.
Miracle par excellence parce que, nulle part ailleurs, la pauvreté n’a été si
sordide, la faim si torturante, la mort si meurtriére que chez celui qui, entiére-
ment donné & ses fréres captifs au sein de leur existence, a été livré sans défense
aux coups terribles du péché du monde. » Gogarten sait montrer sans complica-
tions pourquoi ’on peut dire que, dans la prédication et dans la vie de ’homme
véritable — Jésus —, Dieu lui-méme apparait. — Les chapitres II et III disent
comment Paul, puis Luther ont compris la condition humaine a la lumiére de la
foi en Christ; et le IVe, le rdéle de cette foi aujourd’hui. On doit admirer la
sagesse avec laquelle ’auteur sait se libérer des « contraintes théologiques » pour
exposer simplement que le Dieu de Jésus-Christ est encore aujourd’hui la plus

réelle des réalités.
EpMoND GRIN.

THEOLOGIE
CONTEM-
PORAINE



I30 BIBLIOGRAPHIE

JEAN RILLIET : Saint Luc aujourd’hui. Genéve, Labor et Fides, 1970,

179 P-

Le pasteur Rilliet présente ici cinquante-deux bréves méditations de I’Evan-
gile de Luc. — 11 est impossible de résumer et d’apprécier tous ces textes ici;
je veux seulement dire quelques mots de l'introduction. Je veux bien admettre
que le pasteur Rilliet n’aime pas la pensée de R. Bultmann pour des raisons
théologiques soigneusement analysées. Ce que je refuse tout net, parce que ce
ne sont que des propos « parfaitement arbitraires » (cf. p. 8) et malveillants, ce
sont des phrases comme celle-ci : « le bultmannisme s’avere aprés un bref exa-
men la brillante hypothése d’un maitre en quéte de renommée » (p. 8). Je suis
d’accord sur un seul point, c’est que I'examen fut bref ; je dirais méme qu’il
n’y a pas eu d’examen du tout. — Quant a I’exhoration a mettre dans son cceur
(?) «les conseils et les espérances du Christ » (p. 9) plutdét que de démythiser,
je ne prendrai pas la peine de la discuter. Je rappelle seulement que Glauben
und Verstehen sera traduit bientdt entiérement en francais et que chacun pourra

se remémorer la signification et I’enjeu de la démythisation.
Eric Dusuis.

CHRISTIAN MOLLER : Von der Predigt zum Text. Hermeneutische Vor-
gaben der Predigt zur Auslegung von biblischen Texten. Erar-
beitet und dargestellt an der Analyse von Predigten Karl Barths,
Friedrich Gogartens und Rudolf Bultmanns. Miinchen, Chr. Kaiser
Verlag, 1970, 200 p. (Studien zur praktischen Theologie, Nr. 7.)

On peut, au sein de la crise homilétique contemporaine, se demander si le
propos de 'auteur n’est pas exemplaire : au lieu de batir une doctrine de la pré-
dication a partir d'une herméneutique théorique, examiner tout d’abord en
quoi une prédication donnée a enrichi la lecture du texte biblique. Reprenant
une idée d’E. Fuchs, Moller examine en quoi d’illustres prédicateurs contem-
porains ont conféré un « Sprachgewinn » a la péricope qu’ils avaient choisie, et
facilité de la sorte la tiche aux moins illustres qui les suivent. A pratiquer cette
méthode de retour au texte quand il s’agit au départ de sermons de Barth,
Gogarten et Bultmann, on se réserve bien des surprises et, surtout, on saisit sur
le vif le role créateur de la prédication chrétienne. Il y a assurément « Sprach-
verlust » dans le sec exposé exégétique transféré en chaire, comme aussi dans le
discours religieux égaré loin du texte ; mais il ne suffit pas d’étre ignorant ou
désincarné pour faire un bon prédicateur : les exemples choisis nous donnent
une legon de sagesse et de liberté. Les conclusions de cette thése de doctorat

sont malheureusement trop bréves. it BEEGIL

B. Borte, H. CAZELLES, etc.: La Parole dans la liturgie. Paris, Le
Cerf, 1970, 176 p. (Lex Orandi, 48.)

Ce volume reprend l’essentiel des communications présentées a la Semaine
liturgique de Saint-Serge de 1966. Il comprend quatre exposés historiques (Y
eut-il une liturgie de la Pavole au Temple, par H. Cazelles; La place des lectures
bibligues et de la prédication dans la liturgie synagogale ancienne, par Kurt
Hruby, exposé fouillé et fort utile sur un sujet mal connu; Le Service de la
parole selon I Cor. 14, par Pierre-Y. Emery ; Les traductions liturgiques de I’ Ecvi-
ture, par Bernard Botte; Rifes et priéves accompagnant les lectures dans la
liturgie eucharistique, par Irénée-H. Dalmais), suivis de trois exposés plus sys-



BIBLIOGRAPHIE I31

tématiques : Bible, Parole de Dieu et prédication, par Theobald Siiss; La pré-
dication, présence du Seigneur, par Gaston Westphal ; L’économie du Verbe et la
liturgie de la Pavole, par Jean Corbon. Malgré la valeur historique de ces expo-
sés et leur unanimité & souligner I'importance de la Parole dans le culte chrétien,
et déja dans le culte synagogal d’ot il est issu, on demeure frappé par la diver-
gence fonciére des perspectives protestante et catholique : tandis que G. West-
phal présente la prédication comme présence réelle du Seigneur et que le luthé-
rien Th. Siiss reprend a son compte la formule de la Confession d’Augsbourg
ubi et quando visum est Deo contre son interprétation actualiste moderne, J. Cor-
bon demeure trés attaché a l'idée d’une Parole préparant seulement 1’expé-
rience de la Présence : « La liturgie de la Parole nous porte vers la réalisation
définitive de ce qu’elle signifie: la célébration proprement sacramentelle qui

suit » (p. 175). P1ERRE BONNARD.

F. HoutArt, etc.: Recherche interdisciplinaive et théologie. Paris,
Le Cerf, 1970, 140 p. (Cogitatio fidei, 54.)

Cet ouvrage collectif, issu d’un colloque international réuni a 1'Université
de Louvain en novembre 1967, comprend, aprés une introduction de F. Houtart,
neuf chapitres respectivement intitulés : La méthodologie de la coopération
interdisciplinaire (H. Ed. Toédt), Structure des sciences humaines et notion
d’approche interdisciplinaire (G. Palmade), La démarche interdisciplinaire et
le dialogue Eglise-monde (J. Ladriére), Théologie et recherche interdiscipli-
naire (M. D. Chenu), Dialogue Eglise-monde et recherche interdisciplinaire
(A. Astier), L’institutionalisation de la recherche interdisciplinaire comme
modalité du dialogue Eglise-monde (F. Houtart), Les ambiguités de I’'objet du
colloque de Louvain (F. Houtart), Les thémes débattus & Louvain (F. Houtart).
Perspectives d’avenir : théologie et sciences humaines (M. Faessler). Comme le
reléeve 1'éditeur en conclusion : « Les débats et les documents du colloque de
Louvain ont révélé 'existence d'une série d’ambiguités dans 1'objet envisagé,
Mais, au-dela du colloque, c’est 1'épistémologie elle-méme qui révélait ses
ambiguités et, plus profondément encore, la conception des Eglises chrétiennes
face au développement scientifique » (p. 107). Cependant, on lira avec profit, en
particulier, les remarques d’H. Ed. Todt sur les « grands projets » (big science),
«ou la décision consistera a choisir entre diverses possibilités d’anticipation »
(p. 28), ou celles de G. Palmade sur le mot méme d’interdisciplinarité : « Le pro-
bleme n’est pas d’engager un dialogue entre disciplines, tout en restant chacun
chez soi, le probléme est de se mettre en cause » (p. 38), ou encore celles de
M. D. Chenu sur le terrain commun entre les sciences exactes et la théologie, a
savoir la recherche: «... qu’il soit entendu que la théologie elle-méme est, et
doit étre, en état de recherche, contrairement a tant de malfagons doctrinales et

scolastiques » (p. 67). - I - S—

Recherche et culture. Tdches d’umne université catholiqgue. Fribourg
(Suisse), Editions universitaires, 1965, 330 p.

Publié a l'occasion du 75 anniversaire de 1'Université de Fribourg, ce
volume rassemble dix-huit contributions se rapportant soit & des problémes
historiques, soit au réle d’une université catholique dans le monde contempo-
rain, soit aux relations entre la foi et les sciences profanes. Sous la direction du
P. Luyten, O.P., les professeurs de Fribourg présentent des réflexions aussi



I32 BIBLIOGRAPHIE

variées qu'intéressantes, inspirées par le souci de transposer au niveau des
Hautes Ecoles le programme de ¢« mise & jour » défini par le récent Concile du
Vatican. On soulignera le caractére irénique, mais non dépourvu de fermeté,
de ces études ; les théses de 1’Eglise romaine sont affirmées sans agressivité, avec
une réelle préoccupation d’ouverture aux questions posées tant par les autres
confessions chrétiennes, que par le secteur laique de la science et de la tech-
nique. A cet égard, les remarques du P. Stirnimann, O.P., sur « Catholique » et
« ecuménique » méritent une attention particuliére, de méme que les observa-
tions de Pierre-Henri Simon sur Le maitre catholique devant les letives profanes.
EpouarRD MAURIS.

RENE MARLE : La singularité chrétienne. Tournai-Paris, Casterman,
1970, 182 p. (Christianisme en mouvement, 15.)

La premiére partie de cet ouvrage présente quelques-uns des plus grands
maitres de la théologie protestante du XXe siécle. C’est une introduction, sans
prétention, mais fort bien documentée. On sait que I'auteur, théologien catho-
lique, s’est fait une spécialité de la théologie protestante contemporaine. Chris-
tianisme sans visage ?, telle est la question, significative, qui commande 1'exa-
men : l'auteur s’efforce en effet de dépister ici une tendance de la foi chrétienne
a se délier de toute expression historique effective. On aurait 14 le risque inhé-
rent & toute confession de la sola fide. — Dans une seconde partie (sous le régime
des figures), Marlé fait plus directement ceuvre constructive. En contre-point
a une valorisation unilatérale de la sécularisation, il entend rappeler la nécessité
et le prix de la singularité chrétienne. C’est a juste titre qu’il affirme alors que
la foi est liée, de fagon constitutive et non accidentelle, aux figures qui ont mar-
qué son expression historique concréte. En dehors d’elles, on ne saurait dire le
sens de la foi, 'extrayant comme le noyau de sa gangue. Ces figures (Jésus d’a-
bord, I’Eglise ensuite, dans son institution comme dans son dogme) peuvent seu-
les préserver la foi de se diluer dans quelque humanisme au gofit du jour. Elles
n’ont pas a étre répétées, en toute soumission. On dira plutdt qu’elles sont fon-
datrices : elles provoquent le croyant & une perpétuelle reprise. Telle est, som-
mairement exposée, la thése de l'auteur. Sur le fond, on le suit aisément; on
sera, en revanche, beaucoup plus réservé quant a la détermination méme de ces
figures (hiérarchie, sacrements, etc.). PIiERRE GISEL.

EBERHARD HUBNER : Evangelische Theologie in unserer Zeit. Ein Leit-
faden. Bremen, Schiinemann, 1966, 470 p.

Cette présentation de la théologie contemporaine débute a la fin de la pre-
miére guerre mondiale, alors que l'optimisme qui caractérisait la période anté-
rieure est déja sérieusement touché. Une orientation originale se développe alors
sous la double impulsion de Barth et de Bultmann, nouveaux chefs de file, dont
la thématique est analysée avec de fréquentes références aux textes. — L’exa-
men se porte ensuite sur les secteurs de ’exégeése vétéro- et néotestamentaire,
de I'histoire ecclésiastique et de la théologie pratique. — Le chapitre suivant
aborde la situation présente, les auteurs et les ceuvres se succédant parfois d’'une
maniére un peu rapide. — La seconde partie est consacrée a une série de cita-
tions bien choisies des théologiens étudiés précédemment ; cette illustration par
les textes mémes ajoute de I'intérét & un ouvrage reposant sur une information
solide, prolongée en annexe par des notices bio-bibliographiques qui seront
utiles. EpouArRD MAURIS.



BIBLIOGRAPHIE 133

T. E. TorRRANCE : Theology in Reconstruction. London, SCM. Press,
1967, 288 p.

Le professeur T. F. Torrance, titulaire de la chaire de dogmatique a la
Faculté de théologie de I’Université d’Edimbourg, a rassemblé dans cet ouvrage
quinze articles, dont treize ont paru, entre 1960 et 1964, dans la Theologische
Zeitschrift de Bale, la Revue d’histoire et de philosophie religieuses (Strasbourg),
Verbum caro, la Theologische Rundschau, et tels bulletins ou revues de langue
anglaise, et dont deux seulement sont inédits. Par cette publication, son but
est de souligner la haute et lourde responsabilité de ceux qui ont mission d’en-
seigner et de précher la doctrine chrétienne dans notre monde sécularisé. —
Le volume s’ouvre par un « Prologue » : Theological Education Today. Puis vien-
nent trois grands chapitres : 1. Knowledge of God ; I1. Through Jesus Christ ;
I11. And in the Holy Spirit. En conclusion, un « Epilogue » : 4 New Reforma-
tion ? Puis deux index. — Le chapitre I veut montrer les rapports entre la
recherche théologique et les méthodes scientifiques. 11 cherche aussi & mettre en
lumiére la portée actuelle de ces « géants théologiques » que furent d’une part
les Péres de I'Eglise grecque, et Calvin d’autre part. A propos des premiers,
Torrance retient trois points fondamentaux de leur pensée, qui soulignent la
majesté divine: 1) Le caractére inaccessible de Dieu qui nous invite & I’adoration
et au respect ; I'ineffable, dit saint Basile, doit étre honoré par le silence. (On
pense & Rudolf Otto — Das Heilige — qui entendait faire, dans notre culte, une
place au « sacrement du silence ».) 2) La certitude que « Dieu seul connait Dieu »,
donc seul il peut rendre témoignage de lui-méme. 3) L’emploi du langage cou-
rant, pour parler de Dieu, implique forcément le recours & des expédients. Les
termes tirés de notre vie quotidienne sont toujours approximatifs, donc inexacts :
la « main », le « cceur » de Dieu, et méme les termes de Pére et de Fils... Le passé
a beaucoup a nous apprendre a ce sujet, notamment la controverse ¢ arienne ».—
Le chapitre II — « par Jésus-Christ » — traite du caractére central de la christo-
logie dans une dogmatique de niveau scientifique, et présente les doctrines
romaine et réformée de la grace. — Le chapitre III — « et par le Saint-Esprit » —
entend compléter aussi directement que possible le précédent. Il vise a remettre
en valeur I’Esprit saint, ce « parent pauvre » de la dogmatique chrétienne, tant
la protestante que la catholique. C’est dans I'Eglise que s’opére 1'union avec le
Christ, son fondateur, et cela par l'intermédiaire du Saint-Esprit. Le cha-
pitre 13 notamment — Doctrine du Saint-Esprit et théologie cecuménique —
est d’'une réelle actualité. — Cette facon de réunir des articles assez divers,
composés dans des occasions différentes, offre des inconvénients : en reprenant
ces textes tels quels, I'auteur reconnait s’étre exposé a de nombreuses répéti-
tions. Mais la liaison entre les trois parties est marquée d’heureuse fagon : connai-
tre Dieu, par le Christ, et par I’Esprit. — La conclusion peut se résumer en
quelques mots : I’Eglise protestante passe par une crise, tout comme la chré-
tienté au XVIe siecle. Cette crise peut amener une ¢ nouvelle Réformation ».
Mais en quoi consistera-t-elle ? En tout cas pas dans le recours a des palliatifs
destinés, soi-disant, a rendre 1’Evangile accessible a I'homme de 1970 : ils ne
peuvent engendrer que déception de par leur pauvreté méme. Les « pop-hommes
d’Eglise », les « pop-théologiens » peuvent un moment rassembler des foules.
Mais, faute de racines profondes, cette « théologie » facile en est réduite a des
succeés passagers. Un seul reméde : un retour & une pensée chrétienne solide,
combinant la théologie des Péres grecs et celle des réformateurs. (Pas de réforma-
tion authentique sans continuité avec le passé !) C’est I'unique réponse efficace



I34 BIBLIOGRAPHIE

que nous puissions donner aux problémes que se pose, et nous pose aujourd hui
I’Eglise romaine. Si cette fidélité-la est vécue, elle est en mesure d’amener une
réforme plus ample, plus riche que la chrétienté n’en connut jamais. Car, de nos
jours, il s’agit d’un mouvement qui concerne la relation de 1'Eglise avec 1'his-
toire entiére, et avec le monde de la nature dans son ensemble.

EpMmoND GRIN.

K. BartH, G. CorTiER, O. CULLMANN, L. MALEVEZ, A. VOGTLE :
Comprendre Bultmann. Un dossier. Paris, Le Seuil, 1970, 190 p.

11 y aurait beaucoup a dire d’un tel livre. Et d’abord, que la signification de
son sous-titre parait avant tout caractériser un débat, dans lequel les avocats
de l'accusation ont la part un peu trop belle, méme si le réquisitoire s’exprime
sur un ton toujours courtois ! Ensuite, que rares sont les pages qui nous livrent
une vraie et profonde compréhension de la pensée de Bultmann. La critique
qu'O. Cullmann adresse a la compréhension bultmannienne du mythe, lui
reprochant de dévaloriser le Fondement historique du message chrétien primitif,
et de l'histoire dans le Nouveau Testament fait dire a Bultmann le contraire
de ce qu’il dit. L’écrit déja ancien de K. Barth, intitulé : R. Bulimann, un
essai pour le comprendre offre I'intérét de faire porter la confrontation en ce
lieu ou s’affirment, dans leur différence, deux compréhensions de la révélation et
de la pensée théologique. Mais & supposer avec Barth que la doctrine de la pré-
compréhension constitue le nceud de la pensée bultmannienne, rien ne permet
d’affirmer que cette doctrine serait pour Bultmann normative et qu’elle ferait
« concurrence a I'Esprit saint » | L’étude d’A. Vogtle, qui cherche a déterminer
la dimension historique de la révélation du Christ, dit nettement ses limites
lorsqu’elle formule cette exigence impossible, selon laquelle «l'exégéte qui
travaille selon les méthodes de la science historique (est) requis de prouver(...) de
fagon positive que le Saint-Esprit a dirigé 'explication de la Révélation du
Christ qui se manifeste dans le Nouveau Testament». La contribution du
P. Malevez, relative a la critique du langage théologique, occupe une place a
part ; comprendre Bultmann ne se réduit pas ici a saisir simplement avec rigueur
le sens d’'une ceuvre mais fait droit a la tentative de maintenir ce sens ouvert
a un avenir. Cet avenir, la critique bultmannienne du langage théologique le
recevrait de la méditation récente de Heidegger sur le langage. On pouvait,
enfin, attendre beaucoup de 1'étude de M. Cottier, qui se propose de déceler
les présupposés épistémologiques de la théologie bultmannienne. Malheu-
reusement, cette étude, qui repose sur la seule traduction d'un petit ouvrage
de Bultmann pour «le grand public», reste trés sommaire. Elle commet
'erreur d’analyser la pensée du théologien allemand dans des catégories
théologiques et philosophiques que Bultmann s’est attaché a critiquer avec
vigueur. Par exemple I'affirmation selon laquelle la foi chez Bultmann se con-
fond avec «une sorte de subjectivité existentielle » manifeste bien pareille
méprise. — En bref, cet ouvrage procéde d’'une compréhension partiale et uni-
latérale de la pensée bultmannienne. Rarement parvient-il a étre, selon le veeu
de son introducteur, un « dialogue exigeant avec la pensée du maitre de Mar-
burg ». L’essai de K. Barth, qui constitue un document de grande importance
pour la compréhension de I'histoire de la théologie moderne, lui permet d’échap-
per a un jugement plus défavorable encore.

RoMAIN CARPEAU.



BIBLIOGRAPHIE 135

Diskussion zu Bischof Robinsons : Gott ist anders. Herausgegeben
von H. W. Augustin. Miinchen, Chr. Kaiser, 224 p., 1968.

Par suite d’un ficheux malentendu, notre Revue n’a pas encore présenté ce
volume. Il n’est pas trop tard pour le faire. Quelques lignes suffiront : un ouvrage
comme celui-la ne se résume pas. En effet, il rassemble dix-huit «avis », plus
ou moins développés, concernant le fameux Honest fo God, avis dont la plu-
part des auteurs sont des théologiens: on entend successivement trois voix
d’Angleterre, trois de Hollande, douze d’Allemagne. Une introduction de 1'édi-
teur, en quinze pages trés claires, explique la raison d’étre et I'intérét de cette
« table ronde » d’'un genre particulier. Elle situe, de fagon objective, chacun de
ces apports, Elle présente également quelques considérations générales: par
exemple, a la différence des avis venant d’Angleterre, ceux qui viennent d’Alle-
magne sont en majorité positifs, etc. — Les titres choisis par les trois Anglais
sont significatifs : 1'évéque Robinson, « L’entretien continue » ; Mme Robinson,
« Honnéteté face a nos enfants » ; MacIntyre, le philosophe athée, « Dieu et les
théologiens ». — Les noms des Hollandais nous sont moins connus : van Hengel,
J. S. Weiland, H. Stridj. De la cohorte germanophone, citons Bultmann, Goll-
witzer, H. Fries, H. W. Augustin (I’éditeur), G. Schutz et le professeur H. D.
Bastian (théologie pratique). — Peut-étre cette remarque de Gollwitzer est-elle
particuliérement pertinente : « La question se pose, Robinson atteint-il le but
qu’il poursuit ? Il entend faire du message chrétien, pour 'homme d’aujour-
d’hui, une donnée digne de considération. Mais ne risque-t-il pas, en procédant
comme il le fait, d’aboutir & un tout autre résultat : rendre ce message super-

flu 2 » EpMoND GRIN.

Ecclesia a Spiritu Sancto edocta. Lumen gentium, 53. Mélanges théolo-
giques, hommage & Mgr Gérard Philips. Gembloux, Duculot, 1970,
XXXVII + 602 p. (Bibliotheca ephemeridum theolog1carum lova-
niensium, XXVII.)

On sait le role décisif qu’a joué, a Vatican II, Mgr Philips dans 1'élaboration
de la Constitution Lumen Gentium (et & un degré moindre dans la rédaction de
Dei Verbum et de Gaudium et spes). 11 est appelé par J. Grootaers — dans un
article important de ce volume — homo conciliaris : un théologien capable de
réaliser une synthése, a partir de points de vues différents, sans tomber dans le
compromis insignifiant. Dans le cadre de cette recension, il n’est pas possible
de mentionner toutes les études de ce gros livre. Comme l’indique le titre, on a
voulu centrer la réflexion sur la pneumatologie, au Concile (Mgr Charue, G.
Geenen), dans le débat qui oppose I'Orient et I’Occident (Y. Congar, N. Afanas-
sieff, O. Rousseau), dans la théologie spéculative (S. Docks, H. Walgrave), dans
la théologie morale (Ph. Delhaye, A. Dondeyne), dans la spiritualité (L. Malevez,
P. Molinari), dans I’exercice du magistére (G. Thils, J. Salaverri), dans la liturgie
(J. Lecuyer, A. Houssiau), dans I’anthropologie (Ch. Moeller). L’aspect biblique
est abordé dans de petites monographies qui n’ont pas toujours un rapport direct
avec le théme principal (cf. Mgr Heuschen, B. Rigaux). Les contributions rédi-
gées en diverses langues, par des auteurs qui ne sont pas tous catholiques, (a
coté du nom d’Afanassief, on rencontre celui de Torrance), manifestent le carac-

tére cecuménique de 1'hommage offert a Mgr Philips. GEORGES BAVAUD.



136 BIBLIOGRAPHIE

Pour relire Humanae vitae. Déclarations épiscopales du monde entier.
Commentaires théologiques par Philippe Delhaye, Jan Grootaers
et Gustave Thils. Gembloux, Duculot, 1970, 241 p.

Pour la premiére fois depuis longtemps, plusieurs é€piscopats ont nuancé,
voire modifié, quelques-uns des enseignements d’'une encyclique pontificale.
G. Thils examine la portée ecclésiologique de cet événement. Ph. Delhaye étu-
die les problémes d’ordre moral posés par les conférences épiscopales, enfin
Jan Grootaers souligne que l'accueil de Humanae vitae a été fort différent dans
les pays riches et les nations en voie de développement (ol le contréle des nais-
sances apparait souvent comme un moyen d’oppression). Trés intéressant le
commentaire, par Ph. Delhaye, de la formule de Paul VI: la contraception
est intrinséquement immorale. Les époux n’ont-ils jamais le droit, dans aucune
circonstance, de perturber la fonction génitale ? Ou bien le pape a-t-il condamné
le recours aux contraceptifs pour sauvegarder les valeurs essentielles du ma-
riage, le respect des lois biologiques n’étant pas envisagé isolément, mais dans
le cadre des finalités de I'union conjugale ? Selon cette interprétation, des excep-
tions a la loi seraient possibles en cas de conflits de devoirs (par exemple, lors-
que l'emploi des méthodes dites «naturelles» est impossible). La lettre de
Iencyclique ne favorise pas cette orientation, mais les moralistes devraient

1’étudier avec soin. GEORGES BAVAUD

FERNER NUEHN : Friends and the Ecumenical Movement. Philadelphia,
Friends General Conference, 1970, 58 p.

Ce petit essai, qui a les dimensions d’une brochure, s’adresse a la fois aux
Quakers et & tous les chrétiens. L’auteur veut décrire la part des Amis dans le
mouvement cecuménique et définir celle qu’ils pourraient y prendre a I'avenir.
Ferner Nuhn invite les siens & surmonter leurs méfiances de certaines structures
et des théologies. Les Quakers ont & apprendre des autres, mais ils ont aussi une
contribution & apporter conforme a leur génie. Située aux frontiéres du chris-
tianisme et affirmant vigoureusement la liberté dans I’expression de la foi vécue,
la Société des Amis devrait faciliter le dialogue avec les autres religions.

PiErrE LacourT.

MARc ORAISON : La transhumance. Paris, Le Seuil, 1970, 124 p.

Dans le style qui lui est propre, provocant, désinvolte et tendre, I’abbé
Oraison s’interroge sur le sens de cette transhumance qui est celle de I’humanité
marchant depuis des millénaires vers on ne sait quel aboutissement. Les civili-
sations se découvrent mortelles. L’homme moderne ne peut plus se reposer sur
un « Sujet Supposé Savoir » pour résoudre la question du sens. Il s’efforce d’ob-
turer la béance, mais en vain. Jésus 'ouvre au contraire au sens en inscrivant
I'amour dans le manque absolu. En lui la transhumance débouche. C’est dans
les derniéres pages, ot 'auteur témoigne du Ressuscité qui inverse le signe de la

mort, qu’il est le plus prenant. FRANCOIS GRANDCHAMP.



BIBLIOGRAPHIE 137

StaNIsLAS BRETON : Philosophie et mathématiques chez Proclus, suivi
de Principes philosophiques des mathématiques d’aprés le Com-
mentaire de Proclus aux deux premiers livres des Eléments d’ Euclide
par N. Hartmann, traduit de I’ allemand par Genevieve de Pesloian.
Paris, Beauchesne, 1969, 246 p.

En étudiant le commentaire de Proclus sur Euclide, le P. Breton n’a pas
fait ceuvre de philologue, mais de philosophe. A l'instar de N. Hartmann, I'au-
teur se livre 4 une spéculation dans laquelle mathématiques et philosophie ne
sont pas dissociées : pour lui, comme pour Proclus, les mathématiques « pointent
vers une métaphysique et une spiritualité » (p. 9). L’auteur sait bien que la
pensée occidentale, dans son évolution, s’est éloignée de ce point de vue, mais il
n’en présente pas moins au lecteur, aussi nettement que possible, cette vision
«d’'un univers qui n’est pas le sien et qui, pour cette raison méme, l'aidera
peut-étre 4 mieux comprendre son présent » (2bid.). Il s’agit donc d’un com-
mentaire sur Proclus qui adopte délibérément le point de vue néoplatonicien.
Le P. Breton ne craint pas d'user de notions modernes et d’établir des compa-
raisons avec Kant ou avec Hegel. Ce n’est pas qu’il modernise artificiellement
son auteur, mais il découvre en lui quelques-uns de nos problémes. Dans la
mesure méme ou il est fidéle 4 son auteur et I'étudie pour lui-méme, il apergoit
ce qu'’il signifie pour nous. Il examine d’abord le second prologue par lequel
Proclus introduit son commentaire et qui est consacré a la géométrie. La pre-
miére partie de son ouvrage, intitulée « La théorie du savoir mathématique »,
traite donc de l’origine de la géométrie, de sa structure logique et de 1'unité des
sciences mathématiques. La seconde partie, consacrée au premier prologue de
Proclus, concerne la position médiane des mathématiques dans I'ensemble de
1’étre et du savoir.— Ce livre est le résultat d’un effort remarquable pour saisir la
pensée du Dialogue et la pensée néoplatonicienne en général dans leur spécificité
et dans la diversité des problémes qu’elles se posent et qu’elles posent, et pour
exprimer ces doctrines dans un langage nouveau qui, loin de les trahir, les
éclaire. Pour ne citer qu'un trait, mais central, relevons un passage de la
page 106. L’auteur observe que le mathématicien fournit au philosophe le
schéme opératoire qui inspire sa métaphysique de I'ordre, et il ajoute : « Quel
est ce schéme opératoire ? ... La notion de série, centrale chez Proclus, s’appuie
a Vintuition de la suite ordonnée des entiers. On pourrait dire, en exacerbant les
oppositions, qu’'une ontologie au sens traditionnel, exploite le concept de classe
tandis qu'une hénologie opte dés le départ pour le concept d’ordre. Pour la
premiére, I’étre est I’englobant d’une multiplicité qu’il unit par un trait com-
mun également distribué. Pour la seconde, la communauté est moins un carac-
tére commun qu’une loi de position et une instance génératrice. L’étre y devient
la trace d’un mouvement qui dépose sur sa trajectoire les témoins de sa fécon-
dité. Au vénérable axiome qui prescrit la dérivation de I'agir a partir de 1'étre,
se substitue ainsi, dans une inversion significative, la primauté de l’agir sur
I’étre. » Cette citation fera sentir mieux qu'un commentaire la maitrise et 1’ori-
ginalité de l'auteur et la capacité de suggestion de son ouvrage destiné a faire
comprendre qu'une « ontologie » peut étre en méme temps une « ontogénie ».

FERNAND BRUNNER.

J. M. Rust: Stoic Philosophy, Cambridge, University Press, 1969,
300 p.
L’auteur laisse de c6té délibérément les problémes biographiques et se
concentre sur la doctrine. Son intention est de montrer que les stoiciens étaient

HISTOIRE
DE LA
PHILOSOPHIE



138 BIBLIOGRAPHIE

de véritables philosophes et que leur enseignement ne se bornait pas a la morale.
Il y parvient fort bien en distinguant les différentes étapes de la philosophie
stoicienne, de sa naissance face au platonisme et a l'aristotélisme jusqu’'a sa
défaite devant le platonisme. Le role de Panétius et de Posidonius, malaisé a
établir et si controversé, est défini avec précision dans cette évolution du stoi-
cisme vers l'infidélité a soi-méme. Le grand mérite de l'auteur est de traiter
de ce difficile sujet & propos de quinze questions précises qu’il examine en
détail dans I'esprit d’une saine et exigeante philologie et dans le refus de toute
polémique. La pensée des différents stoiciens est ainsi reconstituée avec stireté
a propos de questions aussi centrales que le bien, le plaisir et la douleur, le
destin et la nécessité, le critére de la vérité, les catégories, la connaissance et
I’action, le suicide, l'unité de la personne, le temps. L’auteur examine encore
d’autres sujets, comme les rapports du cynisme et du stoicisme et la théese para-
doxale selon laquelle tous les péchés sont égaux. On peut dire que, sur tous ces
points, il redresse des erreurs qui remontent parfois a 1I’Antiquité et apporte des
lumiéres nouvelles. Voila un ouvrage que tout historien de la pensée antique
étudiera avec profit. FERNAND BRUNNER.

MicHAEL WOLFF: Fallgesetz und Massebegriff. Zwei wissenschaftshis-
torische Untersuchungen zur Kosmologie des Johannes Philoponus.
Berlin, W. de Gruyter, 1971, X + 159 p. (Quellen und Studien
zur Philosophie, 2.)

Philopon attire de plus en plus 'intérét des historiens de la philosophie, car
il a 1égué un matériel qui a passé pendant longtemps comme la production ori-
ginale des penseurs arabes. L’auteur traite de deux sujets et illustre ce qu'ont
déja expliqué d’autres (Duhem, ... Bohm), a savoir que la critique que Philopon
a faite de la physique d’Aristote est a plusieurs égards précurseur de la physique
de Galilée et de Newton. Se référant au premier de ses sujets, I'auteur montre
que la théorie de 1'impetus ou vis impressa remonte & Philopon dans ses consi-
dérations sur la chute des corps et qu’il s’agit de la recherche d’une véritable
loi de la nature. Dans la seconde partie, I'auteur montre que le concept de
volume spécifique est déja assez bien formulé chez Philopon, chez qui on trouve
méme l'idée d’un atomisme relatif et la distinction entre la substance comme
milieu doué de propriétés accidentelles et celle de substance comme champ
identique a ses propriétés. — L’auteur émet quelques réserves sur 1’opinion
d’autres commentateurs modernes pour qui Philopon aurait, malgré ses hérésies,
cherché a fonder une philosophie de la nature en accord avec le christianisme.
On remarque d’ailleurs une évolution assez nette, dit-il, entre les commentaires
qui datent d’avant la conversion au christianisme et son De opificio paru en 529.
— Galilée a connu les travaux de Philopon et croyait tout d’abord a la justesse
de sa loi de la chute des corps, qu’il a remplacée par celle qui porte aujourd’hui
son nom. — L’auteur aurait pu traiter son sujet d’'une maniére plus concise
sans diminuer la valeur de ses informations. ANDRE MERCIER



BIBLIOGRAPHIE 139

MAURICE GIELE, FERNAND VAN STEENBERGHEN, BERNARD BAZzAN :
Trois commentateurs anonymes sur le Traité de I’Ame d’ Aristote.
Louvain, Nauwelaerts, 1971, 528 p. (Philosophes médiévaux,
tome XI.)

Quiconque a lu le de anima d’Aristote ne s’étonne pas du foisonnement de
commentaires auquel ce traité a donné lieu dans I’Antiquité et au Moyen Age :
ce texte court recéle trop de richesses et trop de difficultés. Voici trois commen-
taires nouveaux que trois savants sortent de I'ombre. Ces ouvrages anonymes
appartiennent & la seconde moitié du XIIIe siécle, & I'époque ou les contro-
verses sur le monopsychisme d’Averroés dominent l’actualité, et représentent
trois tendances différentes : I’averroisme proprement dit pour le premier, un
averroisme mitigé pour le second et ’anti-averroisme pour le troisiéme. Les
trois éditeurs se sont partagé la tiche : chacun a introduit et édité son texte.
Conduites de mains de maitres, les introductions ont un caractére principale-
ment historique et philosophique : elles ont pour objet de déterminer autant
que faire se peut la nature, la date et 'auteur de ces trois textes qui semblent
étre le reflet d’enseignements magistraux. Un index des noms et une table des
questions suivent chacune des trois parties et permettent d’avoir une vision
panoramique sur la variété et l'importance des problémes soulevés : psycho-
logie, épistémologie, logique, biologie, physique, ontologie, etc., tout le savoir
de la seconde moitié du XIIIe siécle se présente sous nos yeux. Il est intéressant
de voir verser au dossier du XIII® siécle ces documents contradictoires touchant
I'interprétation de ces mots: homo wnfelligii. La thése averroiste se trouve
exprimée excellemment aux pages 68 a 77. Les «réponses » données par les
deux autres textes se trouvent naturellement dans les commentaires qu'on y
peut lire sur le livre I1I du de anima. FFERNAND BRUNNER.

BERNARD BURKE : Das neunte Buch (0) des lateinischen Grossen
Metaphysik-Kommentars von Averroes, Text-Edition und Vergleich
mit Albert dem Grossen und Thomas von Aquin. Berne, Francke,
1969, 154 P.

Ce travail a été entrepris sous la direction du défunt Pére Paul Wyser, de
I’Université de Fribourg, qui avait suscité 1’édition de textes du Commentaire
de la métaphysique d’Aristote par Averroes. Ce volume, publié sous les auspices
de la Société suisse des sciences humaines, comprend une édition critique, des
notes explicatives et une étude sur l'influence d’Averroes sur Albert le Grand
et sur saint Thomas. Il rend accessible un livre de la mefaphysica nova d’Aristote
et son commentaire par Averroés qu’on ne pouvait lire jusqu’ici que dans des
éditions imparfaites du XVe et du XVIe siécle. — L’édition est faite sur un
choix de dix manuscrits justifié dans l'introduction ; les textes originaux grec
et arabe ont été pris en considération. Les notes explicatives élucident les
obscurités des traductions latines d’Aristote et d’Averroe¢s avec un souci d’exac-
titude digne d’éloge. Dans la derniére partie de I'ouvrage, 'auteur se livre a
une étude comparative & propos de quelques questions fondamentales relatives
a l'acte et a la puissance et conclut a I'influence plus grande d’Averroeés sur
Albert le Grand que sur Thomas d’Aquin. Ces analyses sont concises et exactes,
encore que certaines observations puissent donner lieu & discussion, comme
celle qui consiste a dire que la doctrine thomiste de la création conduit & son
entier développement la doctrine aristotélicienne de l'acte et de la puissance
(p. 134). On peut se demander en effet si sur ce point les enseignements de
Thomas d’Aquin et d’Aristote, au lieu d’étre dans le prolongement l'un de
I’autre, ne sont pas en opposition I'un avec 'autre. FERNAND BRUNNER.



140 BIBLIOGRAPHIE

FERNANDO INCIARTE : Forma formarum. Strukturmomenie der thomis-
tischen Seinslehre tm Riickgriff auf Aristoteles. Freiburg/Miinchen,
Karl Alber, 1970, 184 p. (Symposion. Philosophische Schriften-
reihe, 32.)

Dans cet ouvrage qui ouvre des horizons intéressants, 'auteur cherche
I'origine de la notion de structure. Les recherches modernes sur le terrain de la
logique ont montré que cette origine doit étre trouvée dans la doctrine aristo-
télico-thomiste de l’analogie. La démarche se fait en deux temps. L’ame et
I’étre sont considérés successivement comme forma formarum ; cette derniére
expression vient d’un passage du De Anima d’Aristote (1. III, chap. 8, 432 a 2).
L’analyse des textes fait constater, aussi bien chez saint Thomas que chez
Aristote, deux directions, qui ne correspondent nullement & une évolution de
leur pensée, puisqu’on trouve des exemples de I'une et de l'autre a l'intérieur
d’'une méme ceuvre. Ainsi, dés le De enfe ei essentia, saint Thomas comprend
I'étre comme communissimum (chap. 4) et comme propriissimum (chap. 5).
L’examen de la notion de substance fait apparaitre que l’'opposition entre
notion métaphysique, fondée sur une confiance naive en la réalité phénoménale,
et notion scientifique issue d’une élaboration critique, devait étre elle-méme
soumise a la critique. La réflexion atteint des degrés différents qui correspon-
dent 4 I'univocité et 4 la synonymie d’une part et & ’analogie et & la paronymie
d’autre part. Inciarte dénonce le danger qui guette l'interprétation de saint
Thomas lorsque l'on fait la part trop belle au néo-platonisme : la réalité est
appauvrie non pas quand on la considére formellement, mais quand la forme
est réduite a la quantité. — Telle est bien la lecon de I’histoire. Lorsque la
science mathématisée a confisqué a son profit la formalisation du réel, la méta-
physique a dii céder la place et a été remplacée par une ontologie de 1'étre en
général, laquelle a succombé sous les coups du kantisme. D’oll le déclin de la
pensée métaphysique. Il faut étre reconnaissant a l'auteur de nous éclairer
ainsi sur l'origine de nos maux. HeNrRY CHAVANNES.

RAYMOND LULLE : Livre d’Evast et de Blaquerne. Paris, Presses uni-
versitaires de France, 1970, 368 p. (Université de Grenoble, publi-
cations de la Faculté des Lettres et Sciences humaines, 47.)

Poursuivant ses travaux lulliens, I'auteur donne ici la traduction francaise
médiévale de 'ouvrage catalan écrit vers 1283 et connu sous le titre de Blan-
querna. 11 s’agit d’'un roman biographique destiné a transmettre un enseigne-
ment moral, religieux et mystique. Les personnages portent des noms imagi-
naires et les lieux ne sont pas précisés, de maniére a ne pas diminuer la portée
universelle de I'ouvrage. Les cing livres dont il se compose sont consacrés a ces
cing états que sont le mariage, la vie religieuse, la prélature, le pontificat et la
vie érémétique. Blaquerne les traverse les uns apres les autres, sauf le premier,
ce qui donne & Raymond Lulle 'occasion de développer ses thémes habituels,
tels que les rapports de la raison et de la foi ou la paix universelle. L’anecdote, le
dialogue, I'allégorie, sont les moyens d’exposition qu’on observe surtout dans
ce texte. Un opuscule autonome y est incorporé : le Livre de ’ami et de I'aimé,
fait de prés de quatre cents aphorismes trés courts et marqué par I’influence
avouée de I'Islam soufique. La fin du Livre d’Evast et de Blaquerne est intitulée
I'Art de contemplation. Armand Llinareés a édité le manuscrit le plus ancien en le
confrontant au texte catalan et a ajouté une introduction, un glossaire, plu-
sieurs index et une bibliographie. FERNAND BRUNNER.



BIBLIOGRAPHIE I41

HELENE VEDRINE : Les philosophes de la Renaissance. Paris, Presses
Universitaires de France, 1971, 128 p. (Que sais-je ? N© 1424.)

La pensée de la Renaissance est peu connue dans le détail de son foisonne-
ment. Ce livre, d’une lecture agréable, a le mérite d’en donner une idée suffisam-
ment riche et précise sans négliger les grandes articulations. On y voit se dégager
la réaction antiscolastique, le conflit de I’humanisme et de la Réforme, la nais-
sance de la science moderne encore si proche de la métaphysique et méme de la
magie, I’essor de la philosophie politique et le succés du scepticisme. L’auteur
maintient un bon équilibre entre ces différents aspects de la Renaissance, non
sans rappeler qu’il ne s’agit pas seulement d'une lutte d’idées, mais que cette
histoire des idées se développe sur un fond de guerres et d’exécutions. La
Renaissance est a certains égards une époque tragique (cf. p. 79).

FERNAND BRUNNER.

THEOPHILE CORYDALEE : Introduction a la logique, texte grec établi
par Athanase Papadapoulos. Bucarest, 1970, 274 p. (Euvres phi-
losophiques de Théophile Corydalée, t. I.)

L’Association internationale d’Etudes du Sud-Est européen se propose de
publier, par les soins du Comité national roumain, les ceuvres philosophiques
complétes de Théophile Corydalée (1574-1646). On sera curieux de connaitre la
pensée de ce contemporain de Descartes qui vécut dans un milieu totalement
différent de celui du philosophe francais, mais se soucia comme lui de pensée
scientifique. Athénien formé dans sa ville, & Rome et a Padoue, Corydalée eut
une vie mouvementée de professeur et de prélat, qu’il passa principalement
dans les pays de langue grecque. Corydalée est un aristotélicien auquel on doit
des commentaires de presque toute I’ceuvre du Stagirite. Publiés aprés sa mort,
ils eurent une grande influence dans le Sud-Est européen et méme en Russie.
C’est ce qui a fait dire aux éditeurs roumains que Corydalée devrait trouver sa
place a la suite des commentateurs grecs d’Aristote, dont I’ceuvre a été publiée
par I’Académie de Berlin. Invoquer Aristote en Orient ne signifiait pas, a
I'époque, défendre I'obscurantisme, mais au contraire la science et la raison. Le
volume ici publié est le résumé des Commentaives et questions concernant toute la
logique, paru en 1729. Il s’agit donc des termes, des propositions et du raisonne-
ment. Les éditeurs se réservent de dégager la part d’originalité de Corydalée en
présentant plus tard les Commentairves et questions. Le texte est établi sur la
base des manuscrits de Roumanie. FErRNAND BRUNNER.

JosErPH MOREAU : Spinoza et le spinozisme. Paris, PUF, 1971, 128 p.

(Que sais-je ? N© 1422.)

Exposer Spinoza et le spinozisme d’une maniére claire et profonde a la fois,
et ceci en quelque cent vingt pages : voila la réussite de J. Moreau. L’auteur
présente, dans un premier chapitre, la vie et 'ensemble de I’ceuvre de Spinoza.
Dans un deuxiéme, qui constitue le centre du livre, il donne un excellent com-
mentaire de L’Ethique et permet ainsi a tout lecteur d’accéder véritablement a
cette ceuvre centrale, mais difficile. En comparant, dans un troisiéme chapitre,
Spinoza a ses contemporains, a Geethe, Jacobi, Herder, et & l'idéalisme alle-
mand, il dégage encore mieux toute ’originalité de 'auteur étudié. Enfin, dans
un paragraphe sur Spinoza et notre temps, J. Moreau écrit quelques fortes pages
sur le sens actuel de la politique et de la philosophie spinozistes. Un excellent
ouvrage, donc. MicHEL CORNU.



142 BIBLIOGRAPHIE

Moses Mendelssohns Friihschriften zur Metaphysik. Untersucht und
erliutert von Alexander Altmann. Tiibingen, J. C. B. Mohr (Paul
Siebeck), 1969, 396 p.

Représentant typique de 1’Aufklirung, Mendelssohn mérite mieux que la
qualification de « philosophe populaire » dont on I’a maintes fois affublé. Au-dela
de ses talents de vulgarisateur, il a fait preuve d’un esprit créateur véritable-
ment original, qui lui valut I’admiration de Kant et fit de lui l'inspirateur de
Lessing, de Herder et de Schiller. Influencé au début par la ligne Leibniz-Wolff-
Baumgarten, il fut sensible & tous les courants importants de la pensée euro-
péenne, notamment a l'empirisme anglo-saxon, et aborda également avec
maitrise les domaines de l’esthétique et de la critique littéraire. — C’est dans
I'intention de revaloriser Mendelssohn comme métaphysicien qu’Altmann a
entrepris la réédition des textes parus entre 1755 et 1764, période qu’il estime
particuliérement féconde. A ce moment, en effet, sont publiés les Philosophische
Gespriche, les lettres Uber die Empfindungen, la correspondance polémique avec
Lessing sur Pope ein Metaphysiker!, les Gedanken von der Warscheinlichkeit et
enfin les remarques sur Die Evidenz in Metaphysischen Wissenschaften, tous
écrits qui contiennent l’essentiel de la pensée de Mendelssohn, la production
ultérieure n’apportant rien de trés nouveau, selon Altmann. — Fondée sur
I’édition jubilaire des (Euvres complétes (Berlin, dés 1929) et augmentée de
quelques piéces inédites, cette présentation contribuera a entretenir, ou a ravi-
ver, I'intérét que 'on doit a I'un des derniers auteurs « universels » qu’ait pro-
duits le XVIIIe siécle. — L’analyse des concepts de vraisemblance et d’évi-
dence, abordée dans la seconde partie du volume, démontre que nous avons la
I'une des rares critiques des fonctions opératoires de la raison que 1'on peut
tenir pour valable avant la révolution kantienne. C'est dire que l'intention de
M. Altmanna été bien réalisée : la personnalité attachante de Mendelssohn nous est
restituée avec la caution d’une sympathie intellectuelle qui n’exclut pas I’objec-

tivité. EpouarRDpD MAURIS.

HEGEL : La théorie de la mesure. Traduction et commentaire par André
Doz. Paris, Presses Universitaires de France, 1970, 207 p. (Epimé-
thée.)

La doctrine de la mesure constitue la troisiéme partie du premier livre de la
Science de la Logique (doctrine de I’Etre). Elle est une des sections «les plus
ingrates, mais non les moins intéressantes » de 'ouvrage, puisque Hegel entend
y établir le contact entre la Logique (qui chez lui a valeur d’ontologie) et les
sciences de la nature. Une introduction succincte, fort pertinente, situe le frag-
ment, dont les trois chapitres sont traduits avec beaucoup de précision. Les
notes trés éclairantes du commentaire renvoient a I’ceuvre de Hegel, a I'histoire
de la philosophie et aux théories et faits scientifiques, auxquels le texte fait
allusion. Un glossaire et une bibliographie complétent cette traduction, qui est
exemplaire. — Réintégrant la qualité dans la quantité, la mesure prépare la
doctrine de I’essence. Si la connexion de sa pensée avec les sciences de la nature
constitue la partie la plus contestable de '’ceuvre de Hegel, ce n’est pas un
motif, note 'auteur, pour la négliger systématiquement. Elle peut au contraire
nous éclairer sur les intentions et la démarche du philosophe. La théorie de la
mesure est la justification hégélienne de la physique mathématique: «Le



BIBLIOGRAPHIE I43

concept de mesure veut répondre aux démarches d'une science a la fois empi-
rique et mathématique qui saisit le monde au niveau ol les relations quantita-
tives manifestent d’elles-mémes une « identité » fondamentale des termes reliés,
et jusqu’a un certain point définissent suffisamment 1’'objet ainsi manifesté. » Ce
qui frappe surtout aujourd’hui, ce n’est pas tant telle ou telle erreur de détail
que le fait que Hegel « semble n’avoir nullement compris que, si ’on excepte la
mécanique classique, les sciences de la nature n’en étaient encore qu’a leurs
débuts. » Ce qui viendrait encore n’était qu’'extensions de détail, « sans grande

importance conceptuelle ». CEORGES COTTIER

NieTzscHE : Vie et vérité. Textes choisis. Paris, Presses universitaires
de France, 1971, 232 p.

Nietzsche, comme Kierkegaard, est un de ces auteurs qui ne se laissent
jamais appréhender dans un seul ouvrage, mais dont la compréhension requiert,
au contraire, une lecture de toute 1’ceuvre. L’idée de présenter thématiquement
de nombreux textes est excellente ; et cette collection déja bien connue « des
Grands Textes» s’enrichit d’un trés bon ouvrage quirendra de multiples services.
Jean Granier a choisi des textes connus et moins connus de Nietzsche, couvrant
toute sa vie. Il les a ordonnés avec un rare bonheur, en partant du nihilisme,
pour arriver au surhomme, aprés avoir passé par le renversement de la méta-
physique, le monde de la volonté de puissance, ainsi que la valeur et la vérité.

MicHEL CoRrNU.

SimoN Rawipowicz : Ludwig Feuerbachs th’lbso;bhz'e. Ursprung und
Schicksal. Berlin, Walter de Gruyter, 1964, 517 p.

Reproduction de la premiére édition parue en 1931, cette étude n’a pas
perdu de sa valeur et reste une bonne contribution a I’approche de Feuerbach.
A la fois historique et systématique, elle est consacrée, aprés un bref chapitre
sur les débuts de ce dernier, a I'analyse des diverses prises de position qui jalon-
nent sa carriére intellectuelle. Ainsi apparaissent tour a tour Hegel, qui occupe
a juste titre une place éminente, puis Kant, Jacobi, Fichte, Schelling et Schopen-
hauer. La derniére partie, révélatrice d’une information remarquable, décrit
les multiples réfractions d’une ceuvre dont l'influence a été considérable. La
recherche historique, la philosophie de I'existence, I’anthropologie philosophique
de Feuerbach ont constitué des sources de réflexion tant chez les philosophes et
les théologiens que chez les juristes, les historiens et méme les écrivains (voir
notamment les pages 372 a 384 sur Gottfried Keller), sans oublier Marx et ses
successeurs. — Relevons en passant ’absence de toute mention concernant
Ernest Bloch, dont on possédait pourtant a 1'époque L’Esprit de I’ Utopie, paru
en 1918, et I'essai sur Thomas Miinzer, théologien de la vévolution, publié en
1921. — Considéré comme un auteur de deuxie¢me plan, Feuerbach a exercé tout
au long du XIXe siécle un rayonnement peu spectaculaire, mais tenace, dont
les répercussions ne sont aujourd’hui pas éteintes. L'ouvrage de S. Rawidowicz,
qui frappe par le sérieux d’'une méthode bien appliquée, en apporte la preuve

convaincante. Epouarp MAURIS.



	Bibliographie

