
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1972)

Heft: 6

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Théologie Charles W. Kegley : The Philosophy and Theology of Anders
contempo- Nygren. Carbondale and Edwardsville, Southern Illinois Univer-

RAiNE sity Press. London and Amsterdam, Feffer and Simons, Inc., 1971,
434 P-

On ne résume pas une somme ; on ne peut que la présenter. C'est à quoi je
me bornerai. Ce très bel ouvrage de et sur Anders Nygren peut en effet, à bien
des égards, être considéré comme une somme de la pensée théologique et
philosophique de l'évêque suédois. D'aucuns font de lui un théologien-philosophe ;

d'autres, un philosophe d'orientation théologique. Après tout, peu importe
l'étiquette. L'essentiel : l'impression que laisse ce maître livre. Elle est très nette :

le Chef de l'Eglise luthérienne de Suède se meut avec une égale aisance dans les
problèmes théologiques et philosophiques. Le professeur C. W. Kegley, du
« California State College », le « réalisateur » de cette œuvre, n'est pas un inconnu
pour les théologiens suisses ; à côté d'autres ouvrages importants, on lui doit
une solide étude sur la théologie d'Emile Brunner (1964). Cette fois-ci Kegley
s'est proposé de présenter au public cultivé une analyse en même temps
comprehensive et critique de l'importante contribution de Nygren à la théologie
et à la philosophie contemporaines. Il a recouru pour cela, avec une perspicacité
remarquable, à 17 très bons connaisseurs de la pensée nygrénienne. Plutôt que
d'aligner ici de très nombreux noms, il sera plus suggestif d'indiquer les titres
des 6 chapitres, renfermant chacun 2 à 5 contributions : la philosophie de la
religion ; la recherche du « motif dominant » (soit : de l'accent mis dans l'étude
d'un terme d'ordre religieux ou éthique, accent qui peut donner une coloration
singulièrement différente : texte éclairé par le motif eros, par exemple, ou par
le motif agapè) ; les divers sens du mot amour ; théologie systématique ; éthique ;

considérations d'ordre culturel et d'ordre œcuménique. — Pour encadrer cette
riche série d'exposés, deux textes de Nygren lui-même : au début du volume, en
une trentaine de pages, son autobiographie intellectuelle ; et au terme de
l'ouvrage, en trente pages également, une réponse de Nygren à ses divers
interprètes et critiques, subdivisée elle aussi en six paragraphes. Il est exclu de
chercher à « qualifier » tel ou tel de ces 17 essais ; ils méritent tous attention et
reconnaissance. L'autobiographie a ce grand avantage : elle donne un aperçu
détaillé et très vivant de l'évolution intérieure d'un homme qui a marqué dans
la recherche théologique, en particulier (pour les francophones) par son Eros
et Agapè. Nygren se raconte de façon si sobre et si prenante que, commencée la
lecture de ce chapitre, on ne peut pas l'interrompre. — Son père, Principal de
1'« Elementary Teacher's College » de Gothenburg, a heureusement marqué de
nombreuses générations d'éducateurs. Il possède une bibliothèque très riche :

théologie, philosophie, histoire ; et son fils découvre avec enchantement le
monde des livres ; il s'y sent chez lui : « une vraie mine d'or ». Atmosphère
familiale chrétienne, de façon très ouverte. La paroisse est vivante. Autant de
bienfaits inappréciables, même sur le plan purement intellectuel, note-t-il. —
Alors déjà (il s'en rendra compte beaucoup plus tard) il découvre le problème



BIBLIOGRAPHIE 435

Eros-Agapè. Un jour, son père s'entretient avec des amis. Le jeune Anders
est tout oreilles : il ne comprend pas tout, mais ne perd rien. « Pourtant l'agapè
chrétienne a un sens totalement différent », dit soudain son père. Remarque
jamais oubliée, qui lui devient un centre de réflexions. — Très peu après (avant
ses 15 ans il est « happé » par la philosophie. Cela grâce à la lecture de J. D.
Erdmann (Halle, 1805-92), bien oublié aujourd'hui. Notons que, soixante-dix ans
auparavant, le même Erdmann a grandement éclairé « notre » Secrétan, par ses

vues sur la succession des systèmes, exposées dans son « Histoire de la philosophie

moderne ». Nygren s'est attaqué à un ouvrage moins volumineux —
Philosophical Miniatures —, mais c'est là, il le raconte avec humour, dans un
essai au titre alléchant : « Stupidité », qu'il a trouvé son initiation à la réflexion
philosophique. — Que signaler encore Ses contacts directs (irremplaçables,
à son gré) avec Troeltsch, Rudolf Otto, Stange Ses observations pénétrantes
sur la naissance du Nazisme, sur la nécessité de parler à la place de ceux qui ne
pouvaient plus que se taire — Mais n'oublions pas ses déclarations sagaces —
valables plus que jamais aujourd'hui pour l'Eglise — concernant le rapport
étroit entre ministère pastoral et réflexion théologique, le premier constituant
un stimulant précieux pour la seconde. Son mot d'ordre : « Théologien et pasteur,
au service de la recherche intellectuelle, et au service de l'Eglise », Nygren l'a
fidèlement suivi. — In fine, 17 pages de bibliographie, arrêtée à 1970.

Edmond Grin.

Karl Barth - Rudolf Bultmann Briefwechsel. iç22-iç66. Karl Barth
Gesamtausgabe V. Band I, herausgegeben von Bernd Jaspert.
Zürich, Theologischer Verlag, 1971, 376 p.

Cette correspondance, qui rassemble une centaine de lettres et de cartes
postales, soulage quelque peu notre ignorance sur les relations amicales qu'entretinrent

Barth et Bultmann depuis 1922. Toutefois, nous n'avons pas attendu
sa parution pour connaître l'échange et la confrontation de pensée qui s'est
produite entre deux théologiens qui sont à l'origine de la théologie dite dialectique.

Si Bultmann, en effet, a écrit quelques textes importants sur les premiers
écrits de Barth, celui-ci a explicité dans un texte mémorable ses désaccords
face à l'herméneutique bultmanienne et à la démythologisation. A cette
critique, Bultmann répond très longuement dans l'une des dernières lettres
éditées dans cet ouvrage. Certes, l'échange épistolaire n'est pas souvent aussi
riche d'intérêt, hormis pour les lecteurs qui seraient intéressés par les déplacements,

l'état de santé, etc., d'hommes renommés. Cet échange, cependant,
s'anime non seulement lorsque leurs auteurs cherchent à préciser leur accord
et leur désaccord théologiques mais aussi lorsqu'ils font part d'événements
douloureux et de virulentes querelles auxquels ils furent mêlés, et au cours
desquels leur attachement respectueux ne se démentit pas. Nous pensons aux
lettres que Bultmann adressa à Barth à l'époque où celui-ci fut interdit
d'enseignement par le régime nazi et à celle que ce dernier adressa à un évêque protestant

allemand, qui lui demandait s'il était justifié de condamner en hérésie le
théologien de Marburg. La réplique de Barth est ferme et sans équivoque.
Enfin, ce livre rassemble quelques esquisses biographiques écrites par ces

deux illustres théologiens, qui montrent qu'ils ont mis beaucoup de leur œuvre
dans leur vie Romain Carpeau.



436 BIBLIOGRAPHIE

Leopold Malevez : Histoire du salut et philosophie. Paris, Le Cerf,
1971, 213 p. (Cogitatio fidei, N° 56.)

On a recueilli ici plusieurs études critiques qui avaient vu le jour entre 1956
et 1970 : Exégèse biblique et philosophique. Deux conceptions opposées de leurs
rapports : R. Bultmann et K. Barth (1956) ; Karl Barth. Existence chrétienne et vie
éternelle (1969) ; La théologie naturelle de R. Bultmann (1966) ; Jésus de l'histoire
et interprétation du kérygme. Ea pensée de R. Bultmann (1969) ; R. Bultmann et la
critique du langage théologique (1970) ; Les dimensions de l'histoire du salut (1964) ;

Le message de Jésus et l'histoire du salut (1967). — La question de l'auteur est
celle de l'herméneutique : quels rapports entretiennent histoire du salut et
philosophie En d'autres termes, quels sont les rapports entre le texte (et son objectivité

spécifique) et l'interprète (qui, toujours, lit le texte à partir d'un lieu
culturel et politique déterminé) — L'auteur, jésuite belge né en 1900, donne
en même temps un point de vue catholique sur trois grands théologiens
protestants du XXe siècle : Barth, Bultmann et Cullmann. Pierre Gisel.

Jean-Jacques von Allmen : Une Réforme dans l'Eglise. Gembloux,
Duculot, 1971, 90 p.

Le projet du professeur von Allmen est de montrer la signification
théologique d'une réforme dans l'Eglise. Sa démonstration procède d'une vérité
première qu'il vaut la peine de souligner aujourd'hui : « Une réforme dans
l'Eglise n'est pas affaire d'invention, mais d'obéissance » (p. 29). Nous sommes
là sur un terrain solide qui permet de récuser les tentatives de ceux qui
cherchent à établir une théologie de situation. Il est bon de rappeler « qu'une réforme
dans l'Eglise ne peut provenir que d'une prise de conscience plus aiguë et plus
fidèle de la nouveauté de ce qu'elle est. » Ce principe fondamental inspire
plusieurs passages de ce livre qui provoquent notre reconnaissante adhésion. —
Par contre la méthode utilisée par l'auteur ne nous a pas convaincu. Les
catégories sacrement et sacrifice dont il use pour montrer les deux faces de la réalité
ecclésiale sont ambiguës, elles entraînent une systématisation qui opère par
réduction aussi bien à l'égard de la diversité du témoignage néo-testamentaire,
que l'exégèse moderne, contre laquelle M. von Allmen part en guerre, nous a
fait redécouvrir, qu'à l'égard de la liberté de l'Esprit saint trop lié, à notre avis,
aux éléments institutionnels. Ce schématisme débouche dans un dualisme où
les caractères sacramentel et sacrificiel de l'Eglise doivent être surmontés par
la nuptialité, une manière d'hiérogamie. Nous pensons quant à nous que seule la
tension eschatologique permet à l'Eglise de remplir son ministère prophétique
et diaconal. — Il n'en reste pas moins, en dépit de ces réserves, que de nombreuses
pages de ce livre méritent d'être méditées, en particulier celles où l'auteur
analyse le problème de l'engagement de l'Eglise dans le monde et sa politique.

H. Etienne Dubois.

Gustave Thils : Une « loi fondamentale de l'Eglise » Louvain,
Peeters, 1971, 32 p.

Les canonistes romains ont rédigé un texte qui a l'ambition de décrire la
« constitution » divine de l'Eglise. Ce document formerait une introduction
doctrinale aux nouveaux codes de droit canon, latin et oriental. G. Thils critique



BIBLIOGRAPHIE 437

sévèrement ce projet qui manifeste « une conception de l'Eglise très liée à

l'ecclésiologie latine, ultra-montaine, voire curialiste. » L'auteur pose une bonne
question : Est-il possible de transcrire en langage juridique le mystère profond
du Peuple de Dieu? Georges Bavaud.

Leonhard M. Weber : Pastorale Impulse. Aufsätze und Vorträge.
Freiburg, Basel, Wien, Herder, 1971, 239 p.

En décembre 1969, mourait prématurément un prêtre du diocèse de Bâle,
L. M. Weber, professeur à l'Université de Munich. Dans ce volume, sont groupées

des études dispersées dans divers livres et revues. Les sujets ont tous un
rapport étroit avec la théologie pastorale dont l'auteur analyse la signification
profonde. Weber étudie le problème de la rencontre de la maladie, de la vieillesse,
de la solitude. Il essaie de répondre aux questions surgies dans l'Eglise catholique

en raison de l'évolution du ministère sacerdotal, (une excellence étude
sur la nature du conseil presbytéral dont la création dans chaque diocèse a été
demandée par Vatican II) ; l'auteur propose également des remarques
intéressantes sur la manière de vivre notre foi et surtout sur la morale conjugale.
Relativement à ce dernier problème, il expose loyalement les difficultés que lui
cause l'encyclique Humanae vitae. Paul VI affirme l'existence d'un lien
indissoluble entre le témoignage d'amour et l'orientation à la vie. Mais le Pape
n'apporte pas d'argument pour justifier cette doctrine. L'auteur craint que le
Magistère ne substitue « la vérité de l'autorité à l'autorité de la vérité » — pour
reprendre une expression de Leenhardt. Georges Bavaud.

Robert Grimm : L'avortement. Pour une décision responsable.
Lausanne, L'âge d'homme, 1972, 108 p. (Alêthina, 6.)

Dans sa lettre-préface, le professeur W. Geisendorf recommande ce petit
livre et dit souscrire entièrement aux solutions qui s'y trouvent esquissées. Ces

solutions, le pasteur Grimm ne les propose pas tout de go comme s'il pouvait
les extraire d'une réflexion purement théologique ou de principes solidement
établis une fois pour toutes. — « L'église commencera par s'informer, par
écouter attentivement les questions avant de proposer ses réponses» (p. 56).
C'est cette méthode qu'il met en pratique dans son livre et ce serait une grave
erreur de faire l'économie des trois premiers chapitres pour méditer uniquement
le quatrième intitulé : existe-t-il un point de vue chrétien face à l'avortement
— Sur ce problème complexe, l'auteur nous livre une information sérieuse qui
tient compte des derniers ouvrages parus, en France notamment, et il reproduit

en annexe des déclarations, en particulier celles du conseil de la Fédération
protestante de France et de l'Eglise catholique romaine. Sur l'ensemble de ces
données, il entraîne le lecteur à exercer un discernement critique et « spirituel ».

Dans une démarche toujours prudente, il approche et circonscrit certaines
questions clefs (la vie est-elle sacrée est-elle toujours une bénédiction de

façon à ce qu'il n'en découle pas le genre de réponses massives qui interdisent
l'accès aux problèmes et, coupant court à toute réflexion, nous laissent insatisfaits.

— C'est avec le christianisme qu'apparaît la condamnation radicale de



438 bibliographie

l'avortement au nom du respect de la vie ; ceci engage la responsabilité de

l'Eglise dans les problèmes de conscience que pose l'avortement. Actuellement,
le hiatus entre les mœurs et les défenses de la loi est de plus en plus difficile
à supporter et appelle une réévaluation éthico-juridique où toutes les instances
du pays doivent faire valoir leurs arguments. Grimm réfléchit « au milieu » de
l'évolution des mœurs et de la sensibilité morale. Si l'avortement reste un acte
grave, il faut prendre garde qu'un jugement moral préalable ou en noircira ou
en relativisera à l'extrême les séquelles éventuelles. Des réactions inavouées
nous font souvent condamner l'avortement tout autant que le désir de respecter
la vie ou de défendre l'enfant à naître (chap. i). Le chap. 2 est consacré à

l'analyse des indications invoquées pour interrompre une grossesse. Qui jugera
de leur bien-fondé « Les intéressés, la femme ou éventuellement le couple
avec lesquels on se sera préalablement entendu Nous pencherions pour cette
dernière solution » (p. 44). — Comme l'embryologie elle-même ne peut fixer
sûrement le seuil d'humanisation et de personnalisation de la vie, il s'agit de
réfléchir sur le donné biologique et différentes optiques se proposeront à nous.
Pour le chrétien, il n'est guère possible de sacraliser la vie (chap. 3). Le point
de vue chrétien n'est ni évident, ni simple car la foi interpelle toutes nos situations

par des questions plus que par des réponses (chap. 4). — Plus encore que
les solutions esquissées dans un dernier et court chapitre, c'est l'information et
la démarche proposées par le pasteur Grimm tout au long du livre que nous
avons aimées. Nous avons regretté qu'il ne donne pas un écho des positions
radicales prises par le mouvement de libération de la femme et les réflexions
qu'elles lui suggèrent. Quoi qu'il en soit, son livre nous met dans de bonnes
conditions pour dépasser le stade des réactions passionnelles et entrer dans une
réflexion paisible et approfondie. Colette Bonnard.

Histoire Jean-Marc Gabaude : Liberté et Raison. La liberté cartésienne et sa
de la réfraction chez Spinoza et chez Leibniz. T. I. : Philosophie reflexive

philosophie de la volonté, 432 p. T. II : Philosophie comprehensive de la néces-
sitation libératrice, 345 p. Toulouse, Association des publications
de la Faculté des lettres et sciences humaines, 1970, 1972.

Que le lecteur ne s'effraie pas : le contenu des ouvrages est plus simple que
leur titre. Mais l'entreprise est tout aussi impressionnante puisque ces deux
volumes consacrés à Descartes et à Spinoza sont les premiers parus d'une somme
de cinq livres qui comprendra encore un Leibniz, un Kant et un recueil d'Observations

(fruit d'un dialogue que l'auteur souhaite engager avec ses lecteurs) et
que viendra couronner un « Itinéraire éthique et politique » où le philosophe, à
la suite de l'historien, s'efforcera de tirer les conclusions de ses recherches
précédentes. — Dégager de Descartes à Kant « quatre styles de raison et liberté » :

ce dessein qui relève de l'histoire comparée de la philosophie et donne son unité à

l'ensemble entraîne J. M. Gabaude à exposer la quasi-totalité des doctrines en
cause et ceci en les considérant non seulement comme l'expression d'une vérité
philosophique mais comme celle d'une situation historique, d'une classe sociale,
d'un caractère... (Les remarques de cet ordre, souvent mal intégrées à la trame
du commentaire donnent parfois l'impression d'appendices inutiles). Cette



BIBLIOGRAPHIE 439

pluralité d'intentions et de lectures trahissant un certain manque d'ascèse
intellectuelle nuit quelque peu au projet essentiel de l'auteur : l'élucidation, à

partir des « prémisses » cartésiennes, de différentes philosophies de la liberté,
dans leur devenir, leur filiation et leurs oppositions. Pour J. M. Gabaude, la
philosophie de Descartes est foncièrement recherche et expérience de liberté
par et à travers les opérations de l'entendement lui-même. Clef de l'interprétation

de la doctrine cartésienne, le problème de la liberté permet de suivre la
formation d'une pensée éprise de rationalité mais respectueuse de la finitude
humaine. C'est le souci de préserver la liberté de l'homme et l'autonomie de sa
raison qui explique, selon l'auteur, le caractère antisystématique de cette
« philosophie des intervalles ». Le résidu d'inintelligibilité laissé par Descartes
imposera la réaction rationaliste des disciples — Spinoza et Leibniz — qui
ne retiendront du maître que le déterminisme mécaniste avec son fondement
théologique. La démonstration du « volontarisme spéculatif » de Descartes
conduit certes l'auteur à des analyses de détail intéressantes (le cogito comme
action spirituelle, le caractère momentané et non instantané de l'évidence, par
exemple) mais elle n'apporte pas de thèses fondamentalement nouvelles sur le
philosophe des Méditations. Elle apparaît plutôt comme une reprise développée
et systématisée (ou encore corrigée) des résultats acquis par l'herméneutique
cartésienne (ce qui ne va pas sans répétitions ni sans quelques lieux communs).
La confrontation de Descartes et de Spinoza constitue, semble-t-il, l'apport le
plus original et le plus utile du second volume consacré au philosophe hollandais,
encore qu'elle incline l'auteur à forcer quelque peu, en opposition au volontarisme
cartésien, l'intellectualisme spinoziste. Ainsi la raison spinoziste — raison
éminemment active, puissance d'affirmation efficace — se voit réduite à une
« raison noétique » qui devient elle-même seul principe de liberté. Le terme
d'« intellectualisme » — comme celui de « naturalisme », comme la plupart des
termes de ce genre — n'est guère explicatif, il ne rend pas compte de la subtile
articulation qui joint l'expérience et la connaissance de l'être chez Spinoza.
En dépit des nuances apportées, l'interprétation, victime des étiquettes commodes,

demeure réductrice. — Exposé et commentaire des doctrines de Descartes
et Spinoza relevant plus de l'information historique que de l'élucidation
philosophique, les ouvrages de J. M. Gabaude rendront des services certains à
l'historien de la philosophie mais peut-être surtout, par les qualités pédagogiques

de clarté et d'ordre, par la vaste érudition et le style aisé de leur auteur,
à l'étudiant en philosophie qui trouvera au terme des deux volumes une abondante

bibliographie bien mise à jour suivie d'un index des innombrables auteurs

Gabrielle Dufour-Kowalska.

Olivier Reboul : Kant et le problème du mal. Montréal, Presses de
l'Université, 1971, 272 p.

L'auteur ne recule pas devant les difficultés ; il a le mérite de situer son
travail au cœur du problème du mal chez Kant. — Pour Kant, le mal s'appuie
sur la notion de liberté. Autour de la liberté, gravitent la religion et le bonheur.
Comme le bonheur se joue à travers l'histoire, la culture et l'éducation, sa
signification philosophique en dépend. C'est pourquoi l'ouvrage contient une
philosophie de la liberté qui essaie de la découvrir en son moment ultime et le plus



440 bibliographie

concret (cf. chap. 4), une philosophie de la religion (cf. chap. 5), une philosophie
de l'histoire, de la culture et de l'éducation (cf. chap. 6). Quant aux trois chapitres

précédents, ils présentent tour à tour : une topique du problème (cf. Chap.
1), la genèse et l'évolution de la doctrine du mal chez Kant (cf. chap. 2), les
termes du problème lui-même (cf. chap. 3). Selon les termes du problème, le
mal existe d'abord dans la liberté. La liberté revêt trois significations qui
s'impliquent mutuellement : la signification transcendantale, la signification
pratique — liberté comme autonomie — et la signification libératrice. — Les
décisions morales ressortissent à un ordre qui n'est pas celui du temps, de la
cause antérieure à son effet, mais de l'intemporel : un motif, une raison, ne
précèdent pas l'acte qu'ils justifient. L'« une fois pour toutes » du mal radical
et 1'« une fois pour toutes » de la délivrance, de la conversion, ne sont pas deux
événements, mais deux présupposés inéluctables de toute vie morale ; sans le
premier, l'homme est irresponsable ; sans le second, il est impuissant (cf. p. 134-
135). Nous sommes ainsi contraints à penser le mal comme arrivant « une fois
pour toutes » et non comme un événement temporel. Telle est la signification
transcendantale de la liberté. — Cependant, l'homme ne saurait être constitué
mauvais, s'il n'était pas cet être autonome qui veut la loi. Pour qu'une décision
nous soit imputable, la volonté doit aussi apparaître comme un libre choix.
Mais, pourrait-on dire que l'acte intelligible qui nous enferme dans la faute et
l'acte intelligible qui nous en délivre ne sont, en réalité, qu'un seul et même
acte, c'est-à-dire le choix unique et insondable qui donne son sens au drame
concret de notre existence dans le temps — Si Kant concevait le mal comme
une privation du bien ou même comme un moment du bien, notre culpabilité
profonde apparaîtrait alors comme l'élément même de la conversion qui nous
absout. Or, pour Kant, le mal est une position, un scandale en soi. Ici, l'auteur
souligne que Kant se distingue nettement de la tradition rationaliste et surtout
de Leibniz. — De cela, suit une grave difficulté pour la liberté comme libération

: comment un acte intemporel peut-il enfermer en soi deux significations
absolument opposées En supprimant la succession, n'introduit-on pas la
contradiction — Ce problème ne se résout pas par le « logos », mais par le « mu-
thos ». Car, en vertu de la doctrine kantienne de la liberté, il est impossible de

penser une histoire de la liberté. L'événement du mal et de la régénération
demandent un autre type de discours que celui de la raison. Il s'agit du discours
philosophique sur la religion. Ce discours devient une vue-frontière de ses

propres limites, lorsque le philosophe ne s'interroge plus seulement sur la
définition et le « lieu » humain du mal, mais cherche à déceler l'origine du mal.
C'est alors que le mal se présente vraiment comme l'incompréhensible. Jusque-
là, il était une sorte d'à priori relativement à toutes nos maximes mauvaises.
Mais, à partir de ce point précis où l'on cherche l'origine, il devient le sans fond
et le sans fondement. — Par la mutuelle implication des différentes significations
de la liberté, l'auteur réussit à montrer la profonde originalité de la philosophie
kantienne du mal : le mal, c'est le sans fond et le sans fondement. Cet intelligent
développement des trois significations de la liberté, jette sur les écrits kantiens
consacrés à ce problème, une lumière qui semble faire la richesse de l'ouvrage
d'Olivier Reboul. — De cette philosophie de la liberté sort, pour la prolonger, la
philosophie de la religion : le « muthos » supplée à l'insuffisance du « logos »

rivé à la forme a priori du temps ; entre le « que dois-je faire » et le « que m'est-il
permis d'espérer », le passage est assuré. C'est dans la garantie de ce passage
que Paul Ricœur voit se nouer la force de ce livre.

Pierre-Marie Pouget.



BIBLIOGRAPHIE 44I

Jacques Colette : Histoire et absolu. Essai sur Kierkegaard. Paris,
Desclée, 1972, 281 p. (L'Athéisme interroge.)
Pour qui s'intéresse à l'œuvre de Kierkegaard, une publication du Père

Colette est un événement. A travers ses introductions à des traductions
personnelles, ses articles de revue, il nous a en effet habitués à une grande et fine
connaissance du penseur danois. Dans son dernier ouvrage — Histoire et

A bsolu, Essai sur Kierkegaard — il s'attache à une notion fondamentale dans
la pensée de Kierkegaard, celle du rapport du temps et de l'éternel. Sa lecture
attentive du penseur danois s'organise essentiellement autour de cinq textes :

Les Miettes philosophiques, le Post-Scriptum, Le Concept de l'Angoisse, La
Maladie à la Mort et L'Ecole du Christianisme ; mais cela n'empêche pas l'auteur
de faire allusion, quand cela est nécessaire, aux autres textes, notamment aux
Papires dont il nous cite certains passages inédits en français. — Comment, dans
la perspective kierkegaardienne, l'homme se rapporte-t-il à l'Absolu Il ne
peut s'y rapporter que d'une manière paradoxale. En effet l'Absolu, Dieu, se

manifeste à l'homme comme l'Homme-Dieu, c'est-à-dire comme l'éternel se

faisant temporel. Bien plus, c'est sur cet événement historique que l'homme
est appelé à risquer sa béatitude éternelle. « L'objet de la foi est cette absurdité
que l'éternel lui-même devient historique. » (206) Pour Kierkegaard, il ne sera
donc pas possible de faire abstraction du temps et de s'installer dès maintenant
dans l'éternel. Mais pas davantage, il ne s'agira de se fermer dans un temps
clos sur lui-même. C'est dans l'Instant, «pièce maîtresse de l'analyse
kierkegaardienne du temps » (107), que l'homme découvre toute la plénitude du
temps et de l'éternel. En effet, l'instant est la rencontre de l'éternel et du
temporel. De cette rencontre naît la seule réalité future possible ; dans cette
rencontre, le présent se trouve investi de toute son authenticité. Dès lors, dans
la reconnaissance de l'instant, s'élaborent le véritable devenir et le véritable
mouvement. Kierkegaard reconnaît le caractère discontinu du temporel et de

l'éternel qu'aucun effort de la raison ne pourra faire fusionner. Il n'y a pas là
place pour la médiation. Et c'est pourquoi l'instant est le lieu privilégié du
véritable mouvement, celui de la foi. « L'instant de la re-naissance (la répétition
au sens le plus profond) est l'origine de la seule vraie parenté qui puisse exister
entre Dieu et l'homme. » (74) — Une telle conception, nous l'avons fait entendre,
ne peut se situer qu'en dehors du rationalisme, et J. Colette a raison d'affirmer
que « lorsque Kierkegaard s'oppose à Hegel, on peut dire qu'il s'oppose en même
temps à toute forme de rationalisme. » (169) Les excellents rapprochements
que l'auteur fait de Kierkegaard avec Leibniz, Lessing, Spinoza, Kant (cf.
notamment les pages pertinentes sur Lessing) manifestent bien toute l'originalité
du penseur danois. Mais le Père Colette n'a pas moins raison de défendre
Kierkegaard contre les accusations d'irrationalisme et de subjectivisme. Son analyse
si serrée de concepts kierkegaardiens tels que ceux de paradoxe, d'instant,
d'absurde, l'explication fort nuancée qu'il nous donne de la différence entre
le religieux A et le religieux B, de l'existence comprise comme lieu de la discontinuité

nous rappellent, si cela était nécessaire, toute la force dialectique de

l'auteur du Post-Scriptum. Et tout le livre de J. Colette démontre que le « devenir
concret de la subjectivité » (77) se fait par rapport à un donné, que la foi en
« l'absolument autre » est bien le souci premier de Kierkegaard. — A travers
une analyse intentionnellement limitée à quelques œuvres et à un thème qui
l'occupe depuis longtemps, le Père Colette, en réalité, présente toute l'originalité
de la philosophie de Kierkegaard avec un sérieux que seules l'intelligence et
l'honnêteté alliées peuvent atteindre. Michel Cornu.




	Bibliographie

