
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1972)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Jean Rudhardt : Le thème de l'eau primordiale dans la mythologie Histoire
grecque. Berne, Francke, 1971, 138 p. (Travaux pubhés sous les des
auspices de la Société suisse des sciences humaines, 12). religions

L'effort principal de l'auteur est de retrouver au travers de bribes et d'allusions

éparses dans huit siècles et plus de littérature antique quelle était la cosmogonie

dite « homérique » et quelles différences elle comporte par rapport aux
systèmes auxquels s'attachent les noms de Thaïes, Hiéronymos-Hellanicos et
surtout Hésiode. La cosmogonie (et la théogonie) du système « homérique » se
révèle parfaitement cohérente et les divers stades de la formation du monde comme

les successions des générations des dieux se situent logiquement les uns par
rapport aux autres. Dans ce système Okéanos et Téthys se présentent dès

l'origine comme les géniteurs de toutes les créatures et de tous les dieux (37s).
Ce rôle éminemment positif, ils le garderont même quand ils seront relégués
aux confins du monde habité et qu'ils ne seront plus que des dei otiosi (123) ;

Okéanos continue à alimenter toutes les sources, c'est en lui que les dieux trouveront

l'ambroisie et même le Styx est en relation immédiate avec lui. — L'idée
d'un chaos aqueux primitif, sans détermination initiale, est une notion plus
tardive. Dans ce nouveau système — « hésiodique » — Okéanos n'apparaît en effet
que dans un stade secondaire de la cosmogonie. — Le travail de J. R. souligne
bien les différences des mythes en présence. Mais il va plus loin encore : dépassant

une étude sur la seule « eau primordiale », il fait toute une mise en place
des grandes figures de la mythologie hellénique. On ne peut que l'en féliciter.

Philippe Reymond.

Louis Rétif : Inde connais pas. Questions posées aux catholiques.
Toulouse, Privat, 1965, 136 p.

Un livre plein de défauts mais qui ne laisse pas d'être attachant et instructif :

tel est cet ouvrage, fruit du « pèlerinage » que fit le Père Louis Rétif en Inde, à
l'occasion du congrès eucharistique de 1964. Notons-en d'abord les défauts :

les fautes d'impression sont surabondantes, la présentation négligée, la syntaxe
et l'orthographe aussi déconcertantes que le fut pour l'auteur le contact brutal
avec un pays aux trop nombreuses facettes. Plus sérieux : un désordre parfois
gênant dans les notations, qui se recoupent, se répètent ou se heurtent sans

que l'auteur semble s'en inquiéter. Puis des erreurs patentes, dues pour la
plupart à une connaissance quasi nulle de l'hindouisme. Nous croyons tout à
fait inexact de dire que celui-ci est une religion sans morale (p. 92), qu'en Inde
« l'homme vraiment religieux cherchera toujours le salut... hors de toute activité
proprement humaine» (p. 118), ou que «l'Hindou le plus religieux manque de
cette liberté spirituelle exaltée par saint Paul » (p. 92). Parler des prêtres des
temples comme de marchands du sacré (p. 90) ou prétendre que l'aumône
« n'est pas là-bas un geste du cœur » (p. 88) est pour le moins sommaire. La
documentation sur les aspects matériels de l'existence est très approximative ; par
exemple, il est faux d'affirmer que « les professeurs d'Université » (sans aucune
nuance) gagnent (en 1964) de 125 à 200 roupies par mois (p. 80). N'ouvrons donc
pas le livre pour nous documenter de façon sérieuse sur l'Inde d'autrefois ou



266 BIBLIOGRAPHIE

même d'aujourd'hui. Mais ouvrons-le malgré tout. L'esprit curieux du Père
Rétif s'est arrêté sans préjugés sur beaucoup de problèmes trop souvent résolus
d'avance par les Occidentaux hantés par quelques idées indéracinables. Les
remarques sur la misère indienne (p. 82-85) sont à cet égard exemplaires ; et
nombre d'autres détails pris sur le vif aident à corriger l'image d'Epinal trop
répandue encore. La partie la plus précieuse de l'ouvrage cependant, aux yeux
mêmes de son auteur, porte sur le christianisme en Inde : ses réalisations, ses
difficultés, et les chances et conditions d'un dialogue avec l'hindouisme. Pour
le Père Rétif ce dialogue ne peut être un dialogue entre égaux, mais le prélude
nécessaire à une œuvre d'évangélisation, un pas vers la « christianisation » de
l'hindouisme (p. 119). Au moins se donne-t-il la peine, sinon de bien comprendre
ce dernier, du moins d'en écouter quelques enseignements ; surtout il ne craint
pas d'examiner avec lucidité le christianisme que l'on offre aux Indiens et d'en
signaler les faiblesses et les lacunes. Le Père Rétif n'est pas le premier sur cette
voie, ni le plus autorisé. Mais son petit livre, accessible à tous et vite lu, peut
être utile pour éveiller la conscience de certains milieux religieux d'Occident.

Hélène Brunner.

R. Panikkar : Le Mystère du Culte dans l'Hindouisme et le Christia¬
nisme. Traduit de l'allemand par B. Charrière. Paris, Le Cerf,
1970, 208 p. (Cogitatio Fidei, N° 53.)
Il faudrait pour rendre compte de façon autorisée de cet ouvrage avoir

l'écrasante érudition dont le Père Panikkar fait montre dans les trois domaines
de la philosophie, de la théologie et de la science des religions. Il faudrait surtout
être comme lui Indien et chrétien, — il n'hésiterait pas à dire (voir p. 122) hindou
et chrétien. Nous nous contenterons donc d'en donner un aperçu. L'auteur
résume lui-même son propos en écrivant (p. 202) que son ouvrage « a non seulement

pour but de promouvoir un renouveau du culte mais surtout d'intégrer
celui-ci dans la culture contemporaine, et jusque dans la vie des hommes ».

Constatant « l'étrange trichotomie » de notre vie religieuse où « la théologie
devient une quête purement intellectuelle de vérité, (où) la prière se passe de
l'étude, (où) la liturgie va se dissociant des deux premières et n'assure plus une
formation complète » (ibid.), il pense que le retour à l'unité ne peut se faire que
par un renouveau liturgique. Seul le culte peut jouer le rôle d'élément conciliateur.

Mais il faut encore avoir du service divin une vision juste, et c'est en
quoi l'Inde peut nous aider, qui de tout temps a su que le rite était « une action
féconde, chargée d'être » (p. 12), qui sait qussi que « seule la liturgie peut opérer
le salut » (ibid.) c'est-à-dire la « plénitude ontologique » (ibid.). Après une
introduction fort intelligente où l'auteur expose en particulier sa conception d'un
véritable œcuménisme, l'ouvrage se divise en deux parties ; la première étudie
le culte dans l'hindouisme, tandis que la deuxième expose le profit que le christianisme

peut tirer de l'exemple hindou. Bien que présentée de façon originale,
la première partie s'en tient à des généralités. C'est inévitable dans un ouvrage
de ce genre. Mais on préférerait moins de références et plus d'exemples concrets.
Il est regrettable d'autre part que l'aspect le plus important du culte moderne, le
culte d'adoration ou pûjâ soit quasiment escamoté (deux pages) alors que tant
de place est accordée aux rites védiques disparus. C'est pourtant au niveau de
ce qui existe que des contacts — cette fécondation réciproque dont parle l'auteur

— peuvent s'établir. La deuxième partie, malgré son titre, concerne
essentiellement le christianisme, l'exemple hindou restant cependant sous-jacent,
dans ses grandes lignes, au développement qu'il inspire. Les considérations du



BIBLIOGRAPHIE 267

P. Panikkar sur le symbole (avec application au sacrifice), sur la « liturgie
intégrale », sur l'orthopraxie et l'orthodoxie, sur la démythologisation enfin,
que l'auteur souhaite remplacer par une transmythologisation (ou remythologi-
sation) sont du plus haut intérêt. Peu importe après tout si l'on se prend à
douter qu'elles nécessitaient vraiment la longue étude sur l'hindouisme qui les
précède. En résumé, un livre riche et extrêmement stimulant. Les nombreuses
fautes d'impression concernant les terme sanskrits ne gêneront guère, pas plus
que la ponctuation trop souvent germanisée. Mais il faudrait revoir ces détails
pour une réimpression. Hélène Brunner.

Le Vide : Expérience spirituelle en Occident et en Orient. Paris, Minard,
1969, 336 p. (Hermès, vol. 6.)
Il n'est guère possible de rendre compte en quelques lignes de cet ouvrage

capital, et il faut se limiter à quelques commentaires tendant à en souligner
l'intérêt exceptionnel. Je ne crois ni exagérer ni me tromper en disant que le

problème du Vide ou de la Vacuité, et celui, annexe, du Néant, combiné avec
celui de la Plénitude qui se manifeste dans le Vide et au-delà du Vide, et qui est
le Vide, constitue le problème par excellence de toute spiritualité, et en
particulier, à ne pas en douter, de la spiritualité chrétienne. Car si les mystiques qui
ne se sentent pas interpellés par la voix du Dieu vivant de la Bible ont sans
autre le droit d'aspirer au Vide qui en tant que tel est la Plénitude, l'adepte
d'une spiritualité ouverte à la Parole de Dieu, lui, doit scruter le sens du Vide
en le mettant en relation avec la personne du Dieu vivant, avec le nom qui est
au-delà de tous les noms. La réflexion sur le Vide et sur ses rapports avec la
personne du Dieu vivant est urgente, car la spiritualité du Vide a bien des chances
d'être la religion de demain. — Le volume que nous présentons sans vraiment
le présenter est une mine d'information sur l'expérience et la théorie du Vide
et de la Vacuité, selon les conceptualisations les plus diverses : hindoues,
bouddhistes, chrétiennes (admirable « Cantique de la nudité », de Johannes
Tauler), poétiques, scientifiques. Il ne manque qu'une analyse du fana des
soufis (qui pourrait être significative lors de l'élaboration d'une théologie du
Vide s'orientant à la Parole du Dieu vivant). Il faut souhaiter que les pionniers
de la spiritualité chrétienne de demain — l'heure actuelle, hélas, est peu propice
à des recherches théologiques de ce genre — méditent et « pratiquent » ce

volume : ils n'en viendront à bout qu'au moment où le Néant sera entièrement
devenu plénitude de Dieu. Carl-A. Keller.

Entretiens de Lin-Tsi. Traduits du chinois et commentés par Paul
Demiéville. Paris, Fayard, 1972, 256 p. (Documents spirituels, 6.)

Lin-Tsi est un maître du bouddhisme Tch'an (Zen) du IXe siècle. Ces

Entretiens ne sont pas dus à sa plume : ce sont des logia rédigés par ses disciples
qui ont respecté la langue parlée. De plus, ces textes sont paradoxaux, souvent
obscurs, et fourmillent d'allusions doctrinales ou littéraires. C'est dire qu'il
fallait la compétence exceptionnelle du grand sinologue Paul Demiéville pour
en donner la première traduction en langue occidentale. Le traducteur accompagne

chaque logion d'un commentaire qui explique les mots ou les passages
difficiles. Il déclare cependant dans l'avant-propos que le texte lui reste plein
d'énigmes et ajoute avec autant de modestie que d'ironie que « le lecteur qui
se flatte de comprendre le texte n'aura qu'à sauter les notes » (p. 16). En fait,
le lecteur n'en a aucune envie et il se précipite sur les notes pour en savoir
davantage. L'érudition du commentateur et la clarté de ses explications le



268 BIBLIOGRAPHIE

remplissent d'admiration, autant que l'art avec lequel chaque logion est rendu.
On devine que le traducteur aperçoit toutes les nuances d'un chinois vulgaire,
parfois grossier, souverainement simple ou subtil, dont il transpose les effets
dans sa langue avec une maîtrise rare. Les lecteurs de langue française qui,
aujourd'hui, savent assez souvent quelque chose du bouddhisme zen, en trouveront

ici un texte de base remontant aux premiers siècles de cette école en Chine.
Ils y observeront la pensée déconcertante de ces maîtres qui refusent de
distinguer entre la grossièreté et la finesse, entre le saint et le profane, qui, pour
prêcher la Doctrine, la nient et qui, pour faire vivre le Bouddha, commencent
par le tuer. L'ouvrage comprend quatre parties : Prédications, Instructions
collectives, Diagnoses, Faits et Gestes, plus un appendice biographique. Sauf
dans les Instructions collectives, il s'agit de dialogues inattendus, d'anecdotes,
plutôt que de discours. Le tout constitue un des plus étonnants témoins de la
spiritualité universelle : « Vous dites que vous cultivez toutes ensemble les
dix mille pratiques des Six Perfections : je ne vois là que fabrication d'actes,
dit Lin-Tsi. Chercher le Bouddha, chercher la Loi : autant d'actes fabricateurs
d'enfer....» (p. 93). A bon entendeur salut Fernand Brunner.
Edouard des Places, S. J. : La religion grecque. Dieux, cultes, rites

et sentiment religieux dans la Grèce antique. Paris, Picard, 1969,
396P-
Dédié par l'auteur à ses élèves de Rome, cet ouvrage témoigne d'un eSort

à la fois personnel et collectif. L'information en est d'une grande richesse, la
présentation — par courtes rubriques — fort agréable. On tient donc en main,
sinon l'équivalent d'une encyclopédie, du moins une abondante, claire et
précieuse mise au point de l'état actuel de nos connaissances concernant la
religion grecque. La matière est disposée en trois parties : I. Les dieux et les
cultes. II. Histoire du sentiment religieux en Grèce. III. Le monde grec en face du
message chrétien. Le discours de l'Aréopage et ses résonances. Un Appendice,
consacré au vocabulaire religieux, et cinq Index achèvent le tout. — U va sans
dire qu'un tel livre ne se laisse pas résumer. Bornons-nous à quelques vues
générales. L'auteur, reprenant une thèse de Nilsson, montre que la religion
populaire des Grecs, largement associée à la nature et remarquablement diversifiée,

s'ordonne autour des « petits dieux » et des sanctuaires ruraux. Elle a un
caractère collectif, et éprouve une méfiance instinctive envers la piété privée.
Elle se tourne spontanément vers ce lointain passé d'innocence qui est pour
elle l'âge d'or. — Extrêmement susceptibles à l'égard des athées, ou de tout
esprit soupçonné de l'être, les Grecs n'en furent pas moins tolérants : leur
religion s'ouvrit largement sur des formes de piété qui lui étaient étrangères ;

en matière de prière ou d'invocation, elle autorisait une riche variété d'épi-
thètes. — Quant à ses rapports avec la Révélation chrétienne, le R.P. Des Places
incline, dit-il, à se montrer plus conciliant que naguère. Le discours de Paul
devant l'Aréopage, auquel il consacre un long examen, présenterait un raccourci
des « aspirations éternelles où le christianisme rejoint les anciens Grecs » (p. 16).
— Si cet ouvrage présente un répertoire extrêmement riche en références et
observations de toutes sortes, il serait injuste de lui demander ce qu'il ne pouvait

donner, à savoir des réflexions profondes et neuves sur la pensée religieuse
des philosophes et des poètes. Les chapitres consacrés aux présocratiques, à
Platon, au stoïcisme ainsi qu'aux tragiques contiennent des indications justes
mais si sommaires qu'il eût peut-être mieux valu en faire l'économie.

René Schaerer.



BIBLIOGRAPHIE 269

R. Barthes, P. Beauchamp, H. Bouillard, J. Courtes, E. Hau- Sciences

lotte, X. Léon-Dufour, L. Marin, P. Ricœur, A. Vergote : bibliques
Exégèse et herméneutique. Paris, Le Seuil, 1971, 366 p.
En septembre 1969, l'association catholique pour l'étude de la Bible avait

organisé à Chantilly une rencontre groupant quelque 170 spécialistes de l'Ancien
et du Nouveau Testament. Ce sont les actes de ce congrès qui sont aujourd'hui
publiés dans cet ouvrage. — Le congrès fut consacré aux questions de méthodes
d'interprétation. P. Ricœur plaide pour que l'on passe du conflit des méthodes
historico-critique et structurale à une possible convergence, avant de mettre
ce programme à l'épreuve dans l'exégèse de Gen 1 : 1-2 : 4a. A. Vergote s'efforce
de montrer, à propos de l'exégèse de Rom 7 : 7 - 25, quel peut être l'apport de
la psychanalyse dans l'interprétation des textes. R. Barthes propose une analyse
structurale d'Actes 10-11, que des communications de J. Courtes et L. Marin
complètent utilement. H. Bouillard fait entendre la voix du dogmaticien.
P. Ricœur, à nouveau, s'efforce de conclure en esquissant quelques pistes
portant sur l'analyse structurale, son statut et le bénéfice qu'on peut en tirer,
la place de la méthode historico-critique, le modèle de vérité que le cheminement

de l'interprétation suppose ou réclame. — On ne peut que souligner
l'importance de ces débats. L'application de la méthode structurale à la lecture des

textes notamment me paraît receler un défi que l'exègète formé aux méthodes
historico-critiques ne peut ignorer. Il y a là un débat culturel décisif. Certes,
R. Barthes concède que le but de sa recherche n'est pas l'explication, l'interprétation

d'un texte, mais l'interrogation de ce texte en vue de la reconstitution d'une
langue générale du récit (p. 204) ; à mon avis pourtant, la nouveauté de ce regard
porté sur le texte ne peut manquer d'affecter la lecture qu'on en fait (les notations

de P. Ricœur aux pp. 290, 294 s. l'indiquent également). On aurait tort
de sous-estimer cette nouveauté. Pierre Gisel

Wilfrid Harrington : Nouvelle introduction à la Bible. Traduit de
l'anglais par Jacques Winandy. Paris, Le Seuil, 1971, 1126 p.
Les Editions du Seuil viennent de publier la traduction française de l'œuvre

monumentale du dominicain américain Wilfrid Harrington, consacrée à
l'introduction à la Bible, dont l'original est paru en 1965 aux Etats-Unis. Un simple
coup d'œil sur la table des matières montre déjà l'ampleur de la tâche à laquelle
s'est attelé l'auteur. L'ouvrage comporte trois parties : une introduction générale
à la Bible (parole de Dieu, inspiration, interprétation, canon, texte, critique
biblique), une introduction à l'Ancien Testament (y compris une esquisse de

l'histoire d'Israël) et une introduction au Nouveau Testament (y compris une
esquisse historique de l'époque néotestamentaire). On comprend que l'édition
originale ait paru en trois volumes Vu la complexité actuelle des questions
bibliques, une telle entreprise, de la part d'un seul auteur, était une gageure.
Sa réalisation ne nous a d'ailleurs pas convaincus. Du point de vue de la méthode
d'abord : est-il possible, à l'heure actuelle, d'écrire une introduction à la Bible
en s'abstenant « de passer en revue toutes sortes de théories contradictoires »

(p. 14), pour s'arrêter uniquement à des choix personnels que l'on ne justifie pas
toujours Il nous semble que dans la plupart des cas il eût été honnête de

présenter, même sommairement, les différentes positions en présence, quitte
ensuite à faire un choix. Mais cela aurait probablement remis en question le

projet même de l'auteur de faire à lui seul une introduction à l'ensemble des

problèmes bibliques. Ceci d'autant plus que le livre du Père Harrington empiète



270 BIBLIOGRAPHIE

largement sur le domaine de la théologie biblique... Du point de vue du fond
ensuite : nous avouons ne pas saisir en quoi cette introduction est « nouvelle »,

si nombreux sont les points où elle ne fait que répéter les positions catholiques
traditionnelles. Ecrire, par exemple, que « la tradition selon laquelle Matthieu
aurait rédigé son évangile en araméen paraît inattaquable » (p. 709) ne manifeste

pas un renouvellement décisif de la recherche sur l'évangile de Matthieu.
L'impression que nous laisse donc cette introduction est très mitigée : était-il
vraiment souhaitable que les Editions du Seuil la traduisent en français Il
nous semble que d'autres manuels, avant celui du Père Harrington, auraient
mérité un tel effort. Olivier Mury.

L. Krinetzki : L'alliance de Dieu avec les hommes. Paris, Le Cerf,
1970, 137 p. (Lire la Bible, 23.)

Lorsque nous pensons alliance, nous voyons presque immédiatement et
uniquement les conclusions d'alliances avec Noé ou Abraham et Israël. Or, ce

petit livre nous montre que la notion d'alliance a une dimension et une influence
sur l'histoire du peuple de Dieu bien plus grande qu'on le suppose en général.
Tout au long de son étude, l'auteur a suivi les différents renouvellements
d'alliance et il en dégage la signification à travers l'Ancien et le Nouveau Testament,
sous les titres bien explicatifs de 1'« Alliance de la Loi » et de « l'alliance de la
liberté ». Bien que très proche des anciens traités orientaux, « dans l'alliance
avec Dieu, l'élément nouveau est, avant tout, d'après le Nouveau Testament,
le caractère de grâce qui lui est propre, c'est-à-dire son caractère immérité, par
quoi elle est comprise comme une création » (p. 8). — Ce petit livre est à
recommander à ceux qui cherchent à comprendre ce qu'est l'histoire du salut.

Marcel Fallet.

William L. Holladay : A Concise Hebrew and Aramaic Lexicon of
the Old Testament, based upon the lexical work of Ludwig Koehler
and Walter Baumgartner. Leiden, E. J. Brill, 1971, xix -f- 425 p.
C'est à juste titre que ce dictionnaire hébreu-anglais (que nous appellerons

CHAL) porte dans son titre le mot « concise ». Ses 425 pages contrastent avec
les 1138 p. de KBL et les 1013 de Gesenius-Buhl. — Ses caractéristiques sont
clairement précisées dans la préface : CHAL se veut une adaptation anglaise
du dictionnaire de Koehler-Baumgartner : W. L. Holladay a donc utilisé les
deux premières éditions de KBL et a pu travailler sur le manuscrit (lettres
alef à sameq) de la troisième édition refondue (HAL), actuellement en cours de

publication. — Pour gagner de la place, on a renoncé entre autres: 1) à toute
indication touchant l'étymologie (sauf pour la partie araméenne où les parallèles
hébreux sont donnés) ; 2) à toute indication bibliographique ; 3) aux renseignements

que pouvait donner l'hébreu post biblique (Siracide, Qumran) ; 4) à la
plupart des conjectures. Mais dans l'ensemble, cette édition anglaise suit
l'édition allemande. Par exemple : 1) les mots sont donnés dans leur ordre
orthographique et non selon leurs racines ; 2) tous les mots sont cités quand ils
n'appartiennent pas à une racine théorique ; 3) l'énumération des différents sens
des mots suit l'ordre de l'édition allemande ; 4) comme dans celles-ci, toutes les
« flexions » existantes des mots sont données. — On remarquera que les noms
propres ne sont pas traduits et leur « signification » n'est pas non plus donnée,
mais CHAL spécifie chaque fois s'il s'agit d'un nom de personne, de ville ou de



BIBLIOGRAPHIE 27I

territoire. — CHAL n'a pas repris telles quelles les traductions anglaises de
KBL. Chaque équivalence a été repensée, ce qui ne peut être qu'une amélioration

(Koehler et Baumgartner n'étaient pas de langue maternelle anglaise
Les poids et mesures sont donnés et selon le système anglais traditionnel et selon
le système métrique. Tel qu'il se présente, CHAL me semble très supérieur au
petit dictionnaire hébreu-allemand de Fohrer, paru récemment. D'un format
commode (25-28-2,8 en épaisseur), très lisible parce que très bien imprimé, ce
dictionnaire est le meilleur instrument de travail que puisse posséder l'étudiant
débutant. Pour le pas suivant, il lui faudra nécessairement s'en référer à l'édition
complète du HAL pour lequel on fait tout pour hâter la fin de sa parution. Je
me permettrai une critique d'une certaine importance : les locutions hébraïques
sont données en transcription : ce procédé (certes économique) constituera
probablement une difficulté pour le débutant (qui n'a pas l'habitude de travailler
avec des transcriptions), d'autant plus que le système utilisé n'est qu'un système
parmi d'autres. Philippe Reymond.

Hermann Barth, Odil Hannes Steck : Exegese des Alten Testa¬
ments. Leitfaden der Methodik. Ein Arbeitsbuch für Proseminare,
Seminare und Vorlesungen. Neukirchen, Neukirchener Verlag,
1971, xn -f 90 p. Mit Nachträge der 2. Auflage, 18 p.
Le professeur Steck de Hambourg et son assistant publient ce cahier à

l'intention des exégètes débutants pour les orienter dans le labyrinthe des diverses
démarches qu'implique la lecture scientifique d'un texte biblique : critique
textuelle du manuscrit, critique littéraire de l'œuvre achevée, histoire de la
tradition orale à retrouver derrière le texte, histoire de la rédaction du texte
de son état primitif à son état final, histoire de la forme dans laquelle le texte est
coulé, histoire des traditions auxquelles se rattachent les thèmes mis en œuvre,
enfin l'exégèse des mots eux-mêmes. Chaque méthode est décrite dans son but
et ses procédés, mais aussi dans ses dangers et ses limites. Les exemples sont
empruntés à des publications récentes. Le supplément de la deuxième édition
(déjà complète encore la bibliographie et s'en prend avec rudesse à l'analyse
structurale qui fait son apparition dans l'exégèse biblique allemande par le
récent ouvrage de W. Richter. On admirera la clarté de ce guide méthodologique
et son insistance à montrer la complémentarité de démarches parfois tenues

pour exclusives. Il s'arrête, hélas, là où surgit la question herméneutique de la
« compréhension » du texte. L'exégèse restera toujours un art, mais l'art ne
dispense pas de la sûreté du métier. Ce cahier est une bonne école.

Samuel Amsler.

Louis Derousseaux : La crainte de Dieu dans l'Ancien Testament.
Royauté, Alliance, Sagesse dans les royaumes d'Israël et de Juda.
Recherches d'exégèse et d'histoire sur la racine yaré'. Paris, Le
Cerf, 1970, 396 p. (Lectio Divina, 63.)

Par rapport aux études de S. Plath (1963) et de J. Becker (1965) dont elle
fait un usage critique, cette thèse — soutenue devant la Faculté de théologie
de l'Institut catholique de Paris — se montre originale en ce qu'elle cherche à

retracer l'itinéraire de la notion de crainte de Dieu à travers l'histoire de la
théologie d'Israël : la notion est presque totalement absente des récits jahvistes
et de l'histoire de la succession de David, c'est-à-dire des traditions du Sud

pourtant intéressées à la royauté si souvent associée à la crainte dans le monde



272 BIBLIOGRAPHIE

proche oriental ambiant. Au contraire, la notion est largement exploitée dans
les récits élohistes puis dans le Deutéronome, c'est-à-dire dans les traditions
du Nord attachées à l'alliance. Elle pourrait avoir sa source dans les cercles des
fidèles de Yahvé groupés autour d'Elie et d'Elisée. De là, la notion passe chez
Esaïe, Jérémie puis dans les traditions sacerdotales pour servir finalement,
après l'exil, à intégrer dans la foi traditionnelle le patrimoine de la Sagesse.
Très suggestif, cet itinéraire ne manque pas de soulever au passage de gros
problèmes de localisation et de datation des textes, par ex. 2 Sam. 23 situé à
côté d'Esaïe, Amos parmi les témoins du Nord ou les Proverbes tous après
l'exil Malgré le caractère discutable de ses options critiques, cette étude
contribue à réhabiliter un terme si souvent mal compris et par lequel, avec
une grande richesse de nuances, l'Ancien Testament exprime l'engagement
total du fidèle dans l'alliance de Dieu. Samuel Amsler.

Gerhard von Rad : Israël et la Sagesse. Traduction d'Etienne de
Peyer. Genève, Labor et Fides, 1971, 391 p.

En conclusion du premier volume de sa Théologie de l'Ancien Testament,
G. von Rad avait consacré quelques dizaines de pages à la littérature sapientiale
d'Israël. Une reprise développée de ce thème s'imposait, d'autant plus que
d'importantes études ont récemment renouvelé le problème, notamment celles
de H.-H. Schmid (1966) et de Hermisson (1968). De cet ouvrage paru en 1970 —
le dernier qui sera sorti de la plume du regretté théologien de Heidelberg, —¦

on est heureux de disposer déjà d'une traduction française, grâce à la diligence
de M. E. de Peyer. — Tout l'effort de l'auteur consiste à libérer de ses préjugés
modernes le lecteur du livre des Proverbes, de Job, de l'Ecclesiaste mais aussi
du Siracide et de la Sagesse pour le sensibiliser à la manière très particulière
dont l'Israélite pose les questions de la connaissance du monde et de la vie.
La partie la plus originale de l'ouvrage est certainement la seconde, intitulée
« L'émancipation de la raison et ses problèmes » (p. 66-132). Les lecteurs de la
Revue ne manqueront pas d'y prendre intérêt car von Rad y traite des conditions
de la connaissance. Pour la sagesse israélite, raison et foi sont mutuellement
liées ; d'une part, la raison se donne libre cours à l'intérieur du champ d'expérience

que lui ouvre la foi en la domination de Yahvé sur le monde ; d'autre
part, la raison trouve dans ses propres limites une sorte de confirmation de la
souveraineté de Dieu et un appel à rester ouverte à de nouvelles expériences.
Cet exposé est précédé d'une étude des formes littéraires de la Sagesse et de leur
Sitz im Leben dans les écoles de l'époque royale, et suivi d'une présentation
des thèmes propres à cet enseignement sapiential. Il débouche sur une description

de l'essence de la sagesse d'Israël, cette quête insatiable de la « règle logique »

cachée dans l'inattendu de l'existence et interpellant l'homme dans sa lucidité.
Sagesse étrangère à toute systématisation facile et proche parente d'une «

phénoménologie de l'homme et du monde qui l'entoure» (p. 365). — Malgré la
traduction soignée, l'exposé ne paraît pas toujours d'une parfaite clarté. Les
développements très nuancés et les rapprochements suggestifs avec la littérature
classique témoignent en tout cas de la finesse d'interprète et, pour tout dire, de
la sensibilité humaniste de ce grand maître de la science vétérotestamentaire.

Samuel Amsler.



BIBLIOGRAPHIE 273

Claude Tresmontant : L'enseignement de Ieschoua de Nazareth.
Paris, Le Seuil, 1970, 263 p.
Cette publication de Claude Tresmontant constitue la suite de son étude

sur Le problème de la révélation (1969). L'auteur se propose de poser cette question

: rabbi Ieschoua « peut-il être considéré, ou non, comme l'Enseignement
plénier de Dieu, la manifestation personnelle de Dieu » (p. 24 s.). Pour ce faire,
il décrit cet enseignement en vingt-quatre chapitres très divers par le contenu,
mais très semblables par le ton, allant du « guérisseur » (quinze pages sur le
problème du miracle chez Spinoza, Renan, etc.) au « privilège de l'enfance » ou
à « la loi ontogénique fondamentale » (qui est la loi du renoncement à soi-même,
p. 178 ss). Puis, sur cette base, « la question de la vérité du christianisme » est
posée (p. 256 ss.) : « en présence de chacun des éléments de cet enseignement»
il faut nous poser la question de la vérité ; il faut vérifier cet enseignement,
(p. 258) aux niveaux de l'analyse, de l'intelligence et de l'expérience.— Un tel
propos serait fort prometteur s'il se fondait sur une véritable analyse du donné
biblique. Malheureusement, on est en présence d'une juxtaposition souvent
incohérente de textes bibliques qui font l'objet de réflexions, d'ailleurs parfois piquantes,

où la pensée biblique est le plus souvent écrasée par d'innombrables
références à des auteurs variés, cités de manière non moins désordonnée que les
textes bibliques. Il s'agit d'une sorte d'incantation, sans doute hâtivement écrite
ou dictée, sur «l'humanité en régime de divinisation progressive» (passim).
Les thèmes bergsoniens ou teilhardiens y côtoient une polémique rapide (pauvres

Luther, Kiekegaard, Kant ou Karl Barth On est étonné que l'auteur de
L'essai sur la pensée hébraïque (1953) en s°it venu à ce style.

Pierre Bonnard.

J. Galot : La conscience de Jésus. Gembloux et Paris, Duculot-
Lethielleux, 1971, 255 p. (Théologie et vie).

On suit volontiers le P. Galot dans la première partie de son ouvrage, où
il analyse les expressions par lesquelles Jésus s'est désigné lui-même : le « Fils
de l'homme », le « ego eimi » johannique. On ne peut qu'approuver cette conclusion

: « les expressions de la conscience du moi en Jésus sont liées à l'expression
de ses rapports avec le Père » (p. 179). Le reste du livre est un essai de faire
coïncider la psychologie de Jésus avec l'ontologie christologique de Chalcédoine :

une personne en deux natures. Ce qui amène des affirmations comme celle-ci :

« Dans sa conscience humaine, le Christ perçoit son <i moi » qui est celui du Fils
de Dieu. Il n'y a donc pas en lui de <« moi » humain ; il y a conscience humaine
d'un « moi » divin » (p. 115 s.). L'habileté de la formule ne nous fait guère avancer
dans la connaissance du mystère de la personne de Jésus. D'autre part, est-il
nécessaire d'attribuer à Jésus une connaissance scripturaire de caractère «

surnaturel » (p. 220) Quant aux textes difficiles de Matthieu 10 : 23 et 16 : 28,
où il est question de la venue très prochaine du Fils de l'homme, le P. Galot les

explique de manière à sauvegarder l'inerrance de Jésus : la venue du Messie
glorieux est l'effusion du Saint-Esprit à la Pentecôte (p. 247) ; autre interprétation

un peu plus loin : c'est une venue progressive qui s'accomplit dans l'expansion

de l'Eglise. Le P. Galot n'est pas le premier à recourir à cette méthode ;
mais de là à dire que « ainsi Jésus a lui-même démythisé l'eschatologie », il nous
semble qu'il y a un pas... Francis Baudraz.



274 BIBLIOGRAPHIE

Klaus Berger : Die Amen-Worte Jesu. Eine Untersuchung zum
Problem der Legitimation in apokalyptischer Rede. Berlin, de
Gruyter, 1970, 182 p. (Beiheft zur ZNW, 39.)
Dans le Nouveau Testament, l'Amen sert à renforcer une affirmation ; il

est généralement final dans les épîtres et l'Apocalypse, initial dans les évangiles,
où il a été regardé jusqu'ici comme « ipsissima vox » de Jésus. Klaus Berger,
dans une étude minutieuse, montre que Jésus a utilisé un langage traditionnel,
dont nous avons de nombreux témoignages dans le judaïsme hellénistique,
particulièrement dans les textes apocalyptiques ; par l'Amen, le prophète
déclare que ce qu'il a dit est conforme à la révélation qu'il a reçue. L'emploi de
l'Amen dans les textes évangéliques souligne que Jésus est « le témoin fidèle», dont
les paroles s'accomplissent d'une part dans sa Passion, d'autre part lors de la
partie. Francis Baudraz.

A. M. Hunter : Saint Jean, Témoin du Jésus de l'Histoire. Paris,
Le Cerf, 1970, 162 pages. (Lire la Bible, 20.)
Le temps n'est plus où les exégètes croyaient devoir refuser systématiquement

toute valeur historique à l'Evangile de Jean. Des découvertes récentes
(fouilles archéologiques, Qumran...) et une étude plus précise du texte comparé
avec celui des Synoptiques ont conduit un grand nombre d'auteurs à reposer la
question de l'historicité des faits, des paroles et de la chronologie contenus dans
le quatrième Evangile. C'est cette évolution que A. M. Hunter, exégète
britannique, commence par retracer dans son livre. — Il examine ensuite ce qui
fonde cette valeur historique. La pensée de Jean n'est pas purement hellénique.
Elle rencontre des parallèles à Qumran. Sa langue est teintée d'araméismes et
les précisions topographiques montrent que l'auteur était un bon connaisseur
de la Palestine. L'Evangile ne dépend pas des Synoptiques (comme on l'a
longtemps cru) et semble avoir à sa base une source différente mais tout aussi
solide qu'eux. Cette source, A. M. Hunter croit pouvoir en discerner l'origine
dans le sud de la Palestine. Les paroles de Jésus et les paraboles (Hunter en
distingue au moins dix) contenues dans l'Evangile de Jean ont le même parfum
d'authenticité que celles des Synoptiques. Un des passages les plus intéressants
de l'ouvrage est celui où l'auteur montre que les chronologies johannique et
marcienne s'harmonisent et que Jean peut même expliquer des obscurités de
Marc. C'est ainsi que la chronologie du dernier ministère de Jésus à Jérusalem est
plus vraisemblable chez Jean que chez Marc où il ne dure qu'une semaine. —
Si la théologie johannique diffère de celle des Synoptiques, c'est que le quatrième
Evangile, selon Hunter, dépeint la personne et l'œuvre du Christ « en profondeur

». Il va jusqu'au bout de ce qui est implicitement contenu dans les Synoptiques.

— La lecture de ce livre permet donc de considérer l'Evangile de Jean
avec un regard nouveau et de se mettre au fait des recherches dans ce domaine.
On peut tout de même se demander à propos de certaines analyses de détail
si A. M. Hunter ne se montre pas quelque peu optimiste quant à la valeur
historique du texte. Jean-Marc Prieur.

Ludger Schenke : Le tombeau vide et l'annonce de la résurrection.
Paris, Le Cerf, 1970, 123 p. (Lectio divina, 59.)
L'auteur, assistant de théologie biblique à Mayence, donne ici une preuve de

la liberté de recherche des savants catholiques d'aujourd'hui. Sa question :

quelle est la nature de la tradition que l'évangéliste Marc a retravaillée pour en



BIBLIOGRAPHIE 275

faire le récit que nous lisons dans son évangile Après avoir démontré que Marc
16 : 1-8 est une unité littéraire primitivement isolée que l'évangéliste a incorporée

à sa narration, et dégagé par une analyse serrée les importants éléments
rédactionnels, l'auteur conclut que la tradition primitive est une « très ancienne »

légende étiologique, texte sacré d'un culte pascal que l'Eglise primitive célébrait
près du tombeau de Jésus. Elle n'a rien de commun avec une relation historique.
Une abondante bibliographie donne une idée de l'énorme effort que théologiens
catholiques et protestants consacrent à cette question.

Christophe Senft.

Guy Wagner : La résurrection, signe du monde nouveau. Paris, Le
Cerf, 1970, 149 p.
En bonne méthode, l'auteur s'enquiert de l'événement pascal sur la base du

témoignage de I Cor 15 : 3-8. A l'origine de la foi pascale il y a les apparitions
du Christ glorifié. Les récits relatifs au tombeau vide « ont été forgés ensuite,
pour exprimer à la fois la réalité et le mystère de l'événement ». La résurrection
est « l'événement eschatologique », signe de l'avènement de la nouvelle création ;

d'où la datation au premier jour de la semaine. Quant aux récits des Evangiles,
on ne doit pas les lire comme le « compte rendu de ce qui s'est passé », mais
comme « une expression en forme de récit... de la foi pascale ». La seconde partie
de l'ouvrage est une sorte de brève théologie du Nouveau Testament dans la
perspective de la résurrection — forcément un peu rapide et superficielle.

Christophe Senft.

Jean Colson : Paul, apôtre martyr. Paris, Le Seuil, 1971, 335 pages.

Cet ouvrage se présente, comme une exposition de la vie de l'apôtre, et
comme une explication de la société dans laquelle évolua, parla et se convertit
Saul de Tarse. Jean Colson ne se contente pas d'une simple présentation, mais
presque chaque citation est commentée, aussi avons-nous affaire à de véritables
petits commentaires de quelques pensées pauliniennes remises dans leur contexte
historique. Il faut souligner la bibliographie et une synopse des événements
historiques dans laquelle sont placés en parallèle la vie et les déplacements
de l'apôtre Paul. Marcel Fallet.

Robert Baulès : L'insondable richesse du Christ. Etude des thèmes
de l'Epître aux Ephésiens. Paris, Le Cerf, 1971, 166 p. (Lectio
divina, 66.)

Faisant porter sa réflexion sur les thèmes de l'épître plutôt que sur les textes,
l'auteur a plus de liberté pour développer ce qui lui semble important, mais
s'expose à de nombreuses répétitions, comme il en convient lui-même. Dans
l'ensemble, il nous donne un bon commentaire sur l'épître aux Ephésiens, sans
entrer dans la discussion littéraire et théologique des rapports de cette lettre
avec le « corpus paulinum » ; avec le P. Benoit, il y voit « l'apogée de la pensée
paulinienne ». Les deux derniers chapitres de l'ouvrage sont particulièrement
intéressants ; R. Baulès y traite de la compréhension de Jésus en notre temps,



276 BIBLIOGRAPHIE

puis de la « possibilité du sens de Jésus pour l'homme ». Le schéma juridique, comme

le schéma sacrificiel de la croix, dit-il, sont des traductions — canoniques,
mais secondes — de la réalité spirituelle immédiate saisie dans la foi ; celle-ci
est « la communion existentielle qui fait atteindre la réalité de Jésus par-delà
les concepts » ; d'autres traductions sont possibles. — R. Baulès ne semble pas
toujours conscient du danger contemporain qui consiste à traduire l'Evangile
par un langage qui le dénature. Francis Baudraz.

Joachim Gnilka : La lettre aux Philippiens. Joseph Reuss : La
lettre à Tite. Version française de Cari de Nys. Paris, Desclée,
1970, 158 p. (Parole et prière.)
Ce n'est pas la première fois, dans cette collection, que le commentaire se

trouve gâté par la maladresse du style et l'impropriété des termes. Traduction
de Phil. 1:13: « mes chaînes ont été révélées dans le Christ » ; commentaire :

« le Christ a été révélé par ses chaînes »... « cette chose sanctifiée devient maintenant
l'objet d'une révélation ». Traduction de Phil. 3:1: « Je ne trouve nullement
opportun de vous écrire les mêmes choses » ; on n'en croit pas ses yeux, car le
texte dit exactement le contraire. Que penser d'un traducteur qui ignore la
différence entre opportun et importun Il faut plaindre les auteurs allemands
qui se trouvent si mal servis ; car ils donnent d'excellentes explications, notamment

de la « paraklesis » (Phil. 2 :1), et de l'humilité chrétienne, incompréhensible
aux païens (Phil. 2:3). Francis Baudraz.

A. Läpple : L'Apocalypse de Jean. Paris, Le Cerf, 1970, 270 p. (Lire
la Bible, 24.)
Une fois de plus, cette collection « Lire la Bible », en nous offrant cet ouvrage

sur l'Apocalypse, répond à son titre : rendre l'explication de l'Ecriture sainte
accessible à tous. Avec l'apport de A. Läpple, spécialistes ou non du texte
biblique seront comblés. En effet, sans compter l'importante bibliographie,
l'auteur passe en revue les grands thèmes de l'Apocalypse. Après avoir dressé
l'inventaire des problèmes d'histoire et de critique littéraire (l'apocalyptique
juive de l'A.T. L'A.T. et l'Apocalypse de Jean — l'Apocalypse et l'histoire —¦
la genèse de l'Apocalypse — et la structure de l'Apocalypse), il étudie longuement

le message de Jean que l'on pourrait résumer ainsi : «... à travers l'histoire
le Kyrios mène son Eglise, non par une route triomphale, mais par un chemin
de croix ; quand elle souffre avec lui la moquerie, la persécution et la crucifixion,
c'est alors qu'il manifeste le mieux combien il est proche d'elle » (p. 13). Il
termine son travail par une théologie de l'Apocalypse avec un portrait du
Christ et une théologie de l'histoire. Cet ouvrage est à conseiller à ceux pour qui
le livre de l'Apocalypse est une question. Marcel Fallet

Heinz-Dietrich Wendland : Ethik des Neuen Testaments. Göttingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 1970, 136 p. (NTD, Ergänzungsreihe,
4-)
L'éthique chrétienne traverse une phase critique de son histoire. Considérée

à juste titre comme une discipline inséparable de la théologie, elle était généralement

élaborée par des théologiens qui la fondaient sur l'Ecriture conçue
comme un tout, exprimant globalement la volonté divine sur le comportement
de l'homme. — L'exégèse moderne a rendu suspecte cette méthode d'interprétation

globale en différenciant et souvent en opposant les sources multiples de



BIBLIOGRAPHIE 277

la tradition scriptuaire. La tentative de formuler une éthique chrétienne — de
même qu'une théologie — systématique devenait une entreprise téméraire. —
H.-D. Wendland, l'exègète de Münster, vient de rendre un service immense à
l'Eglise en présentant successivement — sur la base des découvertes scientifiques

les plus sûres — les éthiques différentes des auteurs du Nouveau Testament,

avec leurs motivations théologiques particulières, adaptées aux circonstances

dans lesquelles ils ont tenté de restituer le message chrétien original.
Grâce à ce tableau parfaitement précis, le lecteur se rend compte de la riche
diversité des formulations éthiques tout en redécouvrant, à l'aide de l'auteur, le
lien de leur unité. — L'éthique apparaît alors sous son vrai jour : c'est la recherche,

consciente et toujours nouvelle, de la communauté chrétienne qui s'efforce
de rendre témoignage, par une praxis conséquente, dans un monde en continuelle
évolution, au Seigneur qu'elle confesse, parce qu'elle sait que la prédication
verbale — sans cohérence avec l'action — devient un contre-témoignage.

André Biéler.

Giuseppe Alberigo : Cardinalato e collegialità. Studi sull'ecclesiologia
tra l'xi e il xiv secolo. Firenze, Vallecchi, 1969, 220 p.

Etude fortement documentée, probe et solide. L'auteur suit pas à pas, du
XIe siècle à la fin du XIVe, à l'époque du grand schisme d'Occident, le développement

de la doctrine relative au cardinalat. D'une fonction essentiellement
liturgique : assister le pape dans la célébration des offices solennels — les ecclésiastiques

des églises suburbicaires en viennent à assumer des responsabilités
toujours plus vastes dans le gouvernement de l'Eglise. La réforme clunisienne
puis grégorienne pousse l'Eglise d'Occident à une centralisation toujours plus
forte. Puis la rupture avec l'Eglise d'Orient l'oblige à se replier sur elle-même.
Enfin la lutte contre le pouvoir politique absorbe une grande partie de ses

énergies. Toutes ces causes amènent le pape à s'entourer toujours plus étroitement

d'un collège qui partage avec lui le soin de l'Eglise catholique. D'adjectif :

évêque, prêtre, diacre cardinal, le mot devient substantif. Mais l'importance
croissante du sacré collège se fait au détriment du pouvoir episcopal. (Bernard
de Clairvaux proteste à l'occasion du jugement de l'évêque Gilbert de la Porrée
par le consistoire pontifical.) Les théoriciens de l'Eglise s'efforcent de préciser les
limites de ces différents pouvoirs. Comment concilier la « plenitudo potestatis »

du pape avec le pouvoir des cardinaux Quelle est la dignité la plus excellente,
la charge pastorale de l'évêque ou celle du cardinal Les réponses données à
ces questions par les théologiens d'alors ne sont pas toujours claires. La réalité
s'oppose parfois violemment aux théories. Les divisions du collège cardinalice,
lors de la révolte des Colonna contre Boniface VIII ou lors du grand schisme,
démentent l'unité du pape et du sacré collège postulée par les théologiens.
Dès Pie II et plus encore, lors de la Contre-Réformation, le pouvoir effectif
des cardinaux allait être singulièrement réduit. Le seul pouvoir collégial qui
leur est laissé est celui d'élire le pape. — Vatican II a remis en lumière la
dignité episcopale. Il n'a pas abordé le problème du cardinalat. Cela s'explique
par la prépondérance donnée dans l'Eglise d'aujourd'hui à l'élément sacramentel.

Lydia von Auw.

Histoire
de l'Eglise
et de
la pensée
chrétiennes



278 BIBLIOGRAPHIE

Guigues II. Lettre sur la vie contemplative (ou Echelle des moines).
Douze méditations. Paris, Le Cerf, 1970, 215 p. (Sources chrétiennes,

163.)

En quinze brefs chapitres, Guigues II, prieur de la Grande Chartreuse à la
fin du XIIe siècle, décrit les quatre degrés qui permettent aux moines de s'élever
à Dieu : lecture, méditation, prière, contemplation. — L'établissement du texte
de ce « classique de la spiritualité », souvent attribué à saint Augustin ou à
saint Bernard, fut entrepris vers 1932 par Dom Wilmart, mais le présent ouvrage
en est la première édition critique. Elle est due à deux religieux anglais. — Le
second texte comprend douze Méditations où l'auteur, « s'entretenant
affectueusement avec Dieu », aborde différents thèmes : la solitude, les obstacles à
la vie spirituelle, la nouvelle naissance, la parole divine, la Vierge Marie,
l'Eucharistie. — Les deux œuvres de Guigues et l'introduction très instructive des
éditeurs anglais ont été traduites par un Chartreux. Claudette Bovet

Der Wille der Reformation im Augsburgischen Bekenntnis. 2. Auflage,
neu bearbeitet von Bernhard Klaus. Tübingen, J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck), 1966, 112 p.
Les 28 articles de la Confession d'Augsbourg avaient fait l'objet d'un

commentaire publié par Leonhard Fendt à Leipzig en 1930, à l'occasion du
400e anniversaire de ce texte fondamental de la symbolique luthérienne. Bernhard
Klaus en a préparé une deuxième édition, jugeant avec raison que le projet de
Fendt restait opportun, et qu'une présentation rapide, mais non superficielle,
des Loci theologici de la foi et de la pratique chrétiennes, tels qu'ils ont été élaborés

par les Réformateurs pour la Diète d'Empire, pouvait aujourd'hui encore
rendre service tant aux pasteurs qu'aux laïques. Son intention ne peut qu'être
approuvée lorsqu'on connaît l'importance passée et actuelle de 1''Augustana
dans la formation de la piété luthérienne. — La traduction de Fendt a été
généralement maintenue, bien qu'elle soit fondée sur l'édition de Mélanchthon de

1531, qui présente plusieurs divergences par rapport à l'original remis sur le
moment à Charles-Quint. Les variantes qui restituent le texte primitif figurent
dans l'appareil critique ; elles sont empruntées aux conclusions d'Heinrich
Bornkamm, dont les recherches font autorité depuis leur publication en 1956
(Der authentische Text der Confessio Augustana, 1530).

Edouard Mauris.

Friedrich Gogarten : Luthers Theologie. Tübingen, J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck), 1967, 250 p.

Dans 15 chapitres succincts, F. Gogarten nous livre ici sa synthèse de la
théologie de Luther. Un essai du plus vif intérêt pour tous ceux qui déplorent
leur ignorance de la pensée révolutionnaire de l'homme qui a déclenché le
mouvement ayant donné naissance au monde moderne. De l'admiration pour
la personnalité herculéenne du réformateur, il n'en manque certes pas. Mais
l'admiration ne fait pas un chrétien évangélique. Nous n'avons le droit de

nous appeler tels que si nous nous efforçons de nous approprier l'Evangile à

notre tour. — Luther peut nous aider à nous approprier la Bible en tant que
Parole de Dieu. Il a su communiquer l'Evangile aux hommes de son temps dans
leur langage parce que toute fausse sécurité s'était écroulée pour lui. Néanmoins,



BIBLIOGRAPHIE 279

il ne se réclame pas de son expérience personnelle pour justifier son action
réformatrice, mais de sa fonction de docteur et de prédicateur pour laquelle il
avait été ordonné par l'Eglise. —¦ Le thème central de la théologie luthérienne est
sans doute la double détermination de l'homme par la loi et l'Evangile. Qu'est-ce
que la loi Elle est la détermination de l'homme par la majesté effrayante et
exigeante de Dieu. Elle n'est donc pas, à proprement parler, un code juridique
ou moral. La loi est la révélation du Dieu saint, destinée à anéantir toute
prétention humaine à se justifier, précisément par le moyen de la loi morale, devant
Dieu et devant les hommes. Cette perversion de la loi en moyen de se faire une
réputation est la « naturalissima » de l'homme. Non seulement qu'il est inconscient

de pervertir ainsi le sens de la loi, mais il défend ces valeurs suprêmes
que sont pour lui la volonté, la raison et la conscience comme sa seule sécurité,
et ceci contre vents et marées. Cette carapace de l'homme religieux est encore
renforcée par la « theologia gloriae » de l'Eglise. C'est sur cet arrière-fond qu'on
comprend le mieux la « theologia crucis » de Luther, sa doctrine du serf-arbitre,
la justification par la foi, l'insistance sur la Parole en tant que promesse. Gogarten

relève notamment le fait que loin de remplacer la justice de Dieu purement
et simplement par sa miséricorde —ce qui aboutirait à la grâce à bon marché —
Luther parvient à montrer qu'en Christ la miséricorde de Dieu est précisément
sa justice. Notons encore la déspacialisation du langage opérée par Luther
dans la controverse au sujet de la Cène. En bref, l'ouvrage de Gogarten est
une interprétation « existentielle » au meilleur sens du terme de la théologie
du réformateur, dans le but de nous obliger à un sérieux examen de conscience

pour faire face à la tâche d'annoncer l'Evangile aux hommes d'aujourd'hui.
Hartmut Lucke.

Hans Duefel : Luthers Stellung zur Marienverehrung. Göttingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 1968, 288 p. (Kirche und Konfession,
13.)

Depuis la promulgation du dogme de l'assomption de la Vierge et le fait que
Vatican II a officialisé le nom de « mediatrix » sous lequel Marie peut être
invoqué plusieurs théologiens catholiques et protestants se sont interrogés sur
l'absence pratiquement totale de mariologie dans la vie des Eglises issues de la
Réforme. L'attitude si conciliante de Luther à l'égard de Marie ne pourrait-elle
pas servir de pont dans le dialogue œcuménique C'est à cette question que
l'auteur s'efforce de répondre en se livrant à une recherche à la fois historique
et systématique sur la position théologique de Luther concernant l'adoration
de la mère de Jésus. Parmi ses sources figurent bien entendu le Magnificat de

1520/21 et les prédications prononcées à l'occasion de Noël et des fêtes mariales.
Toutefois, l'exposé chronologique de l'évolution mariologique de Luther acquiert
toute sa valeur scientifique par le fait que l'auteur dépouille systématiquement
l'œuvre intégrale du réformateur sous cet aspect précis, sans oublier d'analyser
la piété mariale vulgaire, la mariologie de l'ordre des Augustiniens et de
l'humanisme, celle enfin qui se reflète dans les hymnes et dans l'art pictural consacrés
à la Vierge. L'analyse historique montre que l'évolution mariologique de Luther
se fait simultanément avec son évolution théologique générale, c'est-à-dire que
les mots-clé de l'Ecriture et de la Tradition tels que « fiat », « humilitas », « theo-
tokos », « semper virgo » sont tous interprétés à la lumière du christocentrisme
luthérien. Le réformateur oppose ainsi la Marie biblique à celle de la légende,
la piété de Marie à la mariolâtrie, il dépouille la Madone de son rôle de « Mère



280 BIBLIOGRAPHIE

des fidèles » pour lui restituer son rôle de « sœur des fidèles ». Et à ce titre, il ne
trouve pas d'expression trop belle pour magnifier en sa personne l'œuvre de la
grâce divine. Si c'est à ce titre que Luther doit servir de pont dans le dialogue
interconfessionnel, l'auteur s'en réjouirait. En revanche, son analyse montre
clairement qu'on ne saurait se réclamer du moine augustinien pour échafauder
l'unité des chrétiens autour d'un consensus dans la mariologie. L'unité chrétienne
devra se faire dans le domaine de la christologie, et à cet égard, la mariologie
de Luther reste aujourd'hui encore la contribution évangélique par excellence
à la cause de l'œcuménisme. Hartmut Lucke.

Martin Ferel : Gepredigte Taufe. Eine homiletische Untersuchung
zur Taufpredigt bei Luther. Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul
Siebeck), 1969, 265 p. (Hermeneutische Untersuchungen zur Theologie,

10.)
Face à l'ignorance et à la méconnaissance effarantes de la signification du

baptême chez leurs adhérents, les Eglises multitudinistes demandent aujourd'hui

conseil aux spécialistes de l'exégèse, de la dogmatique et de la théologie
pratique. De son côté, l'historien s'interroge sur la contribution qu'il pourrait
apporter à ce débat fondamental pour la vie ecclésiale. Pour le dire d'emblée :

sa contribution ne peut être qu'indirecte. Certes, il peut se pencher sur une
autre époque de l'histoire de l'Eglise lorsque celle-ci a tenté de pallier une
carence semblable dans la compréhension du baptême. Il peut, comme le fait
l'auteur, analyser le renouveau homilétique opéré en la matière par Luther,
renouveau qui ne trouve son pendant que dans la catéchèse baptismale des
Pères de l'Eglise. Mais l'historien doit renoncer à la tentation de proposer les
réponses données par le réformateur comme une solution possible pour la
problématique actuelle. Les présupposés théologiques et sociologiques du 16e

siècle et de notre temps sont trop différents pour lui permettre de franchir ce

pas. — Ceci étant admis, il est passionnant de voir comment Luther a redécouvert

le baptême. Après un silence initial au sujet des sacrements, il réinterprète
le baptême à partir des catégories « promissio » et « fides » (dans le Sermon sur
le baptême de 1519 et dans De captivitate Babylonica de 1520). C'est alors
qu'il se rend compte qu'il s'agit de récupérer le sens du baptême par la prédication.

Chose remarquable, sur 47 prédications transmises (par les soins de Rörer)
pour la période de 1525-1546, trois seulement ont été prononcées à l'occasion
de baptêmes. La version allemande de la liturgie de baptême rédigée par Luther
en 1523 ne prévoit d'ailleurs pas de catéchèse baptismale ni d'exhortation
adressée aux parrains. C'est là une conséquence de la réintégration des
sacrements dans la relation entre promesse et foi. Le baptême des enfants exige pour
corollaire la prédication, sans quoi il n'y a ni appropriation ni ratification du
baptême dans notre vie. La prédication actualise le baptême en tant que
promesse donnée à la foi. Les sermons de Luther témoignent d'un effort continu de
ne pas transmettre un savoir théologique sur le baptême, mais d'interpréter le
baptême de telle manière que l'auditeur puisse le ratifier dans son existence
personnelle et historique. Le baptême de Jésus comme institution de notre
baptême, notre baptême comme détermination d'une existence chrétienne,
d'une vie baptismale, voilà pour l'essentiel. On sait que le domaine liturgique,
catéchétique, dogmatique, voire celui du droit ecclésiastique n'étaient pas
étrangers au réformateur. Cependant, c'est sur le plan homilétique qu'il a cru
devoir lutter contre l'oubli du baptême, reléguant ainsi à l'arrière-plan la question

de la légitimité du pédobaptisme. Hartmut Lucke



BIBLIOGRAPHIE 281

Olivier Fatio : Nihil pulchrius ordine. Contribution à l'étude de l'éta¬
blissement de la discipline ecclésiastique aux Pays-Bas, ou Lambert
Daneau aux Pays-Bas (1581-1583). Leiden, Brill, 1971, xi-204 p.

« Nihil pulchrius ordine », sous ce titre latin renouvelé d'Aristote par Daneau
lui-même, M. Olivier Fatio nous donne une excellente monographie sur le séjour
de ce théologien calviniste à l'université de Leyde, en même temps qu'une
contribution de valeur à l'histoire religieuse des Pays-Bas. Paru dans la collection

des Kerkhistorische Bijdragen, chez Brill à Leyde, cet ouvrage, présenté
d'abord comme thèse de licence en théologie à l'université de Genève, fait
honneur à son auteur comme aux maîtres qui l'ont formé, MM. Jacques Couvoi-
sier, de Genève, et Bakhuizen van den Brink, de Leyde. Un séjour d'une année
aux Pays-Bas a permis à M. Fatio de s'initier à la paléographie non moins qu'à
la langue hollandaise du XVIe siècle, et la découverte aux archives de l'Eglise
réformée de Delft d'une correspondance latine entre le pasteur Arendt Cornelisz
et Daneau lui a fourni le moyen de renouveler un sujet que la monographie
classique de Paul de Felice, parue en 1882, n'avait pu qu'effleurer. —¦ Une
introduction, trop brève à notre gré, sur la situation politique et religieuse des Pays-
Bas dix ans après la révolte des Gueux (1572), marque avec précision les
positions respectives des partis, disons mieux l'antagonisme irréductible de la
bourgeoisie des villes marchandes, favorable à la tolérance religieuse, et du petit
peuple calviniste qui veut imposer l'unité de culte et soustraire au Magistrat
l'exercice de la discipline. Les pasteurs étant eux-mêmes divisés, les questions de

personnes viennent se greffer sur les problèmes de doctrine. — Répondant à un
appel qui lui a été adressé par deux fois de venir enseigner la théologie à
l'université de Leyde, Lambert Daneau quitte Genève, où il s'était réfugié après
la Saint-Barthélémy ; il arrive sain et sauf à bon port, si ce n'est qu'en descendant

le Rhin, on lui a fait sentir cruellement à Strasbourg le ressentiment des
Luthériens ultra à l'égard des Réformés. Reçu comme il convient par le Magistrat
de Leyde, duquel dépend la jeune université, Daneau obtient sans peine l'autorisation

de joindre à sa tâche professorale des prédications en langue française.
Mais l'organisation même qu'il va donner à cette communauté de réfugiés wallons
lui attire des difficultés avec les autorités civiles qu'il n'a pas consultées pour
former le consistoire de l'Eglise. — C'est que Daneau est arrivé en Hollande
avec ses convictions de calviniste renforcé ; son caractère entier et sa rigidité de

juriste devenu théologien ne lui permettent pas de transiger sur les principes :

la discipline telle qu'on la formule à Genève fait, pour lui comme pour Bèze, partie

intégrante de la doctrine révélée dans la Parole de Dieu. — Ayant pris parti
d'emblée contre le pasteur Coolhaes, que soutient le Magistrat de Leyde, mais
qui sera condamné au synode national de Middlebourg, Daneau va se trouver
mêlé aux débats toujours plus violents, de parole et de plume, avec le porte-
parole des « libertins » hollandais, Dirk Coornhert. A la Zeefe (savon) de l'infatigable

défenseur de la tolérance et de la pluralité des confessions, réplique la
Calx viva (chaux vive) de notre Daneau. — Aussi ne faut-il pas s'étonner
qu'avant même la fin de sa première année d'enseignement, Daneau excédé ait
envoyé sa démission aux autorités universitaires, pour accepter bientôt l'appel
de Gand, où les principes calvinistes avaient pour un temps pris le dessus. Mais
cette fois, ce sont les conjonctures politiques et militaires, l'habileté d'Alexandre
Farnese, et l'inertie des troupes françaises commandées par le duc d'Anjou, qui
ont mis fin à son séjour. En mai 1583, Daneau quitte à jamais les Pays-Bas
pour se rendre au pied des Pyrénées, où Henri de Navarre organise l'université



282 BIBLIOGRAPHIE

de son royaume. A dix ans de distance, Duneau reprendra l'enseignement
de la théologie inauguré à Orthez par Pierre Viret. Un seul regret, qu'on ne nous
ait pas donné un bon portrait de Daneau. — Tel est, sommairement esquissé, le
sujet traité par M. Fatio, avec autant de clarté que de solidité. Aux cent et
quelques pages s'ajoutent en nombre égal, les annexes, en particulier les lettres
échangées entre Cornelisz et Daneau, puis les notes relatives au texte des différents

chapitres. Cette annotation, d'une extrême rigueur et d'une typographie
presque impeccable, atteste que M. Fatio sait tirer des textes tant hollandais
que latins le meilleur de leur substance. Il est en possession de son métier. —
Nous attendons maintenant avec impatience la suite de ses travaux sur les idées

théologiques et la méthode de Daneau, ce témoin de choix de la scolastique
réformée. Henr, Meylan.

Raymond de Boyer de Sainte Suzanne : Alfred Loisy entre la foi
et l'incroyance. Paris, Le Centurion, 1968, 232 p.
Le modernisme n'est plus l'épouvantail qui a tellement effrayé l'Eglise

romaine, mais si les secousses du début de ce siècle (Décret Lamentabili sane
exitu, Encyclique Pascendi, excommunication de 1908) ont perdu de leur relief,
ayant fait place à des mutations d'une gravité autrement redoutable, elles n'ont
pas pour autant diminué d'intérêt. Avec le recul du temps, ces problèmes
gagnent même à être repris puisque l'agressivité d'autrefois n'est décidément
plus de mise. — L'apport de M. de Boyer de Sainte Suzanne est à cet égard très
original. N'étant de son propre aveu ni exégète, ni historien, ni philosophe de
formation, il n'a été poussé que par le désir de « verser un témoignage humain
au dossier Loisy ». On ne trouvera donc pas dans ces pages une discussion des

doctrines, dont l'auteur précise qu'il n'y adhère pas, mais une série de souvenirs
qui ponctuent, de 1917 à 1940, le cheminement d'une amitié grandissante et
qu'illustrent une quarantaine de lettres inédites. Il en ressort l'image à la fois
émouvante et fidèle d'un homme qui a combattu en isolé, animé de convictions
inébranlables, d'une probité et d'un courage moral exemplaires. — La sympathie

qui inspire M. de Boyer de Sainte Suzanne est bien compréhensible. Elle
sera partagée par ceux qui constatant à leur tour que « le modernisme n'est pas
resté sans lendemain » (p. 174) rendent à Loisy l'hommage accentué que mérite
toute victime de l'autoritarisme ecclésiastique. Edouard Mauris

Paul Tillich : Histoire de la pensée chrétienne. Traduit de l'anglais
parL. Jospin. Paris, Payot, 1970, 328 p. (Bibliothèque historique.)

Il n'est pas dans les habitudes de notre Revue de présenter longuement les
volumes traduits de l'allemand ou de l'anglais. Ce serait toutefois dommage de
ne pas signaler en quelques lignes la traduction récemment parue de l'important
ouvrage posthume de Tillich. On doit une grande reconnaissance à M. Laurent
Jospin, l'infatigable traducteur de La Chaux-de-Fonds, de l'avoir mis à la disposition

des lecteurs de langue française. Comme le rappelle un de ses élèves, le
professeur Carl E. Braaten d'Oxford, il s'agit ici de la troisième édition de ce
livre, parue en anglais en 1968, révision elle-même de la seconde édition datant,
elle, de 1956. La première édition était constituée par une série de conférences
données en 1953 à l'Union Theological Seminary de New York. Un auditeur
compétent les avait sténographiées, puis retranscrites. Il avait tenté, disait-il,



BIBLIOGRAPHIE 283

de corriger certaines fautes de transcription ; mais, ajoutait-il, tant pour le
style que pour le contenu, une sérieuse révision du texte demeure nécessaire.
Les circonstances n'ont malheureusement pas permis que cette édition « définitive

» fût préparée avec le secours de Tillich. Elle n'est donc pas aussi soignée
que l'éditeur l'aurait souhaité : mais s'il a corrigé le style, il a scrupuleusement
respecté les idées de l'auteur. — Ce cours est d'un réel intérêt : il présente une
belle synthèse d'ordre historique, et constitue également une précieuse
introduction à la pensée de Tillich, par les remarques et les jugements formulés dans
ses exposés. Après une introduction sur la notion de dogme, six chapitres :

le berceau du christianisme ; évolution de la théologie dans l'Eglise ancienne ;

les Ecoles médiévales ; le catholicisme romain du Concile de Trente à nos jours ;

la théologie des réformateurs ; évolution de la théologie protestante. A propos
de la théologie de l'Eglise ancienne, l'auteur s'arrête naturellement surtout à

Origene — qui, « en tant que philosophe de la liberté, va jusqu'au bout de sa
pensée » — et à Augustin, — « l'homme qui, plus que tout autre, représente
l'Occident, ayant fourni les bases de toute la pensée occidentale ». Relativement
à la pensée médiévale, Tillich se révèle un connaisseur averti des grands courants
de cette période, et aussi des figures qui l'ont marquée. Pourtant c'est à propos
de la Réforme qu'il montre le plus d'originalité. — On peut regretter l'excessive
brièveté du chapitre consacré à l'époque contemporaine. Néanmoins ces pages
terminales permettent de situer, de façon suffisante, le grand théologien que
fut le professeur de New York. « A toutes les époques, dit-il en conclusion,
il y a eu des réactions,... des tentatives de synthèse », des essais de répondre à
cette question prédominante : « Comment faire accepter le message chrétien à
des esprits modernes » Au XIXe siècle ce furent surtout Hegel, Schleiermacher,
puis Ritschl, dont les entreprises successives disparurent sous le choc des événements

de l'histoire : les deux guerres mondiales. « Avec K. Barth il y eut à

nouveau opposition à une synthèse entre christianisme et mentalité moderne.
Ma réponse personnelle est que l'on ne peut pas éviter de tenter une synthèse,
car l'homme est toujours l'homme, tout en étant soumis à l'autorité de Dieu.
Mais il ne peut jamais être soumis à Dieu de telle façon qu'il cesse d'être humain
Pour trouver une voie nouvelle au-delà des synthèses proposées jusqu'ici, j'ai
recours à la méthode de la corrélation. » Edmond Grin

Franz Böckle : Gesetz und Gewissen. Grundfragen theologischer Ethik
in ökumenischer Sicht. 2. unveränderte Auflage. Luzern u. Stuttgart,

Räber-Verlag, 1966, 96 p. (Begegnung, Band 9.)

Cet ouvrage, riche de substance, réunit quatre conférences que l'auteur a
données à Bâle en 1963 sous les auspices de la « Société de culture chrétienne ».

C'était une première tentative de présenter à un public catholique cultivé
quelques-unes des questions fondamentales que l'éthique protestante d'aujourd'hui

pose à la théologie morale romaine ; un essai, également, de susciter de la
part de ce public une réaction personnelle. Cet effort fut couronné de succès,

puisqu'un grand nombre d'auditeurs ont désiré pouvoir lire ces exposés. Dans
une brève introduction le professeur de Bonn constate que, au cours de la
dernière décennie, le dialogue interconfessionnel a porté sur les grands problèmes
dogmatiques : Ecriture et Tradition, doctrine de la justification, anthropologie...
En revanche les questions d'ordre éthique sont demeurées au second plan. En
effet s'il y a rencontre des deux confessions sur plusieurs points de la vie morale,
le croyant catholique est beaucoup plus encadré, conduit par son Eglise que le

Théologie
contempo-



284 BIBLIOGRAPHIE

fidèle protestant. De là le slogan souvent répété « en terres romaines » : Reformiert

lebt man leichter, Katholisch stirbt man leichter. L'auteur pose courageusement

la question : ce jugement à l'emporte pièce est-il équitable Et il s'applique
à y répondre dans chacune de ses conférences. Il rappelle que la théologie
évangélique entend donner pour fondement à l'éthique la certitude de la justification

par pure grâce. Cela afin de se préserver du légalisme. Le protestantisme
redoute surtout deux dangers qui, à son gré, menacent toujours la théologie
romaine : 1) à cause du rôle attribué par son Eglise à la Loi, le fidèle risque de se

persuader que la pratique, scrupuleuse, de cette Loi lui « acquiert » le salut ;

2) le recours à la casuistique risque de faire perdre de vue au fidèle que Dieu,
le Christ et le Saint-Esprit sont des réalités vivantes. Ces considérations
liminaires expliquent le plan du volume. Le chapitre I (Gesetz und Evangelium)
examine la nature et la fonction de la Loi dans le N.T. Le chap. II pose le
problème de la légitimité de l'ordre de création (Schöpfungsordnung) dans une
théologie de la grâce. Le chap. Ill (sorte de conclusion) a pour titre : Sunder
und Sünde. Dans chaque chapitre, même présentation : a) l'objection évangélique

; b) la réponse romaine. Clarté très grande. Effort « œcuménique »

intéressant. Pourtant, par fidélité à l'Evangile, le théologien réformé se demandera
— à propos du sola gratia par exemple — si l'emploi des termes Mitwirkung
ou Mitmachen des Menschen, (collaboration) auquel M. Böckle est attaché, ne
nous ramène pas forcément à une solution moyenne, à un compromis très
fâcheux : l'effort constamment tenté par la théologie romaine de concilier deux
données spirituellement inconciliables : le caractère totalement gratuit du pardon
divin, et le caractère méritoire de la foi. Edmond Grin

Alphonsus van Kol, S. J. : Theologia moralis. Freiburg in Brisgau,
Herder, 1968, tome I, 823 p. ; tome II, 715 p.

Cet ouvrage dont la rédaction a été commencée avant le Concile de Vatican II
et achevée après cet événement est un bon résumé de la science que doit posséder
tout prêtre catholique désireux d'obtenir la juridiction de son évêque pour
entendre les confessions. Ce genre littéraire oblige nécessairement l'auteur à

transmettre la réponse traditionnelle aux questions posées sur la « moralité »

de tel acte humain et lorsque le Magistère n'a pas encore répondu clairement,
nous obtenons une solution « prudente » énoncée par exemple en ces termes :

« Le problème n'est pas encore mûr ». (C'est ainsi que réagit van Kol en présence
en présence de la « pilule » contraceptive ; Humanae vitae n'a pas encore paru).
On ne rencontrera donc pas dans cet ouvrage un témoin du renouveau de la
théologie morale. Parfois, on trouve des développements complètement dépassés

par l'évolution de l'Eglise catholique (par exemple sur la question des «ordres
mineurs » et celle des mariages mixtes). Le premier tome expose les thèmes
classiques de la morale catholique en suivant d'une manière générale le plan de
la secunda pars de la Somme théologique de saint Thomas d'Aquin. Le deuxième
tome nous indique les conditions requises pour une administration correcte
des sacrements. Une place abondante est accordée à la casuistique et aux rubriques

liturgiques (là aussi, une mise à jour s'impose). Nous ne voulons cependant

pas terminer sur une note trop négative. La bibliographie sur de nombreux
sujets est abondante ; elle rendra certainement service.

Georges Bavaud.



BIBLIOGRAPHIE 285

Gyula Barczay : Revolution der Moral Die Wandlung der Sexual¬
normen als Frage an die evangelische Ethik. Zürich, Zwingli
Verlag, 1968, 272 p.

On ne peut qu'être reconnaissant à l'auteur d'avoir écrit cet ouvrage. Il y
aborde des problèmes que tout pasteur, tout conseiller spirituel, tout pédagogue,
tout homme qui réfléchit même, se doit d'examiner aujourd'hui. Bien qu'il
s'agisse d'une thèse de doctorat (Faculté de Bâle), ce volume est un véritable
instrument de travail, d'autant plus précieux qu'il est solide, bien construit et
écrit dans une langue remarquablement claire. — G. Barczay, né à Budapest
(1931) a fait des études de théologie en Hongrie, puis à Bâle où son Eglise
l'envoya comme boursier au lendemain des événements de 1956. Après un an de

séjour aux Etats-Unis, il devient, dès 1962, pasteur de la paroisse d'Oberwil
Therwil (Bâle-Campagne). — Son étude s'ouvre par une brève introduction
relative à la « nouvelle morale » ; elle est nouvelle par son opposition à la morale
chrétienne traditionnelle (qui répudie tout érotisme) ; par son horreur de l'éthique
« bourgeoise », admettant deux morales, une pour l'homme, une pour la femme ;

par la totale liberté avec laquelle elle clame ses convictions et les vit. Puis on
aborde les questions suivantes : les divers jugements portés sur la sexualité ;

le mariage ; la vie sexuelle « hors mariage » ; le contrôle des naissances ;

l'interruption artificielle de la grossesse. Enfin en deux pages — Das Neue gestalten
— un résumé des conclusions : Il y a aujourd'hui une « révolution » de la morale.
La théologie évangélique peut, sans infidélité, accepter certaines transformations,

mais non pas admettre une « révolution » constituant une rupture totale
avec la tradition. Sur divers points importants, les normes traditionnelles des
relations homme-femme sont en opposition avec la situation économique,
sociale, culturelle du monde « industriel » contemporain. Jusqu'ici l'Eglise s'est
souvent refusée à le comprendre. Pourtant, sur nombre de problèmes
fondamentaux (justice sociale, la guerre et la paix, question raciale, etc.) l'éthique
chrétienne a profondément modifié sa façon de voir (du XIXe siècle). Les
représentants les plus autorisés de la morale évangélique approuvent ces
modifications. Pourquoi les solutions du passé relatives aux problèmes de la sexualité
demeureraient-elles seules intangibles L'auteur a écrit son livre afin d'aider
les générations « les moins jeunes » à mieux comprendre — sans nécessairement
les approuver toutes — les critiques et les revendications d'aujourd'hui.
L'ouvrage a réelle valeur, non parce qu'il apporte la solution de problèmes très
complexes, mais parce qu'il oblige chaque lecteur à se poser, en chrétien, nombre
de questions. Edmond Grin.

P. Anciaux, J. Ghoos, F. D'Hoogh : Le dynamisme de la morale
chrétienne. Réponses chrétiennes aux hommes de notre temps.
Traduction française par Sœur G. M. Charher, o.s.b., Paris-
Gembloux, J. Duculot-P. Lethielleux, 1969. T. 1, 174 p.; T. 2,
200 p.
Les articles qui composent ces deux volumes ont été publiés en 1964-65

dans la revue Collectanea Mechliniensia. Leur but : guider la réflexion dans le
cadre de la formation permanente des prêtres des diocèses d'Anvers et de
Malines-Bruxelles. Le thème choisi, les lignes essentielles de la morale
fondamentale, l'avait été surtout parce que la réflexion sur la morale fondamentale
constitue la base capitale du dialogue entre l'Eglise et le monde. Aujourd'hui



286 bibliographie

en effet, nombreux sont les prêtres, et aussi les laïcs, qui désirent qu'on les aide
à dépasser la crise que connaît la morale chrétienne. A l'heure actuelle, cette
morale est mise en question de bien des manières par les non-chrétiens, et également

par les croyants. Il y a crise de croissance provenant surtout du fait que des

changements considérables se sont produits dans la société, et qu'ils ont
provoqué une évolution profonde dans l'image du monde, et dans celle de l'homme.
Or la manière sous laquelle la morale de l'Eglise est trop souvent présentée
— dit l'avant-propos — « est fort éloignée de l'attente légitime de nos contemporains

». Pour assumer cette crise de façon valable, une réflexion sur le sens, les
perspectives et les principes fondamentaux de la morale est indispensable. —
Le plan est clair : d'abord présentation de l'état de la question et des orientations
générales. Puis les questions les plus actuelles de la morale fondamentale
(réflexions sur le devenir de l'homme) sont étudiées sous trois aspects fondamentaux

: relation entre valeurs et commandements ; fondement et sens de la
conscience et de l'autorité ; enfin le développement moral dans la vie. Il serait trop
long de donner le détail de la table des matières ; on le peut d'autant moins que
ces six études sont faites de paragraphes assez courts, donc nombreux, et que la
table tient lieu d'index (ce qui est regrettable à mon sens). Voici seulement les
titres des chapitres : T. i : P. Anciaux : I : Morale chrétienne et monde contemporain.

Il : Perspectives dynamiques de la morale. III : Vraies perspectives de la
morale chrétienne. — F. D'Hoogh : IV : Valeurs morales générales et normes
concrètes. — /. Ghoos : V : Tâches essentielles et commandements. — T. 2 :

P. Anciaux : I : La conscience et l'éducation morale. II : Collégialité et coresponsabilité.

La crise de l'autorité. — /. Ghooz : III : Le développement moral à travers
la vie. — F. D'Hoogh : IV : Les actes moraux particuliers. V : Notes marginales
sur l'amour et la charité. — On ne saurait reprocher à un ouvrage destiné à la
formation permanente des prêtres sa tonalité nettement catholique. Mais le
lecteur protestant constatera une fois de plus que c'est sur le plan de l'éthique
(anthropologie) que les deux confessions chrétiennes se séparent surtout.
Relevons, par exemple, l'importance accordée à la casuistique ; le fait que la
morale de la conscience éclipse par trop la morale de la grâce ; le fait, aussi,
que dans un exposé qui vise au dialogue avec l'homme d'aujourd'hui, le grand
effort de théologiens nettement évangéliques (un Emile Brunner, un K. Barth,
un Bonhœffer) n'est pas mentionné (l'éthique est présentée comme une morale
de l'idéal, et non comme une morale de la reconnaissance, de la « prise au
sérieux » de la grâce). — Pourtant il y a beaucoup à glaner dans ces études.
On goûtera en particulier, dans les « Notes marginales, t. 2, ch. V) les remarques
intitulées : Morale du péché ou morale de l'amour ou aussi : Amour inconditionné
ou calcul — A notre sens, le service le plus grand que peut rendre cet ouvrage
à tous les chrétiens : les aider à « rétablir le sens des mots », notamment le sens
vrai du terme amour, si dévié, si galvaudé. Rétablir le sens des mots, n'est-ce
pas, par excellence, la tâche de ceux qui sont appelés à « former les consciences »

Edmond Grin.

Hermann Ringeling : Ethik des Leibes. Hamburg, Furche-Verlag,
1965, 103 p. (Ein Stundenbuch, Band 54.)
On l'a dit souvent, l'enseignement des connaissances d'ordre sexuel est

aujourd'hui le problème capital de l'éducation. Le présenter à coups
d'interdictions n'a aucune valeur. L'auteur de cet ouvrage en est convaincu ; aussi
s'est-il donné pour tâche d'examiner le sens profond de la notion de responsabilité

personnelle en un temps où la sexualité est « désensorcelée ». Face aux



BIBLIOGRAPHIE 287

attitudes hostiles à tout ce qui concerne le corps, profondément enracinées
encore dans l'Eglise, H. Ringeling s'applique à redécouvrir l'authentique liberté
préconisée par la Bible. Par une critique des règles courantes, critique d'ordre
sociologique et théologique, il cherche à conduire son lecteur vers des normes
nouvelles, plus sûres. De là son mot d'ordre : Auf dem Weg zu neuen Formen
En deux chapitres, d'une quarantaine de pages chacun, il dit l'essentiel sur « le
mariage chrétien » et sur « les problèmes qui l'environnent ». Dans chaque
paragraphe on est heureux de relever des affirmations frappantes. Dans Bund und
Partnerschaft : qui dit association souligne le caractère passager d'un attachement

; qui dit alliance souligne le caractère permanent du mariage chrétien. —
Dans Leib und Geschlecht in der Bibel : d'après l'Ecriture le corps de l'être
humain n'est pas un objet pareil aux objets du monde qui nous entoure. C'est
son corps, donné par Dieu comme moyen de communication avec le prochain. ¦—
Dans Die biblische Prägung der Ehe : l'éthique biblique insiste sur l'engagement
mutuel des époux, ce qui implique la mort du « vieil homme » et la naissance
d'un « homme nouveau ». Impossible, dès lors, de comprendre le mariage chrétien

de façon exclusivement légaliste. — Dans Die Ehe von heutigen Christen : la
crise du mariage et celle de la religion chrétienne ont même origine : le don
des époux l'un à l'autre et le don du chrétien au Christ n'est plus total. Aujourd'hui,

ici comme là, on entend pouvoir « réserver quelque chose ». — Mêmes
constatations à propos des trois paragraphes du second chapitre : sexe et
personne ; la sexualité « désensorcelée » ; respect de l'être humain. — Etude très
riche, malgré sa brièveté. Edmond Grin.

Pietro D'Acquino : Peccato originale e redenzione secondo la Bibbia.
Torino, Leumann, 1970, 293 p.
Malgré la clarté du style et de la pensée, la lecture de ce petit livre n'est pas

facile. C'est, dans la liturgie romaine, le cantique pascal « Exultet » qui exprime
si magnifiquement la participation du cosmos à la résurrection du Christ, qui a
conduit Pietro d'Acquino à rechercher les bases bibliques de cette affirmation
extraordinaire. Le catholicisme traditionnel, comme le protestantisme, l'a
pendant longtemps négligée. Pour la remettre en lumière, c'est tout le problème
de la solidarité humaine, dans le péché avec Adam, dans la vie avec le Christ
ressuscité, que Pietro d'Acquino aborde d'après l'Ecriture sainte. Il réussit à

dégager la doctrine biblique dans sa vigueur. Jusqu'à quel point pouvons-nous
l'assimiler aujourd'hui D'Acquino ne se prononce pas, mais il a ces paroles
significatives : « Pour pouvoir traduire en termes modernes le message révélé,
il faut être sûr d'en avoir compris toute la profondeur, telle que les écrits bibliques

et la tradition nous l'ont conservée. » Lydia von Auw

Harmut Weber : Theologie — Gesellschaft — Wirtschaft. Die Sozial
und Wirtschaftsethik in der Evangelischen Theologie der Gegenwart.

Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1970, 440 pages.
Cet ouvrage est un important état de la question de la théologie protestante

en matière d'éthique sociale. L'auteur, après avoir clarifié des termes comme
éthique sociale chrétienne ou éthique économique chrétienne et de leur relation,
présente la pensée éthique des grands théologiens de notre époque. Tout d'abord,
Emil Brunner dont il étudie « Les ordres de la création », les buts et la formation
de la société et de l'économie. Puis c'est le tour des « ordres théologiques » du
nouveau luthéranisme (Paul Althaus, Werner Eiert et Walter Künneth). C'est



288 BIBLIOGRAPHIE

l'éthique personnelle avec Helmut Thielicke et l'éthique phénoménologique avec
Wolfgang Trillhass. Enfin l'éthique du jeune K. Barth, dans son épître aux
Romains, puis sur l'éthique générale de la Dogmatique. Il achève son tour
d'horizon par l'étude de quelques théologiens issus de l'école de Barth et qui,
eux, ont plus particulièrement réfléchi sur des problèmes spécifiques : la
technique avec Alfred de Quervain, la question du salaire avec E. Börsch ou encore
celui de la participation avec H. Symanowski. H. Weber termine son livre par
la question de savoir comment l'éthique sociale évangélique est possible au
regard des économistes et des spécialistes des problèmes sociaux.

Marcel Fallet.

Heinz Zahrnt : Aux prises avec Dieu. La théologie protestante au
XXe siècle. Traduit de l'allemand par A. Liefooghe. Paris, Le Cerf,
1969, 497 p. (Bibliothèque œcuménique, 5)

L'édition originale de cet ouvrage a paru à Munich, en 1966, sous le titre
Die Sache mit Gott. Die protestantische Theologie im zwanzigsten Jahrhundert. Son
auteur, né à Kiel en 1915, théologien et historien de formation, est actuellement
directeur du département théologique du Sonntagsblatt, à Hambourg. En tant
que journaliste, il offre l'avantage à ses lecteurs d'avoir tout à la fois un esprit
clair et capable de synthèse, et un langage accessible à chacun. — Le mouvement

de la pensée théologique, en Allemagne (en effet à l'exception de Tillich,
qui est d'origine allemande mais écrit en anglais, Zahrnt parle exclusivement
de théologiens de langue allemande) dans la première moitié du XXe siècle,
est extrêmement riche et varié, et l'on a quelque peine à dominer ses multiples
démarches. Le livre de Zahrnt nous y aide de façon magistrale. Pour lui, le
problème de Dieu est le problème capital de notre époque, et c'est à sa résolution
que la théologie protestante de ce dernier demi-siècle s'est appliquée essentiellement.

Zahrnt dresse le bilan de toutes les secousses, changements et révolutions

par lesquels elle a passé au cours de sa recherche. Il en résulte un ouvrage
captivant qui permet à quiconque, s'intéressant au dialogue théologique
contemporain, d'en comprendre les grandes lignes, d'en percevoir les creux et les
sommets, et de suivre le fil conducteur au milieu de la diversité souvent
déconcertante des idées. On ne peut résumer le contenu du livre de Zahrnt ; disons
seulement qu'au lieu d'étudier chaque théologien pour lui-même, en donnant
l'analyse et la nomenclature de ses œuvres, et en traitant l'un après l'autre
par ordre chronologique, Zahrnt prend pour objet de sa réflexion le mouvement
de la pensée théologique dans son ensemble, ses tenants et ses aboutissants,
ses rebondissements, ses réactions et ses contre-réactions. Bien sûr, cette pensée
a besoin de « porte-parole » pour se faire entendre; c'est pourquoi il faut bien
parler de Barth, Bultmann, Tillich, etc., pourtant ce ne sont pas eux les

personnages principaux de l'action, c'est la pensée théologique elle-même. Ajoutons

que l'auteur sait à merveille donner ici et là son appréciation sans l'imposer

au lecteur, mais au contraire en le stimulant à prendre lui-même personnellement

position dans le débat en cours. Aux prises avec Dieu comporte une
bibliographie des ouvrages les plus marquants, parus en traduction française,
de Barth, Bonhoeffer, Bultmann, Brunner et Tillich. Il aurait été souhaitable
d'y trouver également un index des théologiens étudiés en cours de route.

Jacqueline Allemand.



BIBLIOGRAPHIE 289

Heinz Zahrnt : Dieu ne peut pas mourir. Traduit de l'aUemand par
A. Liefooghe. Paris, Le Cerf, 1971, 286 p.
Après le tour de force de son premier livre, traduit en français sous le titre

Aux prises avec Dieu. La théologie protestante au 20e siècle (1969), l'auteur
approfondit son enquête et trace son propre chemin dans les débats théologiques
actuels. Il ne s'agit donc pas d'une étude critique sur la « théologie de la mort
de Dieu », ce que le titre pourrait faire penser mais, plus largement, de « la
manière dont nous pouvons encore connaître Dieu et parler de lui alors qu'on
ne cesse de nous entretenir de sa mort» (p. 9). Les dimensions du sujet pouvaient
inspirer des craintes. Force nous est de reconnaître que ces brefs douze
chapitres, par l'ampleur de l'information, la saine agressivité à l'égard des
théologiens professionnels, un humour qui se rencontre rarement en ces matières
et, surtout, la fermeté des options de l'auteur, nous apportent un indéniable
rafraîchissement théologique. Le tout est un essai « d'appropriation critique
de la révélation » (sous-titre du chapitre 8, p. 153 ss). La position est foncièrement
protestante par la priorité accordée au « donné » de Jésus et de l'Ecriture,
mais cette priorité n'est jamais autoritaire et dogmatique ; elle se propose dans
de longs et nécessaires détours où l'homme et ses possibilités, le monde et sa
grandeur sont constamment au premier plan de la réflexion, car ce n'est que
dans notre histoire que nous pouvons rencontrer Dieu : «... la rencontre avec
Dieu, si elle se produit, a lieu ici, au milieu de la vie et dans la réalité du monde »

(p. 57). Sur cette base, tout l'ouvrage polémique « contre les fausses alternatives
dans l'Eglise et dans la société » (sous-titre du volume et titre du chapitre 11) :

contre le supranaturalisme mais pour une « transcendance immanente » (p. 144),

pour une théologie politique mais contre la politisation de la théologie, contre la
privatisation de la foi mais pour une foi personnelle, etc. « La nécessité où elle
se trouve de parler toujours en deux directions, comme entre deux feux, aide
la théologie à surmonter les alternatives grossières qui sont aujourd'hui posées
dans la société » (p. 252). Zahrnt nous rappelle utilement que si la vérité
évangélique est tranchante, elle n'est pas excessive. Pierre Bonnard

Eugène Roche, s. j. : En quête de Dieu. Paris, Lethielleux, 1970,133 p.
« Il n'a jamais été facile de parler de Dieu. Ces pages en sont une nouvelle

preuve. Elles voudraient du moins inviter à y réfléchir. » Le livre en effet y invite :

en un langage volontairement simple, l'auteur expose quelques-uns des problèmes

que pose à l'homme moderne la notion de Dieu. Il prend au sérieux l'athéisme

contemporain. Il est au courant de la critique biblique et a subi l'influence de
Teilhard de Chardin. Selon le P. Roche, Dieu peut être connu mais par une
connaissance active, différente de la connaissance intellectuelle et surtout de
sa formulation. Cependant Dieu ne saurait être compris. Vivre dans sa communion

est une recherche continuelle, un dialogue sans cesse recommencé. La volonté
de Dieu s'exprime à travers l'Ecriture Sainte et dans le Christ, le Verbe, son
expression la plus haute. Lydia von Auw

Henri Bourgeois : Mais il y a le Dieu de Jésus-Christ. Tournai, Cas¬

terman, 1970, 225 p. (Points de repère, 9.)
L'intérêt de ce petit livre réside surtout dans les questions qu'il pose. N'a-t-on

pas, ces dernières décennies, vidé le vocable Dieu de tout sens possible par
excès de christocentrisme On aurait, ainsi, oublié l'étonnement premier,
l'interrogation originaire qui ouvre toute question de Dieu. Dire que Jésus est

19



29O BIBLIOGRAPHIE

Dieu, n'est-ce pas une affirmation terminale Ne faut-il pas redécouvrir (et
revivre) le cheminement qui seul peut donner sens à pareil énoncé Pour
l'auteur, le chemin est plus important que le but, l'aventure de la foi plus que la
consommation de produits théologiques (p. 27). — L'ouvrage, fort bien écrit et
d'accès aisé, se propose de retrouver l'expérience du Christ : que nous dit-elle
de Dieu La question est légitime, mais nous regrettons que l'auteur, pour
toute réponse, en soit resté à une enquête relevant de la théologie biblique. Par
là, et quel que soit l'intérêt que présente par ailleurs cette enquête, il se condamnait

à rester en deçà des questions posées. Pierre Gisel

M. Beck : Kirche und Herrschaft Gottes. Salzburg, Pustet, 1970,
185 pages.

Il faudrait peut-être traduire le titre de ce livre de la manière suivante : le
rôle de l'Eglise en vue de l'accomplissement du Royaume de Dieu et de l'installation

de sa Seigneurie. Et lui ajouter en sous-titre : le rôle de la théologie. « Une
vraie théologie doit chercher à annoncer à l'homme d'aujourd'hui le message
libérateur dans un langage et un contenu qu'il puisse comprendre » (p. 20). Mais
pour cela, elle se doit de prendre ses responsabilités aux décisions et solutions
des questions de l'homme, en y apportant son point de vue. L'auteur étudie
donc successivement : la Seigneurie de Dieu dans l'Ecriture et l'Eglise — le
devenir et la croissance de la Seigneurie de Dieu — l'accomplissement de la
Seigneurie de Dieu. C'est dans la situation post-Vatican II qui donne un nouvel
élan à la vie religieuse, que M. Beck place sa réflexion. Marcel Fallet

Handbuch der Verkündigung, herausgegeben von Bruno Dreher,
Norbert Greinacher, Ferdinand Klostermann. Freiburg-Basel-
Wien, Herder, 1970, Bd I, 414 p., Bd II, 352 p.

L'ambition des quelque vingt auteurs de ce gros manuel d'homilétique est
vaste : se situer au cœur de la crise actuelle que traverse la prédication chrétienne
(publié par des catholiques, l'ouvrage est confessionnellement peu marqué et
fait place à des contributions protestantes), ne refuser aucune des questions
posées aujourd'hui par les « allergiques du sermon », chercher enfin de nouveaux
chemins en collaboration avec les sciences du langage et de la communication.
Il en résulte une œuvre composite où les redites ne nous sont pas ménagées,
mais d'où émergent des travaux qui feront date. Citons en particulier l'article
de Piet van Hooijdonk (I/III/II Die soziale Struktur der Verkündigung), celui
de Norbert Greinacher (I/VI Verkündigung als Grundfunktion der Kirche) et
la belle étude d'Antoine Vergote (II/I Der heutige Mensch als Empfänger der
Botschaft). A deux reprises (I/IV/I et II/IV/I), Alphons Deissler traite de
l'Ancien Testament comme fondement et matière de la prédication, et parvient
à une synthèse très éclairante nourrie d'exemples parlants. Walter Uhsadel
et Friedemann Merkel donnent en conclusion une vue remarquable de l'homilétique

protestante (allemande), notamment de ses avatars de Barth à nos
jours. — Le plan de l'ensemble est assez difficile à saisir ; la division classique
en homilétique principielle, matérielle et formelle est plus ou moins laissée de
côté ; à certains égards, la disposition des matières joue sur la distinction entre
« Verkündigung » et « Predigt ». Ce qui semble essentiel, toutefois, c'est l'amorce
du second volume par l'exposé de Vergote cité plus haut ; alors que les sept
chapitres du tome premier traitent plutôt des bases d'une homilétique chrétienne.



BIBLIOGRAPHIE 29I

les neuf exposés qui constituent le second sont dominés par les notions d'auditeur

et d'actualité. A cet égard, nous constatons le caractère « œcuménique »

des préoccupations évoquées. — On le voit, nous sommes loin des manuels
doctrinaux, loin aussi des homilétiques polarisées par l'exégèse. Mais ces risques
familiers l'un de la prédication catholique, l'autre de la prédication protestante,
sont-ils conjurés par l'esquisse d'une homilétique plus consciente de sa fonction
propre Nous ne saurions le prétendre d'un ouvrage aussi divers et qui, dans
ses meilleures pages, est souvent plus descriptif qu'au service d'un propos bien
dégagé. C'est une étape utile, mais seulement une étape. Bibliographies à jour,
index très pratiques, présentation irréprochable. Claude Bridel

Manfred Metzger : Verkündigung heute. Elf Versuche in verständ¬
licher Theologie. Hamburg, Furche-Verlag, 1966, 114 p. (Stundenbücher,

Band 65.)

L'heureuse tentative des Stundenbücher : transposer à notre époque, et

pour les besoins d'aujourd'hui ce que furent les «livres d'heures» du moyen âge,
nous vaut chaque année de petits volumes d'une réelle valeur. C'est le cas de
celui que nous présentons. Dans une langue simple, en un style direct, M. Metzger,

professeur de théologie pratique à la Faculté protestante de Mayence, nous
donne onze essais gravitant autour des exigences de la prédication aujourd'hui.
Trois chapitres: I Théologie et foi : 1) La foi est-elle aujourd'hui condamnée au
silence 2) Le langage de la prédication. 3) L'auditeur de la prédication. II Théologie

et communauté : 1) Une prédication compréhensible. 2) La communauté
devenue majeure. 3) Le prédicateur témoin. 4) L'auditeur qui critique. III Théologie

et Eglise : 1) L'Eglise fait-elle obstacle à la foi 2) Eglise organisée, ou
communauté vivante 3) Qu'est-ce que l'Eglise attend de la théologie 4) Qu'est-
ce que la théologie attend de l'Eglise — Il y aurait beaucoup à signaler dans
chacun de ces paragraphes. Par souci de brièveté je m'en tiens au seul chapitre
III, peut-être le plus percutant. Si l'Eglise croit pouvoir prescrire ce que le
chrétien doit croire, elle n'amènera personne à la joie de la foi. La vraie foi
consiste à s'abandonner à un Autre. Par là une dimension nouvelle est ajoutée
à notre vie. Les premiers disciples ne se sont pas embarrassés de confessions
de foi ; ils ont suivi Jésus. Le Christ n'a pas dit : tes croyances « conformes »

t'ont sauvé, mais bien : ta foi. —¦ Toute l'histoire de l'Eglise est l'histoire d'un
éloignement progressif par rapport à la Parole du Seigneur. A l'origine, on a
cette conviction : là où agit l'Esprit, là est la vraie communauté. Un siècle et
demi plus tard, tout est inversé : c'est le bien-fondé juridique de la fonction
qui garantit la présence du Saint-Esprit. Comme si la vérité de Dieu, donnée

dynamique, vivante, pouvait être assurée, « conservée » par une bureaucratie
Qu'est-ce qui prime au départ : l'événement spirituel, ou l'institution —
L'Eglise est une communauté d'ordre sprirituel ; la théologie est une science.
Cette communauté a affaire à des créatures humaines ; cette science, à un
ensemble de connaissances. Certes, Eglise et théologie sont deux « partenaires » ;

mais leurs tâches ne doivent jamais être confondues, parce qu'il s'agit de deux
domaines différents. L'Eglise ne doit pas demander à la théologie des « recettes »

pour sa vie pratique, en s'imaginant par là s'épargner les risques d'une recherche

courageuse. Et la théologie ne doit pas demander à l'Eglise d'adopter, séance

tenante, certaines conclusions, toutes provisoires, et encore incertaines, du
travail des théologiens. L'Eglise doit accepter que le théologien — cet espion



292 BIBLIOGRAPHIE

de Dieu dans le monde, comme disait Kierkegaard — la trouble à salut, mais
refuser que la théologie l'enferme dans un système clos. La théologie n'est ni
la foi, ni la prédication, ni la cure d'âme ; elle est la « description » de la foi, la
théorie de la prédication et de la cure d'âme. Bref, Eglise et théologie, deux
réalités différentes, mais obéissant l'une et l'autre, chacune à sa manière propre,
à la Parole du même Seigneur. Edmond Grin.

Harvey Cox : La Fête des fous. Essai théologique sur les notions de
fête et de fantaisie, traduit de l'américain par Luce Giard. Paris,
Le Seuil, 1971, 232 p.
Les ethnologues nous ont appris, voici longtemps, que les sociétés archaïques,

strictement organisées selon des règles imperatives, ressentaient chroni-
quement le besoin de renverser les tabous et les structures de l'ordre. Le désordre
festif ayant pour but de réanimer la dynamique sacrée nécessaire à la vie. —
L'entreprise de M. Cox semble construite selon le même archétype, son livre
est l'écho de l'effervescence qui anime les jeunes générations aux Etats-Unis.
Fallait-il en tirer une théologie, tout le problème est là. Quand on considère le
caractère éphémère des théologies qui sont nées depuis quatre ou cinq ans on
devient sceptique et l'ouvrage de Cox n'apporte rien qui puisse nous libérer
de notre scepticisme. — Dans une première partie consacrée à la fête, l'auteur
montre que l'homo festivus est le seul qui puisse être libéré de la tyrannie de
l'histoire ; il peut passer du devenir à l'être. On rédécouvre, sous une forme
moderne, la mythologie de la fuite devant le réel qui semble hanter l'homme
coupé de son passé dans la société moderne. Ortega y Gasset en avait décrit et
le caractère et les réactions. —¦ La deuxième partie du livre exalte la dynamique
de la fantaisie, capable de susciter « des univers entiers ex nihilo ». Ce qui est
digne de retenir l'attention ce sont les pages consacrées à l'utopie, fantaisie de la
polis. On sent l'auteur en accord avec E. Bloch, J. Moltmann et J. Huizinga.
L'homo ludens, citoyen d'Utopie, redécouvrant la joie de vivre grâce au Christ
arlequin, est appelé à remplacer l'homo sapiens dégoûté de la cité séculière. —
Il est dommage que l'auteur n'ait pas développé sa théologie de la juxtaposition
en rapport avec ce qu'il nomme « les courants théologiques voisins » traités en
appendice, il aurait pu dégager des lignes de forces plus consistantes pour fonder

sa pensée. — Ce qui fait l'attrait du livre c'est le rythme de la fête qui
entraîne tout le discours et qui fait passer quelques ahurissantes simplifications.
Souhaitons que M. Cox, reprenant ses travaux et ses jours, nous donne une vision
plus solidement construite de la méta-institution qu'il voudrait voir prendre la
place de nos évanescentes communautés et jouer le rôle de polis dans la polis.
Il faut louer Mme Giard de sa traduction qui a su rendre fort bien le rythme de
l'œuvre. H Etienne DuBois.

André Manaranche : Un chemin de liberté. Essai de théologie spiri¬
tuelle. Paris, Le Seuü, 1971, 238 p.
Dans un style brillant, émaillé de formules à l'emporte-pièce, l'auteur décrit

l'itinéraire de l'homme saisi par Dieu. Il y a un « Avent anthropologique » de la
Révélation : celle-ci n'a « rigoureusement aucun sens si elle ne trouve dans
l'homme aucune structure hospitalière pour être accueillie» (p. 21). Sans une
vérification préalable de ces assises, on plaque sur un homme tronqué un
« christisme » inopérant. C'est d'abord l'homme, dans son désir fondamental.



BIBLIOGRAPHIE 293

qu'il faut retrouver. ¦— De même, le péché nécessite une sorte de pré-compréhension,

l'appel du Christ ne retentit que sur un fond de générosité. « Pas
d'« agapè » sans cet « érôs » (p. no). — Cependant, ces prémisses posées, l'essentiel

de l'ouvrage retrace la trajectoire d'une vie vécue avec le Christ. Tout
devient, au terme, eucharistie. La doxologie assure ce retour à Dieu qui délivre
la créature de chercher sa fin en elle-même. L'homme investi par l'Esprit saint
participe à la rédemption. — Le P. Manaranche ne cache pas sa référence à
saint Ignace. Quand il montre en Marie « la Femme que l'unique Médiateur s'est
donnée pour compagne » en citant Genèse 2 : 18 (p. 224), un lecteur protestant
ne peut que sursauter. Mais l'optimisme qui l'anime est celui de la foi. La
« spiritualité des temps difficiles » qu'il propose se fonde sur la certitude que
« ce qui est impossible pour l'homme ne l'est pas pour Dieu » (p. 232). Même si
telles de ses affirmations s'inscrivent à nos yeux dans une perspective contestable,

nous ne pouvons nous dérober devant ses interpellations, notamment
devant sa critique d'une « christologie en cul-de-sac ».

François Grandchamp.

René Laurentin : Nouveaux ministères et fin du clergé devant le
IIIe Synode. Paris, Le Seuil, 1971, 314 p.

Même si ce compte rendu paraît après le Synode romain d'octobre 1971
qu'il contribuait à préparer, même si cette assemblée a eu les résultats assez
décevants que l'on sait, le livre de René Laurentin conserve toute sa valeur.
Nous y trouvons une abondante documentation relative au sacerdoce ministériel,

premier thème du Synode, ainsi que deux petits chapitres sur la justice
dans le monde (deuxième thème) et la « Constitution de l'Eglise » (objet d'une
communication aux évêques). C'est dire que le titre du recueil est largement
justifié, qui signale une prise de conscience minutieuse des nombreuses composantes

de la crise du clergé catholique. Des tableaux statistiques éloquents
fournissent nombre de renseignements sur un phénomène dont l'ampleur ne
saurait être sous-estimée. L'auteur fait plus toutefois puisqu'il étudie les suggestions

et propositions souvent fort audacieuses des mouvements de « déclergifi-
cation ». L'observateur non catholique qui referme ce livre se demande si les
Pères du Synode en ont pris connaissance et forme le vœu qu'ils le fassent au
moins pour la prochaine fois... Claude Bridel.

Monseigneur José Campany (et autres) : Theologia del sacerdocio,
Orientaciones metodologicas. Burgos, Aldecoa, 1969, 341 p.

Cet ouvrage collectif, le premier d'une série, marque la création en 1968 de
l'Institut de théologie et de spiritualité du ministère de la Faculté de théologie
du Nord de l'Espagne. Les auteurs, venus d'Espagne en colloque à Burgos,
présentent successivement la problématique du ministère sacerdotal dans les
premières communautés chrétiennes, selon les Pères de l'Eglise, etc. pour en
arriver à la moitié du recueil à la situation actuelle dominée par l'idée de crise.
L'ouvrage s'achève sur un bulletin bibliographique international, mais peu
œcuménique. Pierre Furter.



294 BIBLIOGRAPHIE

Histoire Personenindex zu Kants gesammelten Schriften. Bearbeitet von Katha-
de la rina Holger, Eduard Gerresheim, Antje Lange und Jürgen Goetze.

philosophie Berlin, de Gruyter, 1969, 142 p. (Allgemeiner Kantindex, heraus¬
gegeben von Gottfried Martin, Band 20.)

On a rendu compte dans cette Revue du Sachindex de la Critique de la
raison pure, qui a été publié à Berlin en 1967 et qui contient les mots philosophiques

de cet ouvrage, accompagnés de leur contexte immédiat. Nous avons
ici un index des personnes, relatif à l'ensemble de l'œuvre de Kant ; il a un caractère

exhaustif, puisqu'il a été établi électroniquement d'après les volumes 1 à

23 de VAkademieausgabe. Cet index retient aussi les noms propres qui figurent
dans le texte sous forme adjective, mais laisse de côté les personnages bibliques
et les figures mythiques, à l'exception des fondateurs de religion. Les noms
sont donnés selon l'ordre alphabétique et accompagnés, quand c'est possible,
des dates de naissance et de mort. Les conventions adoptées pour le repérage
des noms dans le texte de Kant sont clairement indiquées dans l'avant-propos,
de même que les règles adoptées pour les transcriptions pouvant faire difficulté.

Fernand Brunner.

Traugott Weisskopf : Immanuel Kant und die Pädagogik. Beiträge
zu einer Monographie. Zurich, Academica, 1970, 704 -f- xix p.
Cette énorme monographie voudrait être exhaustive sur le thème de « Kant

et la pédagogie ». C'est pourquoi son auteur démontre avec minutie tout d'abord
que Kant a été toute sa vie un professeur. Sa carrière est même exemplaire,
puisqu'il a débuté comme précepteur ; pour être presque un maître secondaire
et terminer comme professeur universitaire, chargé aussi de la responsabilité
de la formation de maîtres secondaires. Dans une deuxième partie, l'auteur
montre comment Kant a été bien avant sa lecture de l'Emile, intéressé par les
idées pédagogiques et surtout par les expériences éducatives de son époque
comme celles de Basedow à Dessau. Bien que cet intérêt ait dominé surtout les
années 1770-1780, il s'est maintenu pendant toute sa vie, car Kant plaçait la
pédagogie au cœur même de sa réflexion philosophique. — Quant au problème
délicat de l'ouvrage intitulé « Immanuel Kant über Pädagogik », publié par
F. Th. Rink en 1803, Traugott Weisskopf propose les thèses suivantes : — I. Il
s'agit en fait d'une compilation de textes qui ont été écrits à des moments
différents et pour des raisons distinctes. — II. Ce texte ne mérite pas d'être inclus
dans l'édition complète des œuvres de Kant, car il reproduit textuellement des

passages entiers de Jean-Jacques Rousseau ou de cours d'autres collègues de
Kant. — III. Par contre, pour avoir une idée exacte des idées de Kant sur
l'éducation, il serait utile d'élaborer une anthologie, cette fois-ci complète et
authentique, de tous les passages de ses œuvres sur l'anthropologie qui
discutent de la formation de l'homme. — L'auteur estime que ces thèses sont
hypothétiques, car il n'a pu retrouver aucun des manuscrits des cours de
Kant qui auraient pu les étayer. Néanmoins elles nous semblent plausibles
puisqu'elles sont basées sur une analyse critique de l'édition de Rink (Annexe II).
— Ces deux thèmes fondamentaux de l'ouvrage de Traugott Weisskopf constituent

à peine la moitié de son étude. En effet, celle-ci est aussi une étude très
poussée des idées de Kant sur ce que devrait être la pédagogie, dont on trouve
un excellent résumé aux pages 144 et suivantes. Elle est enfin truffée d'« excursi »



BIBLIOGRAPHIE 295

parfois d'un intérêt secondaire, parfois fort intéressants comme celui sur Kant
et les kantiens suisses (page 217 et suivantes). Ce travail monumental se termine
par une bibliographie gigantesque et par une annexe (Annexe I) où l'auteur
donne un commentaire critique sur tous (sic) les travaux qui ont été publiés sur
le thème « Kant et la pédagogie ». Pierre Furter.

Wolfgang Janke : Fichte. Sein und Reflexion — Grundlagen der
kritischen Vernunft. Berlin, de Gruyter, 1970, xv + 428 p.
L'auteur tente de dégager le sens et les limites de la réflexion philosophique

en analysant l'évolution du concept de l'être dans l'œuvre de Fichte. L'enquête,
minutieusement menée, porte sur les trois principales étapes de cette évolution
qui sont marquées i° par la Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre (1794/95)
où Fichte développe la notion de la réflexion absolue ; 2° par la Darstellung
der Wissenschaftslehre (1801) où il trace la limite de cette notion ; 30 par la
deuxième Darstellung (1804) où il s'élève vers la notion de vérité telle qu'il
l'expose au début de ce livre. — Janke s'efforce de réhabiliter Fichte en dénonçant

les erreurs couramment répandues, au sujet de sa doctrine, par les exégètes
de l'idéalisme allemand. C'est, d'après lui, Schelling, insuffisamment informé de
l'évolution du système, qui est à l'origine de l'interprétation erronée selon

laquelle la pensée de Fichte s'inspire d'un idéalisme subjectif. Contrairement
à ce que prétend Schelling dans sa polémique, Fichte n'a pas maintenu que le
moi était le fondement absolu de toute réalité et qu'il ne fallait accorder au
non-moi qu'un être purement négatif. Il n'a pas abaissé le monde au niveau d'une
arène servant de lieu d'action aux épreuves morales du moi autonome. Il a
bien reconnu l'indigence du moi vis-à-vis de la vie, de la réalité et de la vérité
en repoussant la pure réflexion comme nihiliste. Cette reconversion ne signifie
pas, cependant, que Fichte ait renoncé à l'esprit critique et cédé à la tentation
du mysticisme. « Zur Wahrheit gehört seinlassende Freiheit, nicht als affirmativ,
erschaffend die Wahrheit, sondern nur als negativ, abhaltend den Schein. Erst
wenn vom Schein, den die Reflexion wirft, aus Freiheit abstrahiert wird, eröffnet
sich die Wahrheit als das Allerklarste und zugleich Allerverborgenste, als das
Licht, in dessen gelichteter Lichtung das Sehen sieht, ohne das Licht selbst zu
sehen. Die Nähe und Ferne zum Sein, das ist das Mass für die Wahrheit alles
Wirklichen.» (p. XV). — Cet ouvrage a une valeur idéniable en tant qu'étude
historique. L'auteur semble, toutefois, attacher à ces démarches une signification

actuelle qui permettrait d'ouvir une nouvelle voie à la philosophie. Dans
l'optique d'une telle prétention, il peut paraître qu'il s'agit là plutôt d'une
querelle d'Allemand. Car les notions, dont il fait usage, restent tellement vagues
(cf. le passage cité) qu'il n'y a que peu de bénéfice à en tirer en vue d'une
nouvelle orientation. En plus l'auteur — si ce n'est Fichte — donne l'exemple d'une
conception quelque peu archaïque de la logique et de la science — ce qui n'arran-
ge pas les affaires. Hknri Laukner.

Hegel : La première philosophie de l'Esprit (léna, 1803-1804). Tra¬
duit et présenté par Guy Planty-Bonjour. Paris, Presses Universitaires

de France, 1969, 136 p.
Ce texte laissé manuscrit par Hegel présente un intérêt majeur et ce n'était

pas une petite affaire que d'en établir la version française ; le traducteur nous en
convainc sans peine. Dans son introduction d'une cinquantaine de pages, il
analyse avec fermeté et précision les caractères de cet écrit certainement
postérieur au Naturrecht et au System der Sittlichkeit ; il en dégage l'originalité



2g6 BIBLIOGRAPHIE

et prend position face à plusieurs interprétations divergentes. La traduction,
digne de l'introduction, est ornée de notes explicatives. On trouve dans ce

texte de Hegel la première ébauche d'une constitution de la conscience au
travers du langage, du travail et de la famille, pour aboutir à 1'« Esprit d'un
peuple » : « L'esprit absolu d'un peuple est l'élément absolument universel,
l'éther qui a absorbé en lui toutes les consciences singulières » (p. 118). L'interprète

explique aux pages 46 et suivantes de l'introduction comment il faut
comprendre cet aboutissement et il ajoute que ce texte de 1803 où le peuple,
la conscience absolue, est la substance absolue, marque une étape entre la
moralité-substance du System der Sittlichkeit et l'Esprit du système définitif.

Fernand Brunner.

Andries Sarlemijn : Hegeische Dialektik. Berhn, de Gruyter, 1971,
x -j- 206 p.

Il s'agit d'un travail avant tout historique dont le grand mérite est d'expliquer

réellement — sans aucune broderie, ni personnelle, ni idéologique —
comment la dialectique hégélienne fonctionne. Le fait est assez rare pour être
relevé (cf. résumé chronologique au début du livre). Ici Hegel ne sert donc pas
de point de départ à des élucubrations plus ou moins profondes, plus ou moins
géniales... La solidité des explications est due à la méthode analytique apprise
auprès de Bochenski, mais aussi aux connaissances très étendues de la matière
dont l'auteur fait preuve. Il ne s'attache pas à un jargon quelconque : son
langage et son argumentation sont toujours clairs. — Il dénonce les lacunes des
différentes théories dialectiques existentialistes, marxistes et autres qui n'ont
pas su saisir le problème à la racine. Il démontre de manière pertinente que
sans la théorie des contradictions, le mouvement circulaire et l'idéalisme de la
philosophie hégélienne restent inintelligibles. C'est la raison pour laquelle les

logiciens ne voient en celle-là qu'absurdité tandis que les matérialistes dialectiques

ne comprennent pas l'origine de ce dernier. « Da Hegel seine Methode
mit der Form seines Systems gleichstellt — er lehnt eine gesonderte Methodologie
ausdrücklich ab —, sind seine Dialektik und sein Idealismus untrennbar
miteinander verbunden. Wenn man dem von ihm gegangenen Weg (Methodos)
folgt, kann man seinen Idealismus nicht ablehnen, ohne diesen Weg selbst zu
verlassen, d.h. ohne zumindest auf ein Element oder auf einen Aspekt der
Hegeischen Methode zu verzichten. » (p. 6). ¦— La méthode hégélienne telle que
Sarlemijn la conçoit présuppose un réalisme extrême (cf. chapitre I, § 1) tout
en ayant pour fin un idéalisme, selon lequel l'Absolu est engendré par un
processus conceptuel universel, où la division dans le temps et l'espace n'entre plus.
Ce qu'il dit dans la conclusion au sujet des dialecticiens actuels nous paraît
en général, assez juste. Henri Lauener.

Michel Jouhaud : Le problème de l'être et de l'expérience morale chez
Maurice Blondel. Louvain, Nauwelaerts, 1970, 688 p.
Cette étude détaillée analyse dans un style vigoureux et de façon

remarquablement claire la philosophie de Maurice Blondel. — L'auteur commence
par comparer les positions de Rauh et de Lévy-Bruhl à celle de Blondel. Tous
les trois s'opposent aux conceptions « déductives, pédagogiques et oratoires » de
la morale. Tous les trois explorent l'expérience morale ; seul Blondel, au terme



BIBLIOGRAPHIE 297

d'un mouvement dialectique ascendant, débouche sur une ontologie. — A
l'époque où Blondel écrit « L'Action », on est nourri de kantisme. Les rapports
complexes entre Blondel et Kant sont décrits dans une seconde partie. Si Blondel
est d'accord avec Kant sur plusieurs points essentiels, il voit dans le système
du philosophe allemand un obstacle à l'affirmation ontologique. — Dans une
troisième partie, M. Jouhaud a su mettre en évidence les pages admirables que
Blondel a écrites sur les relations entre la foi et l'action. Les points originaux
de la pensée de Blondel — notamment l'importance de l'i option » de l'homme
face au surnaturel — et son souci constant de définir l'être par rapport à Dieu,
à la connaissance et à l'action sont mis en relief de façon remarquable. — Il
était encore nécessaire d'aborder la question historique de la querelle de
l'ontologisme, ainsi que 1'« œcuménisme » de Blondel. C'est l'objet d'une dernière
partie qui commente l'attitude d'ouverture de Blondel face aux « généreux
incroyants » et qui la distingue d'un pluralisme. Claudette Bovet

Claude Tresmontant : Le problème de l'âme. Paris, Le Seuü, 1971,
222 p.

Tout d'abord, dans une « brève histoire du problème », l'auteur définit deux
grandes traditions dans la pensée au sujet de l'âme. La première, orphique et
platonicienne, soutient le mythe d'une âme incréée et incorruptible, de nature
divine, tombée par accident dans le monde mauvais de la matière. L'autre
tradition, hébraïque et aristotélicienne, a les faveurs de l'auteur. Elle considère
l'âme comme la forme du corps dont elle est l'élément essentiel. Puis, 1' « analyse

du problème » part de la constatation que « en philosophie, les systèmes
s'opposent aux systèmes, et personne n'est d'accord avec personne sur rien. »

« Mais si l'on consent à utiliser la méthode expérimentale,... alors... » la biologie
nous amène à retrouver la notion aristotélicienne de l'âme dans sa notion de
structure appliquée à l'organisme vivant. Gilbert Boss

La Divination. Etudes recueillies par André Caquot et Marcel Leibo-
vici. Paris, Presses universitaires de France, 1968, 2 vol., xx -f
360 p. (ier vol.), 560 p. (2e vol.).

Un article d'introduction, 21 études concernant différentes sociétés de tous
les lieux et de tous les temps, trois études plus générales, une bibliographie
générale qui s'ajoute à celles que donnent les auteurs, un index des sociétés
étudiées et un index (qui n'est pas un glossaire) des techniques divinatoires
rencontrées : tel est le contenu de ces deux volumes, dont le premier est orienté
vers l'Europe et l'Asie et le second (avec quelques exceptions) vers le reste du
monde. Malgré le nombre relativement restreint des procédés divinatoires et
les inévitables répétitions, l'ouvrage évite heureusement la monotonie. Cela
est dû sans doute aux différences objectives qui existent entre les sociétés
étudiées, mais aussi à la diversité des méthodes d'approche (purement littéraires
ou archéologiques pour les sociétés disparues, ethnographiques ou sociologiques
pour les autres) et des tempéraments des auteurs (à côté d'impressionnants
érudits, on trouve d'excellents peintres de milieu et aussi — mais rarement ¦—

d'ennuyeux répétiteurs). Cette diversité soutient le lecteur qui est étonné de

pouvoir sans fatigue absorber les 900 pages du texte. Arrivé au bout, il ne sait
certes pas tout sur les pratiques divinatoires inventées par l'humanité, pas



298 BIBLIOGRAPHIE

plus qu'il n'est en possession d'une théorie générale de la divination ; mais il a
une bonne vision d'ensemble sur cette science : ses techniques et ses techniciens,
ses buts, et surtout son importance énorme dans la vie sociale, politique et
religieuse de certains groupes humains. Cela est précieux pour le non-spécialiste
qui peut toujours compléter sa documentation en recourant aux bibliographies
attachées à chaque article (certains cependant en sont dépourvus, ce qui
s'explique quelquefois par l'absence totale d'écrits sur le sujet). L'ouvrage ne
prétend pas être exhaustif, et personne ne lui reprochera de renoncer à explorer
toute l'étendue du globe et toute l'épaisseur du temps. On peut toutefois
regretter qu'il ne soit parlé dans ses pages ni de la divination dans l'Europe
médiévale (a-t-on déjà trop écrit sur ce sujet ni des Arabes (sauf dans
l'article d'introduction). D'autre part, il n'aurait peut-être pas été inutile, pour
satisfaire la curiosité naturelle du lecteur, de présenter en quelques mots les
auteurs, pour la plupart inconnus du grand public. Ces remarques sont plutôt
des suggestions pour une éventuelle réédition de l'ouvrage, dont nous ne doutons
pas qu'il soit apprécié de tous ceux qui s'intéressent aux sciences de l'homme.

Hélène Brunner.

Philosophie
contempo¬

raine

Adas da assemblêia intemacional de estudos filosoficos. Braga, Revista
portuguesa de filosofìa, 1969, xxv/3-4, 382 p.

La plus ancienne revue philosophique du Portugal a décidé de marquer le
XXVe anniversaire de sa fondation en publiant les actes du congrès de philosophie

qui s'était réuni à Braga du 29 au 31 octobre 1967. Cette réunion avait pour
thème «L'homme comme personne, la problématique de ses dimensions métaphysiques,

religieuses, techniques et sociales ». Les exposés et les communications,
dont les 2/3 portent sur la problématique de l'anthropologie, ont été intégrale-
ment reproduits. pIERRE FuRTER.

Joseph D. Sneed : The Logical Structure of Mathematical Physics.
Dordrecht, Reidel, 1971, xm + 311 p.
Dans cet excellent ouvrage inspiré par les travaux de Frank Ramsey et de

Patrick Suppes, l'auteur étudie les différents types de théorie dans lesquelles
il est fait usage d'une certaine structure mathématique pour formuler des énoncés
sur un fragment du monde empirique. Il y a, dans une telle structure, des
éléments qui jouent un rôle théorique et d'autres qui jouent un rôle non théorique.

Il s'agit de décrire avec précision la manière dont ces deux genres d'éléments
fonctionnent à l'intérieur d'une théorie donnée. — Une analyse des différentes
formes d'axiomatisation permet d'exhiber les structures logiques de ces théories.
Dans le deuxième chapitre, Sneed expose la façon la plus simple dont on peut user
d'un prédicat de la théorie des ensembles afin d'énoncer des faits empiriques.
Il y est également question du caractère approximatif de la notion de mesure
dans une théorie physique et de la possibilité de définir un terme théorique
sans recourir à des présuppositions épistémologiques. Dans un troisième chapitre
il propose une autre manière de procéder qui s'apparente à la méthode
d'employer des termes théoriques telle que la préconise Ramsey dans The Foundations
of Mathematics. Celle-ci s'avérant insuffisante, il en élabore une version modifiée

pour en arriver, au chapitre V, à une solution finale qui satisfait aux
exigences de la reconstruction logique de toute théorie entrant en considération :

« A number of predicates are employed, all of them defined by restrictions of the



BIBLIOGRAPHIE 299

definition of the same basic predicate. These predicates are used to construct
a sentence which says that there are theoretical functions which make all
intended applications models for the basic predicate, make some designated
sub-sets of intended applications models for the 'restrictions' of this basic
predicate, and satisfy certain contraints. The 'restrictions' of the basic predicate
are to characterize various special forms that the theoretical function is hipo-
thesized to have. This claim is regarded as the central empirical claim of the
theory. » (p. 96). — Ces démarches, que nous n'avons que grossièrement esquissées,

sont intelligemment illustrées par des exemples tirés de l'œuvre de Newton,
Lagrange et Hamilton. — Dans un dernier chapitre, l'auteur traite de l'aspect
dynamique de la question, c'est-à-dire de la manière dont les théories s'accroissent

et se développent dans le temps — et aussi des circonstances qui peuvent
en motiver la disparition. — Ce livre, dans lequel il n'est pas fait mention des
théories probabilistes, à cause des difficultés d'interprétation qu'elles engendrent,
est un modèle de probité et de prudence dans les affirmations. Il peut être
recommandé, pour la clarté et la rigueur des exposés, non seulement au spécialiste
mais aussi à l'amateur éclairé qui peut en tirer des informations utiles sans
forcément comprendre les détails techniques. Henri Lauener

Edward N. Lee and Maurice Mandelbaum : Phenomenology and
Existentialism. Baltimore, Johns Hopkins Press, 1969, 268 p.
Réédition en format de poche (Paperback edition) d'un recueil d'essais

publié d'abord en 1967. 10 auteurs différents (parmi lesquels Paul Ricœur)
traitent successivement de Brentano, Husserl, Heidegger, Hegel et Marx,
Sartre, Merleau-Ponty, Wittgenstein, de la phénoménologie dans ses rapports
avec la psychologie et de l'existentialisme confronté à la théorie de l'aliénation.
Pages claires, rapides, vivantes et instructives. René Schaerer

Charles Widmer : Gabriel Marcel et le théisme existentiel. Paris,
Le Cerf, 1971, 248 p. (Cogitatio fidei, 55.)
Dans cet ouvrage riche et attachant, Ch. Widmer a traité de la philosophie

religieuse de G. Marcel en abordant les textes dans une perspective génétique.
Il a su reconstituer de façon extrêmement vivante le cheminement souvent
sinueux de la réflexion du grand penseur français. — La pensée rationnelle
telle que l'idéalisme l'a comprise est impuissante à caractériser le réel. Il n'y a
d'affirmation valable de Dieu qu'au plan de la foi, qui, elle-même, doit dépasser
le plan du cogito : Dieu est alors l'Invérifiable absolu. — Dans un second temps,
Marcel reprend le problème de l'existence de Dieu en partant de « l'existence sentie

» et découvrira en Dieu le Toi absolu au sein d'une relation d'amour et de

foi. —• Enfin la méditation du « mystère de l'être » et un nouveau type de
réflexion que Marcel nomme « recueillement » conduisent le lecteur à reconnaître
trois approches du Transcendant : la fidélité, l'espérance, l'amour.

Claudette Bovet.

Olivier Rabut : Le doute et l'absolu. Paris, Galhmard, 1971, 214 p.
(Voies ouvertes)
En somme, je cherche une nouvelle spiritualité. Tant pis pour le mot (p. 12).

Ouverture ; réceptivité ; questionnement. Doute ; incertitudes. Croyance ou
incroyance Pareille classification a-t-elle encore un sens (p. 12) L'auteur



300 bibliographie

(ancien dominicain) répugne aux frontières. De l'Evangile, il garde une
exigence et une question touchant le sens ultime. Le dogme est délaissé (p. 40, 67).

— Tout est dévoilement de l'Ultime (p. 132). Construction terrestre et spiritualité.

Tout converge. Croissance ; point germinal (p. 107) ; totalité. Un courant
de sens parcourt le Réel (p. 199). La création fait signe à l'homme (p. 124). On
vivra à l'unisson, parce qu'on entrevoit la réalité cachée, sourde (p. 86). —
Existence de Dieu Probable (p. 44). Sinon, d'où viendrait cette richesse de

sens répandue sur la terre (p. 135, 170). Mais de l'affirmation ontologique, il
faut se méfier. Epistémologiquement, elle est peut-être inadéquate. — La
conclusion ressemblera aux commencements. Le questionnement a gagné en
légitimité ; mais Dieu n'a pas de nom. Si ce n'est celui de la Totalité ou, plutôt,
de l'Ultime qui s'y joue, et qu'il faut percevoir. Pierre Gisel

Edmond Barbotin : Humanité de l'Homme. Etude de philosophie
concrète. Paris, Aubier, 1970, 322 pages.

Il faut d'emblée souligner le sous-titre de cet ouvrage : « Etude de
philosophie concrète ». En effet, l'auteur tente une approche concrète de l'humanité
de l'homme et cela au moment où la société prend souvent la fuite dans « des

idéologies » et des études « intellectuelles » pour en quelque sorte s'éloigner de
ses problèmes sociaux et économiques souvent insolubles ; l'apport de Barbotin
prend donc une certaine importance. Il y a aujourd'hui un changement dans
l'étude de l'homme : « La voie d'approche de l'événement n'est pas à parcourir
sur le mode exclusif de l'explication, mais aussi sur le mode de la compréhension

» (p. 10). Dans ce sens, l'effort ne se situe plus dans la déduction, mais
plutôt au niveau du dialogue et de l'échange. U y a donc un effort de compréhension

de l'homme, c'est pourquoi le rapport à autrui dans le quotidien est
une donnée intégrante et capitale de l'humanité de l'homme. Pour mener à
bien sa réflexion, Barbotin, dans une première partie : « Mesures de l'existence
incarnée », s'interroge sur la signification et le rôle de l'espace et du temps et
de leur maîtrise. Dans la seconde partie, l'auteur se penche sur « les moyens
d'expression et de communication » (la parole, la main, le visage et le regard).
Il termine par l'analyse de deux conduites interpersonnelles : celle de la visite
et celle du repas. Marcel Fallet.

Edmond Barbotin : Humanité de Dieu. Approche anthropologique
du mystère chrétien. Paris, Aubier, 1970, 350 pages.

Suite à Humanité de l'homme ; Humanité de Dieu lui est étroitement lié. Au
dire même de l'auteur, il faut apprendre l'homme pour approcher Dieu : de
l'humanité de l'homme à celle de Dieu, « puisque le Verbe assume une humanité
complète, les multiples aspects de la réalité humaine constituent autant de
chemins vers Dieu » (p. 26). Nous avons donc une démarche semblable au livre
précédent, « Mesures de l'existence et mystère chrétien », c'est-à-dire l'espace et
le temps confrontés au mystère chrétien. En seconde partie, ce sont les « moyens
de la Révélation » qui sont abordés. Ici, nous avons affaire au silence et à
l'efficience de la parole de Dieu, puis à la main de Dieu face au monde et à l'homme,
enfin au visage de Dieu. Il termine par « deux rencontres de l'homme et de
Dieu » : la visite et le repas. Afin de mieux saisir le résultat de ce travail, laissons
la parole à l'auteur : « Le croyant, quant à lui, estime que Dieu est entré
personnellement dans le monde et dans le jeu des relations humaines selon une



BIBLIOGRAPHIE 30I

intention de salut ; qu'il ne se rend si présent à l'homme que pour l'associer au
mystère transcendant de sa vie intime ; que l'humanité de Dieu rend le christianisme

singulièrement accessible avec le secours de la grâce ; qu'on peut être
chrétien aujourd'hui dès lors qu'on est homme ; qu'une approche anthropologique

du mystère n'impose ni la croyance ni l'incroyance mais laisse l'homme
dans la main de son conseil » (p. 336). Marcel Fallet.

Roger Mehl : Les Attitudes morales. Paris, Presses universitaires de
France, 1971, 122 p. (SUP. Initiation philosophique, 98.)

Ce petit ouvrage s'inscrit dans la tradition des moralistes français, mais on
sent que son auteur cherche, sans cesse, à dépasser le cadre de son analyse pour
faire paraître, selon l'expression de Tillich, la profondeur de la raison. Cela
confère au travail de M. Mehl une certaine ambiguïté qui nous montre la facticité
d'une éthique qui n'est pas foi vécue. — L'auteur veut montrer que les attitudes
morales sont, d'une part, « une sorte de structuration de mon existence, une
façon permanente de réaliser ma présence au monde », et, d'autre part, ambiguïté

du fait qu'elles dépendent d'un choix primordial qui entre en conflit dans
l'affrontement avec l'autre. — Tout le corps de l'œuvre est une analyse d'attitudes

éthiques fondamentales. La description fort habile fait apparaître leur
double caractère. — La conclusion est la partie la plus intéressante de ce livre ;

elle débouche dans un vitalisme qui met l'accent principal sur le courage d'être
qui permet l'engagement en dépit de l'angoisse et qui montre l'aspect positif de
notre finitude. Il est regrettable que les dimensions et le caractère de l'ouvrage
n'aient pas permis à son auteur de plus amples développements de sa pensée.
Quand on sait combien aujourd'hui la vie est vilipendée, cette conclusion
aurait mérité de plus larges approfondissements. jj j?TIENNE DuBois

Geo Widengren : Religionsphänomenologie. Berlin, de Gruyter,
1969, 684 p.

Cet ouvrage, dû au savant d'Uppsal, est la traduction allemande de la
deuxième édition suédoise qui date de 1953. L'auteur a profité de cette version
de son livre pour le remanier et le compléter. A l'origine, l'ouvrage était centré
sur la pensée juive et la pensée chrétienne ; dans cette édition allemande,
l'islam et le bouddhisme se voient attribuer plus de place que précédemment,
sans que d'autres religions encore, en particulier celles des peuples primitifs,
soient négligées. La position de l'auteur est anti-évolutionniste et l'était déjà
en 1945, date de la première édition de son livre. En vingt et un chapitres, il
traite des différents aspects de la religion, tels que le mythe, le rite, la confession,
le sacrifice, etc. Son procédé d'exposition change avec les sujets traités ; il
évite ainsi l'écueil auquel peut se heurter ce genre d'inventaire. Les subdivisions
des chapitres sont marquées par des mots-clés en caractères gras, ce qui facilite
beaucoup la lecture et la consultation. L'entreprise de l'auteur est périlleuse,
car le champ de l'enquête est immense, et quel que soit le nombre des documents
utilisés, on pourra toujours relever des lacunes : on dira par exemple que les

étapes de la pensée juive ne sont pas assez prises en considération, de même que
les religions de l'Inde contemporaine. Mais l'auteur ne vise pas l'exhaustivité ;

il veut dégager les positions-types sur chaque question, et le lecteur ne manque
pas d'être instruit et aiguillonné par un exposé qui demeure simple et clair malgré
l'abondance des faits mentionnés et des citations. L'auteur a le mérite de ne pas



302 BIBLIOGRAPHIE

verser dans des interprétations unilatérales du phénomène religieux et d'éviter
les techniques réductrices ; il prend le phénomène religieux comme il se donne
et arrive à concilier la présentation naïve des faits et leur ordonnance. Un
index des auteurs modernes et un index des noms complètent ce volume qui
constitue un intéressant livre d'étude. Fernand Brunner.

Joseph Moreau : Le Dieu des philosophes : Leibniz, Kant et nous.
Paris, Vrin, 1969, 166 p.

M. Moreau écrit dans les premières pages de son livre que le croyant peut
estimer que le Dieu des philosophes ne répond pas pleinement aux aspirations
de la conscience religieuse ; mais il ajoute que ce serait une erreur de soutenir
que le Dieu des philosophes n'a rien de commun avec celui de la foi : « Le Dieu
d'Abraham, le Dieu d'Aristote ou de Descartes, sont autant de représentations
différentes, mais elles visent le même être. Il n'y a qu'un Dieu, bien qu'il y ait
de lui une diversité de conceptions ou d'images » (p. 7). M. Moreau s'élève de
même contre ceux qui se soumettent à la « mentalité sociologique » et pensent
que la négation généralisée de Dieu implique qu'il soit vrai de le nier. Son objet
dans cet ouvrage est d'examiner la position de Kant devant les preuves de
l'existence de Dieu en accordant une attention spéciale à l'Unique fondement
d'une démonstration de l'existence de Dieu et aux origines leibniziennes de la
pensée du philosophe de Königsberg. L'auteur part de la critique kantienne de
l'argument ontologique, analyse l'argument exposé dans l'Unique fondement et
en dégage l'originalité — Dieu y est conçu non pas comme la cause première
de l'existence des choses, mais comme le fondement de leur possibilité —,
examine les rapports de la théologie naturelle et de la science, de la finalité
naturelle et de la théologie et se pose la question suivante : « Devons-nous
convenir que l'argument physico-théologique étant, comme l'argument
cosmologique, incapable de conclure sans faire appel à l'argument ontologique,
dénoncé comme sophistique, il n'y a aucune démonstration possible de l'existence

de Dieu Ou l'argument ontologique peut-il être sauvé Kant a montré
que des idées de la raison on ne saurait faire un usage transcendantal, nous
permettant d'étendre notre connaissance au-delà du champ de l'expérience ;

il a reconnu toutefois que l'exigence d'inconditionné, qui s'exprime à travers
de telles idées, est une légitime aspiration de notre raison dans l'ordre de la
connaissance ; ne serait-il pas possible, dès lors, de remonter à l'existence de
Dieu comme à la source et à la garantie de cette exigence, par une analyse
reflexive qui retrouverait le sens de l'argument ontologique » (p. 121-122).
M. Moreau s'engage dans cette voie dans les derniers chapitres de son livre.
Sans rien changer aux grandes options kantiennes, il essaie de remonter à
l'existence de Dieu par un argument nouveau : de même que la réflexion
pratique nous assure de notre existence comme esprit et de l'existence d'autrui,
sans qu'elles soient données ni prouvées, de même l'existence de Dieu, ni
donnée ni prouvée, s'impose à la conscience comme l'exigence intérieure de
vérité et de bien. M. Moreau enrichit sa réflexion de références à la pensée
antique et à la pensée contemporaine et il conclut en rappelant qu'il n'appartient

pas à la philosophie de connaître parfaitement l'essence divine, mais que
son rôle est de montrer que l'idée de Dieu n'est pas un produit de l'imagination
ou de la coutume, puisqu'elle s'impose à la réflexion rationnelle.

Fernand Brunner.



BIBLIOGRAPHIE 303

Bernhard Schleissheimer : Der Mensch als Wissender und Glau¬
bender. Wien, Herder, 1970, 224 p.

L'intention de l'auteur est de repenser le rapport entre le savoir et la
croyance. Une telle reconsidération devient nécessaire par le fait qu'à notre époque,

où l'orientation technologique domine, cette dernière a souvent été abaissée
au rang d'une préscience. Niant l'efficacité de toute recherche eidétique ou
phénoménologique pour résoudre la question, il adopte la deuxième manière de
Wittgestein qui se prolonge dans la méthode analytique de la philosophie
anglaise contemporaine et procède à une analyse minutieuse de l'emploi des mots
dans le langage courant. Sa démarche englobe, toutefois, aussi l'histoire des
mots et des concepts en faisant une large part à l'étude de l'étymologie des
termes de « savoir » et de « croyance ». — La deuxième partie contient des
réflexions métaphysiques et anthropologiques concernant la vie spirituelle :

« In der Dialektik von .Wille zur Macht' und .Ungewissheit und Wagnis'
sehen wir das menschliche Leben gestellt. Aus dieser Dialektik versuchen
wir Wissen und Glauben zu erklären. Anliegen dieses zweiten Teils ist es

einzig und allein, Wissen und Glauben auf Grundbedingungen des menschlichen

Lebens zurückzuführen und aus diesen Grundbedingungen ihren Sinn,
ihre Notwendigkeit, ihre je eigene Bedeutung für unser Dasein herzuleiten ».

(p. 172). — Schleissheimer conclue ce livre, riche en matériaux divers, par
l'expression de l'idée que toute progression de la connaissance ouvre de nouveaux
horizons à la croyance — qui, selon l'exigence de Socrate, nous permettront de
mieux nous connaître nous-mêmes. — Nous avouons que ce mélange d'analyse
rigoureuse, empruntée à la tradition anglaise, et de profondeur vertigineuse et
grandiloquente, tirée de la philosophie allemande contemporaine, nous paraît
peu probant. Henri Lauener.

Claude-Gilbert Dubois : Mythe et langage au seizième siècle. Paris,
Ducros, 1970, 175 p.

Ce livre d'histoire est le fruit de la mentalité anhistorique qui est devenue
nôtre. L'auteur se réfère à Foucault, et cherche dans le XVIe siècle la préfiguration

de notre atemporalité. Il coupe ce siècle des autres, qui le précèdent
immédiatement, et le lit synchroniquement avec le nôtre. « Nous retrouvons en
elle [dans la mentalité du XVIe siècle] les structures qui régissent l'esprit des

contemporains» (p. 139). — Résultat : l'auteur passe à côté de phénomènes
historiques qui n'appartiennent pas au XVIe siècle proprement dit, mais qui le
conditionnent. Parlant du langage, il ne se réfère nullement à la position
nominaliste (quoique, en fait, tous les algébristes aient exploité cette possibilité en
cherchant à créer une nouvelle langue). Ayant déjà été acquis auparavant, le
phénomène de la nationalisation des langues et ses conséquences est laissé de
côté. Le rapport du signifiant au signifié est postulé sans que son histoire propre
soit mentionnée. Enfin l'apport fondamental de la logique scolastique est
totalement négligé : or c'est lui qui conditionne les idées prises par les hommes du
XVIe siècle sur le langage. — Cet ouvrage me fait songer à quelqu'un qui, désireux

d'étudier le « gauchisme » au XXe siècle, laisserait totalement de côté le
nom de Marx, parce que ce dernier appartient au XIXe siècle.

J.-Claude Piguet.



304 bibliographie

Günter Rohrmoser : Humanität in der Industriegesellschaft. Göttin¬
gen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1970, 87 pages.

Pour notre auteur, c'est sous ce vaste thème de l'humanité dans la société
industrielle que se polarise aujourd'hui la critique philosophique de notre
société. Où se situe donc la valeur de la vie humaine Comment la liberté
humaine peut-elle encore éclore, engluée qu'elle est par des formes d'organisation
qui ne laissent aucune place à la créativité et fait éclater de plus en plus
l'insatisfaction de chacun G. Rohrmoser essaie de dégager les revendications des
étudiants de Francfort en présentant les idées et les philosophies de leurs Pères

spirituels : Marcuse, Adorno, Horkheimer et Habermas. Ce petit livre de la
collection « Forum-Reihe » est une excellente introduction à la pensée de ces
auteurs souvent difficile à saisir. Marcel Fallet

Veinticinco Anos Después, Numéro spécial de la Revue Sapientia,
organe de la Faculté de philosophie de l'Université catholique
argentine. Buenos Aires, 1971, N° 100-102, pp. 81-461.

Ce numéro spécial doit marquer le vingt-cinquième anniversaire de cette
revue néothomiste latino-américaine. Comme le rappelle très clairement son
directeur, cette publication doit lutter contre « l'irrationalisme anti-intellectualiste

», qui est aussi antichrétien ; contre les humanistes existentialistes,
marxistes, freudiens ; contre la dégradation de l'art et des autres activités humaines ;

contre les totalitarismes politiques qui croient à la libération de l'homme ; tout
ceci afin de rappeler que l'intellectualisme thomiste est l'unique philosophie
valable. Comme on le voit, une publication significative pour ces temps d'échanges

et de dialogues œcuméniques. Ont collaboré en français à ce recueil, A.
Dondeyne, A. Guy, F. van Steenberghen, R. Verneaux, J. de Finance.

Pierre Furter.

Evaldo Coutinho : 0 espaço da arquitetura. Recife, Universidade
Federal de Pernambouco, 1970, 253 p.

Beaucoup plus qu'un ouvrage sur l'espace intérieur propre à l'architecture,
cette première œuvre de E. Coutinho est un essai d'esthétique. La première
partie, la plus importante, est consacrée au problème de l'autonomie de cet
art qui serait liée à la définition de cet espace spécifique. La deuxième décrit sa

perception et son intuition et enfin, la dernière, la participation possible du
spectateur à la création architecturale. Un travail brillant, parfois trop abstrait,
puisque l'absence de toute référence à des œuvres précises et à des exemples
visuels ne permet pas de vérifier les assertions de l'auteur.

Pierre Furter.


	Bibliographie

