Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 22 (1972)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

MARTIN LEHMANN : Synoptische Quellenanalyse und die Frage nach
dem historischen Jesus. Kriterien der Jesusforschung untersucht
in Auseinandersetzung mit Emanuel Hirschs Frithgeschichte des
Evangeliums. Berlin, Walter de Gruyter, 1970, 218 p.

Dans I'ouvrage qu'il a consacré aux Evangiles synoptiques, « Frithgeschichte
des Evangeliums » (2 vol., 1940-41), Hirsch, par le moyen d’'une rigoureuse cri-
tique des sources, a tenté une reconstitution de la personnalité et de la prédica-
tion de Jésus. Il reprenait ainsi, a 1’'époque de la « Formgeschichte » triomphante,
et en dépit de la critique radicale d’Albert Schweitzer (Die Geschichte der
Leben-Jesu-Forschung, 1906), les efforts des nombreux savants du XIXe siecle
qui avaient voulu atteindre, au travers des textes canoniques, I'authentique
Jésus de I'histoire. On peut estimer que cette tentative, qui s’accomplit dans
I’ignorance délibérée de la méthode des formes littéraires et de ses résultats
méme les plus incontestables, est une entreprise mort-née, qui ne méritait que
le silence : dans sa monumentale histoire des recherches néotestamentaires (Das
Neue Testament, 1958), W.G. Kiimmel n’'a pas une ligne, ne serait-ce que pour
la mentionner. Toutefois le travail de Lehmann n’est pas un inutile exercice
d’école : des publications comme celles de Riesenfeld et de Gerhardsson, qui
veulent chacun a sa maniére rétablir un lien direct avec le Jésus historique en
court-circuitant 1’Eglise primitive et sa théologie, et qui sont « une sorte de
pendant moderne a l'entreprise de Hirsch » (p. 160), sont 1a pour démontrer la
permanence du probléme comme aussi d’'un certain type de solutions. La mise
en évidence des illusions méthodologiques de Hirsch constitue un salutaire

¢ vestigia terrent ». CHRISTOPHE SENFT.

HERBERT BRAUN: Jesus. 2¢ éd. Stuttgart, Kreuz-Verlag, 1969,
175 P-

Parmi les historiens post-bultmanniens du Nouveau Testament, le professeur
H. Braun, de 'université de Mayence, est sans doute celui qui défend aujour-
d’hui les positions les plus radicales : le cadre de la vie de Jésus, tel que nous
le présentent les Evangiles, comme la plupart des paroles du Maitre qu’ils nous
rapportent sont des élaborations tardives des catéchétes et prophétes chrétiens
déja contaminés par la dogmatique de leur milieu ecclésiastique ; il en est de
méme des titres christologiques et, par exemple, des récits du dernier repas de
Jésus avec ses disciples. Les légendes concernant la résurrection de Jésus sont
une maniére historique et irrémédiablement dépassée d’affirmer l'autorité de
Jésus, laquelle demeure d’ailleurs intacte. L’enseignement de « 'homme Jésus »
était caractérisé par une absence totale de prescriptions cultuelles et de régle-
mentations morales (« ... das Desinteresse am religiosen Recht, » p. 95). Ces posi-
tions ont le mérite d’étre clairement exprimées et n’ont rien de trés nouveau.
Par contre, les trois derniers chapitres de ce petit livre nous ont paru tres
importants ; ils constituent une authentique réflexion moderne sur le ministére
et 'autorité de Jésus. Ce ministére est caractérisé comme un ministére de grice
(Die Gnade. p. 133-145, avec une excellente interprétation de la parabole des

SCIENCES
BIBLIQUES



204 BIBLIOGRAPHIE

ouvriers loués a diverses heures) ; Jésus n’a pas seulement préconisé une exis-
tence libérée du souci du mérite religieux, il a attesté cette grice par son com-
portement avec les pécheurs (authenticité probable du récit montrant Jésus
mangeant et buvant avec les pécheurs). « In dieser Weise predigt [Jesus nicht
bloss die Gnade, er betitigt sie. » (p. 145). Quant a 'autorité de Jésus (p. 146-
158), ce n’est ni 'autorité indéterminée d'un Ressuscité sans impact terrestre,
ni 'autorité dogmatique qui réclame une adhésion préalable & des définitions
christologiques ; la seule autorité authentique de Jésus est celle que ses paroles
et ses gestes lui gagnent dans les coeurs, aujourd’hui comme aux jours de sa
vie terrestre. L'Eglise devrait étre le lieu d'une prise de conscience toujours
actuelle, jamais définitivement fixée, de cette autorité : « Die Kirche sollte der
vorziigliche Ort sein, an dem solch eine Aulovitdt Jesu entsteht » (p. 148). Quand
cette autorité de Jésus est reconnue et vécue, dans I’amour envers le prochain,
il peut arriver que le mot Dieu retrouve un sens : « Der Gebrauch dieses Worles
ist in der Tat unwichtig, gemessen an dewm Inhalt und der Auslegung, die mit

diesem Worte dann verbunden sind » (p.170). L —

Davip FLUSSER : Jésus. Traduit de I'allemand par Michael Marsch.
Paris, Le Seuil, 1970, 150 p.

L’étude de M. David Flusser, professeur a 1I’Université hébraique de Jéru-
salem, se recommande par sa méthode rigoureusement historique, sa critique
équilibrée des textes évangéliques, une information étendue tant des textes
contemporains de Jésus que des études les plus récentes sur ce sujet. L'ou-
vrage se compose de dix chapitres, brefs et substantiels : les origines, le bap-
téme, la loi, I’amour, la morale, le royaume, le fils, le fils de I'homme, Jérusalem,
la mort. La position de l'auteur est résumée dans cette phrase: « Sans avoir
assumé tout ce qu’on enseignait et pensait dans le judaisme de I’époque, Jésus
était, sinon véritablement pharisien, certainement trés proche de ces pharisiens
issus de I’école d’Hillel qui aimaient Dieu plus qu’ils ne le craignaient. Mais
Jésus allait plus loin sur la voie qu’ils avaient préparée. Seul il préchait I’amour
inconditionné, notamment l’amour de I’ennemi et I'amour du pécheur » (p. 81).
Dans le détail, nous aurions bien des questions & poser:le « judaisme épuré» de
I’Ecclésiastique et de 1’Essénisme suffit-il & expliquer l'attitude de Jésus a
I’égard de la loi juive ? Peut-on vraiment penser que seules ont bien compris le
Maitre les sectes judéo-chrétiennes qui « pensaient que vivre a la maniére juive
était accomplir la volonté de Jésus » (p. 68) ? L’essence du message et de l'acti-
vité de Jésus n’était-elle pas constituée par la révélation de I'amour de Dieu
pour les pécheurs, plus encore que par le commandement de 1'amour du pro-
chain ? L’autorité de Jésus, telle qu’elle nous apparait dans les évangiles, peut-
elle vraiment étre expliquée par la méthode historique ou ne demeure-t-elle
pas, pour les juifs comme pour les gentils, ce « scandale » dont parlent déja les
premiers textes chrétiens ? Quoi qu’il en soit, le dialogue judéo-chrétien ne

pourra que profiter de I'étude sereine de M. Flusser. Piisiii BoiEaRs,

GIOVANNI MIEGGE : Il sermone sul monte. Commentario esegetico.
Torino, Claudiana, 1970, 284 p.

Dix ans aprés la mort du professeur Giovanni Miegge, la Faculté vaudoise
de théologie, a Rome, a voulu honorer sa mémoire en publiant I'un de ses
derniers cours. Bruno Corsani, chargé de I'édition, n’a disposé que des notes



BIBLIOGRAPHIE 205

dactylographiées et parfois défectueuses des étudiants. Sa publication en est
d’autant plus remarquable. Certes, il valait la peine d’éditer ce commentaire
basé sur une connaissance solide du Nouveau Testament et des écrits de la
piété rabbinique, essénienne et gnostique. Miegge, tout en étudiant minutieuse-
ment le texte du sermon sur la montagne, ne le rétrécit jamais et ne 1'émiette
pas. Il en respecte la grandeur. Le sens eschatologique du sermon est indiqué
sobrement mais avec fermeté, en particulier dans l’explication de 1’'Oraison
dominicale. Dans son introduction et dans sa conclusion, le commentateur
défend I'actualité de ce texte. La chrétienté d’aujourd’hui ne peut renoncer a
I’effort de le mettre en pratique parce qu’il serait irréalisable ou inadapté au
monde présent. Le livre posthume de Miegge est tout ensemble un bel instru-
ment de travail et une profession de foi. Lypia voN Auw.

Hans CONZELMANN : Geschichte des Urchristentums. Gottingen, Van-
denhoeck & Ruprecht, 1969, 171 p.

Das Neue Testament Deutsch, commentaire biblique d’excellente vulgarisa-
tion, publie maintenant une série complémentaire, sous la direction de
Gerhard Friedrich, ce qui est une recommandation suffisante. L’Histoire
du christianisme primitif de Hans Conzelmann demeurera certainement une
des pieéces principales de cette série. Aprés une importante introduction,
qui ne laisse aucune difficulté dans I’ombre, ’auteur a heureusement divisé son
exposé en onze brefs chapitres, dénués de notes et de discussions critiques,
comme l’exige la collection. Mais, pour qui connait un peu le sujet, ces chapitres
d’apparence tranquille révéleront bien vite, a chaque page, l'agressivité de
I'auteur contre les solutions faciles. Ainsi pour la distinction fallacieuse et tout
a fait courante entre les périodes dites apostolique et postapostolique (p. 7 ss.),
contre la « fondation » de I’Eglise par Jésus et le role attribué a Pierre en Matthieu
16 (p. 26 ss.), ou sur '« unité » présumée du christianisme primitif (p. 42 ss.),
ou les critéres de la foi évangélique authentique, qui ne furent jamais fixés une
fois pour toutes mais « retrouvés » dans chaque situation particulieére (p. 56 ss.),
ou la notion trés a la mode de « protocatholicisme » et I'image qu’on se fait
ordinairement des « judaisants». Selon l'auteur, le christianisme du premier
siécle n’a jamais échappé totalement aux deux tentations majeures qui le
guettaient « entweder weltliche Institution oder aber Sekte zu werden » (p. 103) et
la distinction entre orthodoxie et hérésie est demeurée floue jusqu’au milieu du
ITe siécle (p. 104 ss.). Une seule remarque générale : Conzelmann nous parait
encore trop prisonnier du schéma selon lequel le christianisme fut d’abord tout
de spontanéité, dénué de clergé et d’autorités établies, caractérisé par la seule
¢« présence » du Ressuscité selon Mat. 18 : 20 (p. 37) pour se pervertir trés tot
en une institution plus ou moins figée. En fait, le christianisme naissant fut
menacé par deux tendances également opposées a son essence : l'institutiona-
lisme hiérarchique et le spiritualisme actualiste. Caractériser la période post-
paulinienne par le principe de tradition (p. 101 ss.), n’est-ce pas risquer de faire
oublier que ce principe est déja inscrit dans des textes capitaux de la période

pré-paulinienne (I Cor. 11 et 15 par exemple) ? Priitee BoNNARD.

GUNTHER BORNKAMM : Paulus. Stuttgart, Kohlhammer, 1969, 260 p.
(Urban Biicher, 119.)

Nul mieux que G. Bornkamm, déja connu par ses nombreux articles sur
Paul, n’était qualifié pour écrire une présentation synthétique de I'apotre et de



2006 BIBLIOGRAPHIE

sa théologie. Son ouvrage, paru en 1969, est privé de toute technicité exégétique
et s’adresse ainsi au large public cultivé. Il se signale néanmoins par une haute
qualité scientifique et représente a plus d’un titre la somme actuelle de la recher-
che paulinienne. I1 mérite donc de prendre place parmi les quelques manuels
classiques initiant a ’étude du Nouveau Testament. — Dans la premiére partie
de son livre (11-120), Bornkamm retrace la vie et l'activité de Paul. Pour ce
faire, il choisit un double point de vue déja connu, mais qu’il est le premier a
appliquer conséquemment. D’une part, les épitres authentiques de Paul (I Thess.,
I Cor., II Cor., Gal., Phil.,, Phm., Rom.) sont la seule source permettant de décri-
re adéquatement la destinée et la pensée de 'apbtre ; les Actes, écrits quelques
décennies plus tard et modelés par la théologie lucanienne, n’ont aucune valeur
documentaire, mis a part quelques allusions archaiques (cf., par exemple, les
« itinéraires »). D’autre part, la vie et la théologie de Paul sont indissociables ;
elles interférent sans cesse et s’élucident réciproquement ; la théologie de Paul
doit étre comprise historiquement et sa vie théologiquement. Cette double
hypothése donne lieu a une description suggestive qui renouvelle notamment
I'image de Paul avant sa conversion, l'interprétation de cette derniére, la nais-
sance de la conscience de la mission universelle de 1’apdtre et ’histoire de ses
relations avec Jérusalem. Notons aussi l'intéressante hypothése voyant dans
Rom. le « testament » de Paul avant son dernier voyage a Jérusalem. — Born-
kamm consacre la 2@ partie de son ouvrage (121-233) & une esquisse de la théo-
logie paulinienne. La aussi, aprés avoir rappelé le lien qui unit le kérygme chré-
tien primitif au Jésus historique, le professeur de Heidelberg pose trois hypo-
theses qui conditionnent tout le développement de son exposé. Premi¢rement,
la théologie paulinienne est une interprétation et un développement du kérygme
hellénistique ; deuxiémement, elle a son centre et son « canon » dans la prédica-
tion du Christ comprise comme prédication de la justification par la foi; troi-
siémement, toute affirmation théologique de Paul est simultanément une décla-
ration anthropologique. L’ordre de présentation, que Bornkamm choisit pour
exposer la théologie paulinienne, est relativement proche de ceux de Bultmann
et de Conzelmann. Aprés une premiére section consacrée a décrire I'homme et
le monde sous le péché, l'auteur, dans une seconde section, traite de «1'évé-
nement salutaire » (Heilsgeschehen) ; parlant & cette occasion des rapports entre
I’événement salutaire et 'histoire du salut, il se distance nettement des positions
défendues par Kdsemann et son école a propos de la justice de Dieu. Dans la
troisiéme section axée sur la présence du salut (ecclésiologie), les réflexions sur
«le service et les souffrances de l'apdtre » (172-184) nous font découvrir un
aspect souvent négligé de la pensée paulinienne. Enfin et a la différence de ses
prédécesseurs, Bornkamm consacre une quatriéme et derniére section a 1'éthique
et a l'eschatologie pauliniennes, foisonnant d’ailleurs d’allusions polémiques a
I'égard de la situation actuelle de la théologie allemande. Une conclusion repre-
nant les rapports entre Paul et Jésus, trois excursus et une bibliographie ter-

minent cet ouvrage de valeur. JEAN ZUMSTEIN

E. KASEMANN : Paulinische Perspektiven. Tiibingen, J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck), 1969, 285 p.

Parmi la génération des exégétes allemands qui suit immédiatement Bult-
mann, E. Kiasemann tient une place de tout premier rang. Ses multiples travaux
ont maintes fois contribué a éclairer des aspects demeurés obscurs du christia-
nisme primitif. Mais, sisavantes et judicieuses que soient ses analyses des textes,



BIBLIOGRAPHIE 207

elles n’en font pas moins droit a un ton volontiers polémique, agressif. Et, alire ce
volume, nous apprenons qu’il s’agit moins la d'un affect personnel que de la
détermination essentielle que 'auteur reconnait a la foi chrétienne ; c’est a cette
formule de Luther que I’on doit son expression la plus profonde : crux sola est
nostra theologia. Toute pensée qui assimile la croix a un fait du salut épiphani-
que, a une idée édifiante, a un motif d’une spéculation, et toute vie chrétienne
qui trouve sa ferveur derriére les remparts d’'une institution rivée sur elle-
méme, ne peuvent que dissimuler et nier finalement la violence qui s’attache a
la mort de Jésus. Cette mort est pour Paul la mort d’un impie, d’un maudit de
la religion qui meurt hors du domaine sacré, pour le monde sans dieu. A cette
lecture de la mort de Jésus chez Paul, E. Kidsemann joint de riches analyses
sur la justification, le corps du Christ, la signification typologique d’Abraham
dans Rom. 4, 'anthropologie paulinienne. Celle-ci ne saurait étre interprétée
comme le fait Bultmann dans une perspective individualiste. L’existence hu-
maine est toujours considérée dans sa solidarité avec le monde, sous la domina-
tion de puissances, qui se combattent et décident de son destin. L’ouvrage se
termine par un trés beau chapitre sur I’herméneutique théologique de Paul,
qui trouve son expression essentielle dans ’opposition de I'écriture et de 1’esprit.
L’auteur montre ici avec quel art il réussit & associer analyse exégétique et

compréhension théologique. ROMAIN CARPEAU.

ALBERT VANHOYE, S.].: Sttuation du Christ. Hébreux 1-2. Paris, Le
Cerf, 1969, 403 p. (Lectio Divina, 58).

Apres son importante étude sur la structure littéraire de 1’épitre aux Hébreux
(Bruges-Paris, 1963) le P. Vanhoye nous devait un commentaire sur cette
épitre difficile et fascinante. Voici une exégése fouillée des deux premiers cha-
pitres. L’avant-propos avertit d’emblée le lecteur : 1) le commentaire se veut
complet et agréable a lire ; 2) il situe la doctrine et l'exégése de l'auteur des
Hébreux dans le grand courant de la tradition biblique (p. 8). On espére que
le non spécialiste auquel le savant jésuite entend faciliter 'accés du texte,
disposera des loisirs et de la patience nécessaires a la lecture de cet épais volume.
— Dans I'ensemble I'exégése est menée de main de maitre. Les thémes bibliques
qui apparaissent au fil du texte sont développés dans de petits excursus de
théologie biblique remarquables. L’interprétation originale de I'’entrée du premier-
né dans 'oikoumené (HéD. 1 : 6), en particulier, me parait convaincante (p. 154-
157) ; elle avait été élaborée dans un article de Biblica, 45 (1964), p- 248-253).
En revanche, j’ai peine a croire qu’en Héb. 2 : 5-9 'auteur de 'épitre n’ait pas
donné immeédiatement une portée christologique a la citation du Ps. 8. Le P.
Vanhoye tient par trop a faire de notre auteur un interpréte de 1’Ancien Testa-
ment que 'on peut suivre aujourd’hui encore, un défenseur donc indéfectible
du sens littéral (p. 275-277). — Par ailleurs, les pages que le P. Vanhoye con-
sacre au grand-prétre dans I’Ancien Testament et dans I'épitre aux Hébreux
ne m’ont pas paru toujours décisives. Certes, I’Ancien Testament sépare volon-
tairement les prétres et plus encore le grand-prétre du commun des mortels,
mais il n’oublie pas que le grand-prétre est le représentant du peuple, donc des
hommes (ne porte-t-il pas le nom des tribus sur les pierres de I’éphod et du
pectoral ?). Les écrits de Philon par ailleurs montrent que tout le peuple, dans
la mesure ou il est fidéle, devient sacerdotal et méme tout vrai croyant un
grand-prétre (Cf. V. NIKIPROWETZKY : Temple et Communauté. A propos d’'un
ouvrage vécent, RE] 126 (1967), p. 7-25). L’Ancien Testament et le judaisme



HISTOIRE
DE L'EGLISE
ET DE LA
PENSEE
CHRETIENNES

208 BIBLIOGRAPHIE

n’ont donc pas pour seul souci d’élever le grand-prétre, ils tiennent aussi 3
respecter ses indispensables attaches terrestres. Que le Christ ait dii « se rendre
en tout point semblable & ses fréres » (Héb. 2 : 17) ne me parait donc pas une
exigence aussi nouvelle que le pense le P. Vanhoye. — On peut regretter enfin
que l'auteur ne soit pas entré en discussion avec E. KASEMANN (Das wandernde
Gotlesvolk. Eine Untersuchung zum Hebrderbrief, 3¢ éd., Gottingen, 1959). En
une page (p. 325), il écarte la thése de I’exégéte allemand en invoquant I’Age
tardif des textes gnostiques (mais un texte récent peut contenir des idées
anciennes) et les racines vétérotestamentaires de 1’épitre. On peut douter que
I'influence gnostique sur les Hébreux ait été aussi grande que le veut le pro-
fesseur de Tubingue. Il n’empéche qu'un ouvrage qui veut révéler au public
chrétien une exégése sérieuse se devait de montrer la problématique actuelle.
Or la deuxiéme partie du livre de Kdsemann se présente, elle aussi, comme une
exégese de Héb. 1-2. — Ces quelques critiques, auxquelles je joindrais volontiers
des remarques de détail (le titre archégos a-t-il vraiment un arriére-fond biblique
(p- 314-319) ? la mort du Christ pour nous ne contient-elle réellement pas de
connotations cultuelles (p. 365 ss) ?) n’6tent rien a la valeur d’un commentaire

qui va devenir rapidement indispensable. Francois Bovon.

Leo DUMPELMANN : Kreation als ontisch-ontologisches Verhalinis. Zur
Metaphysik der Schopfungstheologie des Thomas von Aquin. Frei-
burg-Miinchen, Karl Alber, 1969, 160 p. (Symposion. Philosophische
Schriftenreihe, 30.)

L'interrogation de l'auteur porte non sur le monde créé en tant qu’il est
distinct de Dieu, mais sur la distinction méme qui existe entre Dieu et le monde.
Cette distinction est-elle & son tour distincte de Dieu ? Pour répondre a cette
question, Diimpelmann passe en revue nombre de doctrines caractéristiques de
la pensée thomiste : la participation, I'explication de I'étre par 1'acte, ’absence
de relation réelle en Dieu du fait de I’existence du monde. Il montre que saint
Thomas congoit dialectiquement le rapport de Dieu au monde et que Dieu
existe comme distinction entre le créé et 1'incréé. Ces réflexions nous aménent
ainsi dans les parages de Maitre Eckhart. — L’auteur nous en avertit tout de
suite honnétement : il connait les travaux de C. Fabro, de L.-B. Geiger, de
B. Montagnes ; mais son propos n'est pas, comme le leur, d’ordre historique.
I1 est d’ordre philosophique. Diimpelmann cherche chez saint Thomas des
réponses a des questions que celui-ci ne s’est pas posées et il se réclame de
I’exemple de G. Siewerth et de F. Ulrich. Nous n’y voyons pas d’inconvénient.
Nous nous demandons pourtant si on peut encore invoquer le patronage de
saint Thomas lorsqu’on abandonne par méthode 1’équilibre qui permettait a
I’Aquinate de considérer a la fois la dépendance des créatures par rapport a
Dieu et la consistance de leur étre propre et lorsqu’on se place avant tout du
coté de Dieu pour concevoir la distinction entre 1'Etre et les étres.

HeENRY CHAVANNES.

PETER MEINHOLD : Geschichte der kirchlichen Historiographie. Band I,
533 p. — Band II, 629 p. Freiburg-Miinchen, Karl Alber, 1967.

Lorsque I’Eglise s’interroge sur le sens de sa présence au monde, elle est
immédiatement conduite a méditer aussi sur ses antécédents et & mesurer jus-
qu’a quel point elle doit et peut se sentir solidaire de son histoire. Mais de quelle



BIBLIOGRAPHIE 209

histoire ? L’ouvrage de P. Meinhold a pour but d’apporter les matériaux propres
a orienter cette recherche, en se référant soit aux auteurs qui se veulent expli-
citement historiens de 1'Eglise, soit & d’autres écrivains dont les témoignages
sont particuliérement éclairants. — La méthode employée consiste & présenter
un ou deux extraits caractéristiques de chaque théologien situé par une notice
introductive, et a élaborer de la sorte, de I’apétre Paul aux plus récents systé-
maticiens, une anthologie d'une richesse et d'une densité impressionnantes. —
Le premier tome va des origines au XVIIe siécle. au moment ot avec C. E. Weis-
mann 'histoire de ’Eglise commence a étre I’objet d’'une approche scientifique ;
le second part de Mosheim et s’acheéve sur la partie relative aux historiens des
dogmes de notre époque (Elert, Aland, Kantzenbach, etc.) ; il n’aborde que le
secteur protestant, un volume préparé par H. Jedin devant s’attacher a la pro-
duction catholique. L’appendice rassemble quelques longues citations de
laiques : Frédéric-le-Grand, Kant, Geethe, Nietzsche, Kautsky, Butterfield, et
comprend finalement une note sur les Mormons, fournissant un cas typique de
falsification de I'histoire. — Une énumération plus détaillée serait fastidieuse,
d’autant plus que l'inventaire dressé par P. Meinhold semble complet. On
remarquera cependant la rareté excessive des références puisées aux sources
d’expression frangaise ; depuis Daillé et Rivet au XVIIe siécle, plus aucune
mention n’est faite de ce qui a paru de ce c6té-1a, et I'on regrettera le silence
qui entoure P. Bayle, Renan, I'Ecole de Strasbourg, les deux Réville, par
exemple. Dans le chapitre consacré aux historiens de la théologie, signalons
I’absence de Martin Kdihler, dont I'ouvrage sur la dogmatique protestante au
XIXe siécle a paru en 1962. — Ces réserves minimes n’entachent pas la recon-
naissance que nous devons a P. Meinhold, qui nous livre un instrument de
travail de premier ordre, une chrestomathie ecclésiologique inappréciable par
la qualité et la variété des thémes de réflexion qu’elle nous suggére.

EpouaRD MAURIS.

BENNO GASSMANN : Ecclesia reformata. Die Kirche in den reformierten
Bekenntnisschriften. Freiburg, Herder, 1968, 480 p. (Oekumenische
Forschungen, I. Abteilung, Band IV.)

Si la symbolique comparée constitue un élément majeur du dialogue entre
catholiques et protestants, encore faut-il que son contenu soit rendu accessible
de part et d’autre par une présentation soigneusement élaborée. C’est une inten-
tion de ce genre qui a guidé I'auteur, lequel a opportunément restreint son champ
d’investigation a la doctrine de I’Eglise, et par 12 méme échappé au défaut d’une
approche trop vaste et superficielle. S’appuyant sur quarante-huit textes issus
de milieux réformés, il les groupe par sections chronologiquement et géographi-
quement déterminées, et procéde d'une tranche a l'autre selon une méthode
identique : résumé des données historiques, rappel du contexte dogmatique,
puis présentation, dans une perspective systématique, des énoncés fondamen-
taux de l’ecclésiologie, cette derniére partie étant a juste titre la plus déve-
loppée. — Sont ainsi passés en revue, des Théses de Zwingli (1523) a la seconde
Déclaration de Barmen (1934), les moments principaux d’'une genese toujours
recommencée, une et variée a la fois, obéissant a la double exigence de la fidélité
4 I'Ecriture et de la nécessité d’'un témoignage rendu sans équivoque. Il en
ressort 1'image d’une trame d’une continuité remarquable ; face a des dangers
multiples et divers, c’est toujours a la Parole de Dieu que recourt I'Eglise pour
se constituer fermement, pour définir le sens et les limites de sa mission, pour

14



2I0 BIBLIOGRAPHIE

évaluer la portée de sa présence au monde en un temps donné. — Un dernier
chapitre établit un paralléle entre la Constitution sur I’Eglise de Vatican II et
les positions réformées. Les différences sont mises en lumiére avec netteté ; elles
ne paraissent pas insurmontables 4 ’auteur, dans la mesure o, des deux cotés,
on se référe au Nouveau Testament comme critére exclusif. — Ce volume bien
documenté, venant d’'un catholique romain dépouillé de tout esprit sectaire,
est une contribution appréciable aux recherches cecuméniques actuelles.

EpouArRD MAURIS.

WiLHELM KOLMEL : Regimen christianum. Weg und Ergebnisse des
Gewaltenverhilinisses und des Gewaltenverstindnisses (8. bis 14.
Jahrhundert). Berlin, Walter de Gruyter 1970, 660 p.

L’auteur, qui est connu par ses travaux sur la pensée politique du Moyen
Age parus en particulier dans les Franzikanische Studien, nous présente ici sa
thése d’agrégation soutenue devant la Faculté de philosophie de 1I’Université
de Munich. Cette étude a pour objet l'autorité que le pouvoir spirituel ambi-
tionne d’exercer sur les Etats (regimen chvistianum) et s’étend du VIIIe au
XIVe siécle. — La situation historique nouvelle apparue avec Constantin place
le pouvoir politique dans une certaine dépendance, par le fait que le message de
salut préché par I'Eglise exerce une influence universelle. Il en résulte une
tension, derriére laquelle se cache une question toujours posée : en quoi consiste
I’élément spécifique qui est apparu avec le christianisme ? — Pour répondre a
cette question, 'auteur se livre & une enquéte historique sérieuse. L’ouvrage
est divisé en trois parties. La premié¢re est consacrée aux rapports des pouvoirs
temporel et spirituel du IXe au XIIIe siécle. Elle permet de voir comment s’est
introduite l'idée que l'autorité du pape, pourtant essentiellement spirituelle,
atteint aussi le temporel. La deuxiéme partie montre comment la thése hiéro-
cratique a été défendue aux environs de 1300 et jusque vers 1350. Ces pages
contiennent ’exposé de la pensée de Gilles de Rome, de Jacques de Viterbe et
de Boniface VIII, ainsi que les arguments des adversaires du regimen christia-
num. La troisiéme partie utilise les résultats de I’enquéte historique pour s’ap-
pliquer & un examen systématique. Pour 'auteur, la confrontation inévitable
des deux pouvoirs devait aboutir nécessairement a leur distinction toujours
plus nette. — L’ouvrage contient une bibliographie abondante et des tables
qui en font un bon instrument de travail. Aprés I'avoir lu, on regrette que la
spécificité de I'ordre politique n’ait pas été mieux reconnue autrefois par ceux
qui affirmaient la primauté du spirituel. La sécularisation d’aujourd’hui nous
fait payer en partie I’erreur d’optique des chrétiens des années 1300.

HeENRY CHAVANNES.

GERHARD FAHRNBERGER : Bischofsamt und Priestertum in den Dis-
kusstonen des Konzils von Trieni. Eine rechistheologische Unier-
suchung. Wien, Herder, 1970, 130 p. (Wiener Beitrage zur Theo-
logie, XXX.)

Au Concile de Trente, les Péres s’accordaient pour voir dans les évéques les
successeurs des apOtres mais divergeaient lorsqu’ils se posaient cette question :
le ministére épiscopal a-t-il un fondement sacramentel propre, distinct du pres-
bytérat ? A Trente, la question reste en suspens, elle ne sera résolue qu’a Vatican
II parce que les Péres ont une conception beaucoup plus communautaire du



BIBLIOGRAPHIE 211

sacrement de 'ordre. Par le rite de ’ordination, le ministre du Christ entre dans
un organisme qui a traversé I’histoire : le collége épiscopal ou le collége presby-
téral. A Trente, on se contente de dire : Qu’est-ce que I’'évéque a en plus du
simple prétre et qu’est-ce que ce dernier a en moins ? L’auteur nous offre un
excellent résumé des débats et il cite des textes importants peu connus. Un seul
exemple. Un projet de décret utilisait la distinction, chére a la Réforme, relative
aux fonctions du Christ, prophéte, prétre et roi (p. 83). On peut regretter qu’elle

n’ait pas passé dans le texte promulgué. Mais Vatican II la reprendra abon-

damment. GEORGES BAVAUD.

FrIEDRICH HEYER: Die katholische Kirche von 1648 bis 1870. Die
Kirche in ihrer Geschichte, Band 4, Lieferung N (1. Teil).
Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1963, 195 p.

Les neuf chapitres de cet ouvrage décrivent d’une maniére détaillée les
étapes parcourues par 1'Eglise romaine, du Traité de Westphalie au Concile
Vatican I. Les moments cruciaux (crise janséniste, Révolution frangaise, pon-
tificat de Pie IX) sont I'objet d’une étude spécialement approfondie, mais on
retrouve partout une information puisée aux meilleures sources et utilisée avec
clairvoyance. La partie finale, consacrée a la pénétration du catholicisme aux
Etats-Unis et aux efforts en vue de 'union avec les Eglises orientales, abonde
en renseignements précis du plus haut intérét ; elle conclut un volume scien-
tifiquement solide auquel on se rapportera avec confiance et profit.

EpouAarD MAURIS.

Hans RuUH: Die christologische Begrimdung des ersten Artikels bei
Zwnzendorf. Zirich, EVZ, 1967, 291 p.

L’idée traditionnelle que I'on se fait de la théologie de Zinzendorf comporte
une valorisation permanente de la personne et de 1’ceuvre de Jésus-Christ, qui
entraine a supposer que seule la christologie intéresse I'incomparable anima-
teur du piétisme. — Sans méconnaitre le réle éminent joué par la concentration
christologique, H. Ruh s’applique avec succés a démontrer qu’elle n’est nulle-
ment refermée sur elle-méme, et qu’elle permet au contraire d’éclairer et de
mettre en relief l'originalité de Zinzendorf quant a sa théologie de Dieu le Pere,
la construction dans son ensemble reposant sur un schéma résolument trini-
taire. — Aprés une premiére partie consacrée a la Révélation, excluant toute
connaissance naturelle de Dieu, et & la divinité du Pére transparente dans le
Fils, 'auteur aborde la doctrine de la création et ’anthropologie, puis le théme
de la Loi dans ses trois orientations (usus politicus, usus legis theologicus, tevtius
usus legis). — Il conclut par de clairvoyantes remarques critiques, qui prouvent
la justesse de son propos. Zinzendorf peut agacer par un certain pathos dans
I’expression littéraire, ou mal résister & une approche brusquement analytique ;
ces obstacles dépassés, il reste un penseur attachant et profond, d’une actualité
surprenante. L’ouvrage de H. Ruh démontre avec aisance la vérité de cette

assertion. EpouarRD MAURIS.

GoTtTHOLD MULLER : Identitit und Immanenz. Zur Genese der Theo-
logie von D. F. Strauss. Ziirich, Evangelischer Verlag, 1968, 342 p.

C’est ici le jeune Strauss qui est abordé, & propos du manuscrit fort peu
connu de sa dissertation de doctorat présentée a Tiibingue en 1831, et consacrée



212 BIBLIOGRAPHIE

a la doctrine du retour éternel (Wierderbringung) considérée dans son dévelop-
pement historique. Publié pour la premiére fois dans sa version originale, ce
texte sert de point de départ & ’auteur pour appuyer une thése intéressante. Le
succes de la Vie de Jésus, de 1835, a été tel qu’on n’a vu en Strauss qu'un exégéte
et un historien des origines du christianisme, alors que sa formation et son orien-
tation premiéres doivent étre recherchées ailleurs. Lecteur tout d’abord de
Boehme et de Spinoza, puis influencé par une conception mystico-romantique
de la religion, il était prédisposé a se tourner vers une philosophie de I'identité
que Schelling et Hegel actualiseront avec éclat. C'est dans cette vision imma-
nentiste de l'histoire qu'’il y a lieu de rechercher les sources véritables de la
théorie du mythe dont Strauss est l'initiateur. — C’est un ouvrage bien char-
penté, fin et sérieux que nous livre G. Miiller ; il a le mérite d’apporter un éclai-
rage nouveau sur la genése d'une théologie tourmentée et tourmentante,dont
la fécondité est aujourd’hui abondamment démontrée.
Epouarp MAURIS.

Leonard Ragaz in seinen Briefen. 1. Band : 1887-1914. Ziirich, EVZ,
1967, XLIV et 347 p.

Ce premier volume doit étre suivi de deux autres. Il a donc paru normal de
ne rien presser, afin de les présenter, si possible, tous ensemble. Mais les choses
tardent ; il est dés lors préférable de ne pas remettre plus longtemps de signaler
ce tome premier. En 1957, M. Mattmuller a publié¢ la partie liminaire d’une
biographie de L. Ragaz. (Notre Revue en a rendu compte en 1959, p. 386.) Dés
longtemps, le groupe des admirateurs du théologien zuricois a prévu la publica-
tion de lettres du fondateur des Neue Wege. Un appel adressé a ceux qui 'ont
connu et aimé a fait affluer & Zurich une correspondance abondante qui éclaire
admirablement les aspects, trés divers, de cette personnalité et de cette vie.
Les éditeurs se sont livrés & un examen attentif de ces précieux « papiers », puis
ont fait un choix parmi ceux de la premiére période (1887-1914). C’est ainsi
qu’a vu le jour ce trés intéressant ouvrage. Il s’ouvre par une introduction d’une
trentaine de pages, du professeur Arthur Rich, un des successeurs de Ragaz a
I'enseignement de la théologie systématique. Il y explique pourquoi le classe-
ment des lettres par ordre chronologique s’imposait ; puis, de fagon pénétrante,
il fait un exposé de I’évolution de la pensée de Ragaz (Das Gefdlle in der theolo-
gischen Entwicklung von L. R.) depuis le temps des études universitaires jus-
qu’a la premiére guerre mondiale (1887-1914). Ces vingt-sept années comportent
quatre chapitres, d'inégale longueur, il va de soi. Le premier reléve notamment
I'influence de Biedermann. Le deuxiéme tourne autour de la crise spirituelle :
c’est le temps du « combat pour Dieu » (Kampf um Gott). Volonté inébranlable
de trouver Dieu, afin de pouvoir vraiment «le montrer au prochain ». Le troi-
siéme (1902-1908) est dominé par des réflexions, profondes, sur la guerre des
Boers, qu’il appelle «l’événement » (das Erveignis). Le quatriéme concerne
« Die Struktur im theologischen Ansatz von L. R.»: 1) Das Reden von Golt;
2) Sozialismus und Reich Gottes ; 3) Relative und absolute Hoffnung. Sur ce der-
nier point on peut, semble-t-il, faire des rapprochements entre Ragaz et le
Bonhoeffer des « choses avant-derniéres » et « derniéres ». Notons aussi que c’est
dans ce paragraphe que figure, au milieu d'une lettre (de 1900) au professeur
Schmiedel — le mentor spirituel de Ragaz — l’exclamation, en francais : « Le
libéralisme, c’est 'ennemi. » Intrigué par cette phrase qui parait étre une cita-
tion, M. Rich a consulté ses deux collégues « vinétistes » de Lausanne (M. Ph.



BIBLIOGRAPHIE 213

Daulte et le soussigné). Mais, & leur regret, ces deux « consultants » n’ont pas pu
dire & qui Ragaz a, peut-étre, emprunté ces mots. Pas a Vinet, apparemment.
Plutét & Secrétan ? L’incertitude demeure. — Page aprés page, ces missives
tiennent le lecteur en haleine ; elles redonnent vie a tout un passé, trop peu
connu en Suisse romande, et qui pourtant est ndtre aussi ; et elles font désirer
ardemment la suite de la publication. EDMOND GRIN.

ANDREAS BUEHLER : Kirche und Staat ber Rudolf Sohm. Ziirich, EVZ
1966, 359 p. (Basler Studien zur historischen und systematischen
Theologie, Band 6.)

Juriste ou théologien ? Plusieurs se posent la question en face de I’ceuvre —
considérable — de Rudolph Sohm (1841-1917) qui enseigna successivement a
Gottingue, Fribourg-B., Strasbourg (dés 1872) et Leipzig. L'un et l'autre,
répond M. Buehler, dans son ouvrage accepté il y a quelques années comme
theése de doctorat par la Faculté de théologie protestante de Berne. L'intérét de
cette étude : c’est la premiére fois qu’est faite la tentative de présenter, de
facon aussi compléte, une vue d’ensemble de la pensée de Sohm, en suivant
comme 3 la trace les rapports entre ses idées théologiques et ses idées juridiques.
Le nouveau docteur de Berne s’attache a montrer que Sohm le juriste ne peut
pas étre compris si I’on n’envisage pas aussi Sohm le théologien — et inverse-
ment. Les deux se tiennent par la main. Le volume s’ouvre par un apergu des
écrits majeurs de Sohm : les débuts ; I'époque de la maturité ; I’ccuvre derniere.
— Dans le chapitre I, L’Etat, deux parties : 1. La force dans I’Etat (la force et
le peuple ; la force et le droit). 2. La liberté dans I’Etat (la loi, la coutume, le
droit naturel ; la liberté, la personne, la société, la culture). Dans le chapitre 111,
L’Eglise, deux grandes subdivisions : A. La forme (les formes du droit, 1'Eglise
visible, I’Eglise invisible) ; B. Les fondements. — Le chapitre IV, L’Eglise et
U'Etat, comprend quatre parties : L'Etat et ’Eglise instituée ; L’Etat et I’Ecclé-
sia ; L’Ecclésia et le monde ; Probléemes pratiques (politique et questions sociales,
I’Evangile et la guerre, le mariage, discipline ecclésiastique et confession de foi).
In fine une « Sohm-Bibliographie », et un index des travaux consultés. — La
récension d'une étude sur un penseur ne comporte pas forcément un examen
critique des idées de cet homme. Il s’agit d’apprécier la fagcon dont le « systéme »
est présenté. M. Buehler s’est appliqué a exposer objectivement les conceptions
théologiques et juridiques de Sohm, et il a réduit au minimum ses jugements
personnels. On ne saurait lui en faire un grief. Le tableau qu’il nous donne de
cette construction solide est fidéle. On peut se demander, en revanche, si les
critiques du lauréat bernois sont toujours fondées. Un seul exemple : & deux
reprises (p. 35 s. et 311 s.), M. Buehler résume la pensée sohmienne sur 1'Etat, la
guerre et I’Evangile. 11 rappelle que Sohm s’appuie sur la fameuse déclaration
d’Héraclite : « La guerre est le pére de toutes choses » (qu’il applique a la guerre
d’ordre politique), pour affirmer : la guerre ne détruit pas la société humaine,
elle la construit. Le droit découle de la guerre. L’organisation de 1’Etat est celle
de I'armée. Toujours, dans tous les états, Etat et guerre se donnent la main.
L’Etat existe pour la guerre, donc le militarisme doit éive. Pour autant, Sohm
n’entend pas tourner le dos a I’Evangile. Un des plus grands bienfaits que le
christianisme puisse apporter a I'homme, dit-il, c’est la paix : surtout la paix
(du ceeur) avec Dieu, également la paix dans la vie politique interne de I’Etat,
et la paix entre classes sociales. Quant au probléme de la paix et de la guerre,
Sohm prétend le résoudre en s’inspirant du Christ. Jésus a dit: « Rendez a



THEOLOGIE
CONTEM-
PORAINE

214 BIBLIOGRAPHIE

César ce qui est a César, et & Dieu ce qui est & Dieu. » Or, & '’empereur est due
I'obéissance militaire inconditionnelle dans la lutte (défensive ou offensive)
contre I'’ennemi. Donc la guerre s’impose, puisque I'Etat — que César person-
nifie — est indispensable a la vie en commun des étres humains. L’Etat n’a que
faire d'une éthique chrétienne appliquée. Son essence : la contrainte. L’Etat
met & mort le criminel ; il ne lui pardonne jamais. L’individu chrétien doit par-
donner, voire septante fois sept fois. L’Etat garantit ma propriété, mon droit
de trainer mon prochain en justice, cela en opposition flagrante a 1’éthique chré-
tienne qui exige : « ... laisse-lui encore ton manteau ! » L’Etat dit : & chacun le
sien | Pas trace de morale dans I'activité de I’Etat, parce que cette activité con-
cerne non l'individu, mais le peuple, qui est, lui, le super-homme, ou le sous-
homme (Unmensck), « ’homme sans cceur ». Parler d’humaniser la guerre,
aberration ! Contradiction dans les termes, tout comme de parler d’un feu
froid ! L’individu chrétien doit vivre dans son peuple, 'existence de I'Etat lui
est nécessaire. Donc, pour que I’Evangile puisse se développer dans les cceurs,
il faut I’Etat, il fauf la guerre. — A ce moment, M. Buehler se sent pris de scru-
pules : sur ce point-la, écrit-il, les conceptions de Sohm suscitent bien des hési-
tations, appellent d’expresses réserves. Est-ce bien siir ? Un luthérien convaincu—
ce que Sohm fut jusqu’'au bout — peut-il parler autrement sur ce sujet tra-
gique ? Rien n’est moins certain. Le reproche a lui adresser, & ce propos, ne
vise pas son bellicisme, mais la grave erreur par lui commise : il a fait d’'une
donnée toute relative, donc toujours sujette a révision — la forme et la tiche
de I'Etat hic ef munc — un absolu. C’est pour cette raison qu’on peut et qu'on

doit — sans commettre une injustice — exprimer réserves et hésitations.
EpMoND GRIN.
P.-S. — On regrette vivement l’absence des deux index devenus tradition-

nels dans un «ouvrage-instrument de travail » : noms de personnes et sujets
traités.

J. SPERNA WEILAND : Orientierung. Neue Wege in der Theologie.
Hamburg, Furche, 1968, 231 p.

Je rangerais volontiers cet écrit du professeur hollandais (publié en original
en 1966) parmi les ouvrages utiles de vulgarisation théologique honnéte. Il s’agit
d’une sorte de panorama de la théologie moderne, destiné a en faire connaitre,
dans un langage accessible, les préoccupations, les lignes de force et les princi-
paux représentants. — Pour M. Sperna Weiland, le propre de la nouvelle théo-
logie est de chercher a tenir compte, dans sa réflexion, de ce phénoméne nouveaun
qu'est la sécularisation généralisée. Ceci étant posé dans la premiére partie
(13-37), il passe en revue dans la deuxieme partie (38-143) ce qu’il nomme les
explorateurs de ce terrain nouveau ; y défilent, aprés ces grands précurseurs que
furent Tillich, Bultmann et Bonhoeffer, nombre de vedettes — allemandes,
anglaises et américaines — de 'actualité théologique protestante. Dans la der-
niére partie (144-221), moins réussie a mes yeux, l'auteur tente, & propos de
lieux théologiques tels que Dieu, le Christ, I’Eglise, etc., de montrer la spécificité
de la nouvelle théologie par rapport a la théologie classique. — Conscient de ce
que ce survol d’hommes et de thémes peut avoir de sommaire, M. Sperna Wei-
land a introduit chacun de ses chapitres par une bibliographie commentée,
point de départ possible, pour 'amateur de théologie, d’'une exploration plus
approfondie. — Encore qu’elle ne nous soit pas parvenue, signalons la traduc-
tion francaise de cet ouvrage ; elle est intitulée « La nouvelle théologie » (Edi-
tions Desclée De Brouwer) et a paru en 1969. RENE JAQUENOUD.



BIBLIOGRAPHIE 215

A. KErRkVOORDE, O.S.B. et O. Rousseau, O.S.B.: Le mouvement
théologique dans le monde contemporain. Liturgie — Dogme — Phi-
losophie — Exégése. Paris, Beauchesne, 1969, 255 p. (Histoire
du christianisme.)

Dernier volet de la collection Histoire du christianisme, dirigée par Dom
Poulet, ce fascicule comprend deux parties d’inégale longueur. Dom Rousseau
résume en une trentaine de pages le mouvement liturgique du XIXe siécle et
son exposé rapide, mais non superficiel, permet de retrouver les moments prin-
cipaux d’'une captivante évolution et d’un renouveau magnifique : Dom Gué-
ranger, I’abbaye de Solesmes, J.-A. Moehler, la fondation de Beuron, I'abbaye du
Mont-César. — En second lieu, Dom Kerkvoorde retrace I'histoire théologique
qui va du romantisme au Concile Vatican I. C’est une gageure que de condenser
en 220 pages une présentation aussi compléte, et nous reconnaissons qu’elle
est tenue avec brio. Toutes les phases importantes sont passées en revue, avec
I'appui d’une information solide et un souci constant de respecter les nuances.
Au surplus, 'auteur se garde bien de distribuer les blames et les éloges au nom
de quelque parti-pris préalable. Nous n’en voulons pour preuve que l'apprécia-
tion portée sur la néo-scolastique (p. 173-174) : le thomisme est jugé positive-
ment par I'unité et I'affermissement qu’il a apportés aux études théologiques,
alors que, d’autre part, ¢« on peut se demander si ce retour a un vocabulaire et
a un mode de pensée que notre époque ne comprend plus n'a pas contribué a
élargir le fossé entre 1’Eglise et le monde moderne ». — Le chapitre consacré a la
question biblique fait une part équitable aux chercheurs protestants et dénote
une investigation soigneuse qui s’étend aussi bien a 1’Allemagne qu’a I’Angle-
terre et & la Suisse. Tout ne pouvait étre dit. Du reste, Dom Kerkvoorde n’avait
pas cette prétention. Il nous donne en revanche une vision trés remarquable
des enchainements et des implications, de la trame de cette histoire, et son étude

est une réussite. Encuaen NxwRs

JACQUES FLAMAND : Monde et réalités terrestres. Essais théologiques.
Bruges, Paris et Montréal, Desclée De Brouwer et Bellarmin, 1969,
342 p. (Essais pour notre temps, 8.)

Ces Essais, complétés par d’abondantes bibliographies, se présentent
comme un instrument de réflexion théologique que l'auteur destine a tous les
chrétiens responsables. Ils offrent en appendice une note sur les programmes
des études de théologie et une autre sur le dialogue. — Depuis Vatican II,
I'Eglise porte sur le monde un regard plus compréhensif et considére avec bien-
veillance ses transformations. La théologie ne peut se contenter d'un discours
sur Dieu, mais elle a pour mission de réévaluer sans cesse le dogme en fonction
du vécu. Une analyse des réalités temporelles, ou le rdle des laics est irrempla-
¢able, fait partie intégrante de la vocation du théologien. — Création et incar-
nation, ol humanité et Eglise ne se distinguent qu’a l'intérieur d’une unité
fondamentale qui est celle du projet divin. « Les degrés d’appartenance a 1'Eglise
sont multiples » (p. 160). Ainsi, un baptisé qui n’aime pas s’excommunie, tandis
qu’appartient déja & la communauté eschatologique quiconque pose des actes
d’amour. — Toutefois, il convient d’éviter une « sur-sécularisation » qui revient
a confondre l’économie chrétienne et la marche de I'’humanité. « La mission de
I’homme est de sanctifier ce qu’il a, & bon droit, désacralisé » (p. 266). — Les
multiples références a des auteurs aussi divers qu’O. Cullmann, le cardinal



216 BIBLIOGRAPHIE

Daniélou, Karl Rahner ou 1’évéque Robinson laissent planer quelque doute sur
I'unité de vues d'un ouvrage qui ne prétend, au demeurant, qu’a contribuer a
instaurer une « théologie des laics ». C’est 1a son principal mérite et son origi-

nalité. FraNgois GRANDCHAMP.

GEORGES TAVARD : La religion a I'épreuve des idées modernes. Traduc-
tion de Jean-Pierre Gaudin. Paris, Le Centurion, 1970, 165 p.
(Collection Foi et Avenir, 1.)

Issu d’un cycle de conférences données en 1968 & 1'Université de Notting-
ham, cet ouvrage évalue les chances de survie de la religion dans le monde de
demain. L’auteur se refuse, en effet, & opposer a la suite de Bonhoeffer foi et
religion. Dans un chapitre intitulé : « Vers un cecuménisme élargi», il affirme
méme que toutes les religions convergent vers la Trinité. — Ni 1’athéisme
marxiste, qui est examiné avec pénétration, ni '« athéisme dilettante » de
Nietzsche ou de Sartre, auquel l'auteur rattache les théologiens du sécula-
risme, Paul van Buren, Harvey Cox, Charles Davis, William Hamilton, ne
rendent justice & toutes les dimensions de ’homme. On peut leur retourner
les critiques qu’ils adressent a la religion. — Les deux chapitres intitulés « Foi
mathématique » et « La poursuite de la vie» développent des considérations
plus aventureuses. La recherche scientifique recgoit sa signification de la théo-
logie, qui non seulement n’a pas a étre en face d’elle sur la défensive, mais doit
I’appeler a s’intégrer dans une synthése totalisante & la maniére de celle de

Teilhard de Chardin. FRANGOIS GRANDCHAMP.

RoOLF SCHAFER: Jesus wund der Gottesglaube. Ein christologischer
Entwurf. Tiibingen, Mohr, 1970, 162 p.

Schifer, 'auteur d'une solide monographie sur Ritschl (1968), a changé de
secteur ; il nous offre maintenant un petit précis de christologie, dont le but
principal est, semble-t-il, de contrer les théologies de la mort de Dieu. Il rend
responsable de ces ficheuses aberrations la théologie dialectique des 50 derniéres
années, qui a bien imprudemment jeté le discrédit sur tout ce qui est «reli-
gion». Il n’a pas de peine & montrer combien il est artificiel d’opposer religion
et foi: la religion n’est-elle pas une structure inhérente a 1’existence (« Dieu vit,
aussi vrai que nous sommes vivants en nos fonctions vitales » p. 40), et la foi
chrétienne, quelle que soit sa spécificité, n’est-elle pas «eligion » sitét qu’elle
est vécue et exprimée ? Schifer en fait la démonstration sur ce qu’il estime étre
la foi de Jésus en Dieu. Pourquoi pas apres tout ? Mais on reste perplexe devant
une christologie plus fidéle, a notre avis, a la pensée du XIXe siécle qu’au

Nouveau Testament. iy —

RENE MARLE : Dietrich Bonhoeffer, témoin de [ésus-Christ parmi ses
fréres. Paris, Casterman, 1967, 163 p. (Christianisme en mouve-
ment, N° 1.)

Cet ouvrage, petit quant au nombre de pages, mais grand par sa valeur et
sa pénétration, a magnifiquement inauguré la collection nouvelle, dirigée par
R. Marlé lui-méme. Il ne fait double emploi ni avec la riche Biographie de
Bethge, ni avec I’'étude trés poussée d’André Dumas (pour ne parler que des
deux textes capitaux sur Bonhoeffer, dont disposent les lecteurs de langue



BIBLIOGRAPHIE 217

frangaise). A ceux qui ont lu la Biographie, je dirais : lisez (ou relisez) tot apres,
ce volume plus modeste ; il vous fera découvrir, dans le comportement ou les
réflexions du théologien-martyr, nombre d’éléments qui vous avaient échappé.
Et A ceux qui n’ont pas encore lu la Biographie, je dirais : avant d’entreprendre
cette lecture de longue haleine, lisez (ou relisez) attentivement René Marlé. Son
exposé limpide vous sera précieux. — Un bref avant-propos présente de fagon
vivante la « diversité dans 'unité » et le « développement dans la continuité »
caractéristiques de la vie et de la pensée de Bonhoeffer. Puis quatre chapitres,
aux titres parlants: I. Un homme et une destinée d’exception. IT. Théologien
de I’Eglise et du Christ. III. Maitre de vie. IV. Visionnaire inquiétant. — Une
courte « postface » explique et justifie la position prise par I'auteur : faire mieux
connaitre un homme et une pensée, dont la signification, jusqu’ici, n’a été le
plus souvent qu’entrevue. Chercher & «s’entremettre le moins possible » dans
Pexposé. Ne laisser entrevoir une interprétation que par le choix des textes
cités (ils sont nombreux). Ne pas engager de critique des différentes concep-
tions de Bonhoeffer, afin de recevoir, avec le maximum d’ouverture et de sym-
pathie, un message critiquable, certes, mais qui peut apporter quelque chose
a tous les croyants, tant catholiques que protestants. Ne pas accepter sans autre
ses suggestions, mais reconnaitre que les ultimes questions par lui posées —
que 'on peut formuler en termes différents — concernent aujourd’hui encore,
aujourd’hui plus que jamais, tous ceux qui revendiquent le titre de chrétien,
quelle que soit leur confession. Se laisser alerter, et réalerter par Bonhoeffer. —
Un livre 3 lire, a relire, et & méditer. D T—

ROBERT P. SCHARLEMANN : Reflection and Doubt in the Thought of
Paul Tillich. New Haven and London, Yale University Press,
1969, 220 P.

Cet ouvrage américain se veut une « analyse constructive » de la pensée de
Tillich, c’est-a-dire une reprise de cette pensée dans des termes a la fois suffisam-
ment proches de 1’original pour en donner un reflet fidéle et assez différents pour
en révéler les limites et les contradictions, la dépasser et ’englober dans une
nouvelle perspective systématique. — Cette orientation de M. Scharlemann
nous change agréablement d’autres exposés sur Tillich, axés trop exclusivement
les uns sur le compte rendu servile les autres sur la détraction partisane. —
En résumé, l'auteur défend la these que Tillich a opéré sur deux points un
dépassement important de la philosophie allemande du XIXe siécle. Selon lui,
Tillich a surmonté ’asservissement de la foi par la raison (Hegel) et de la raison
par la foi (Schleiermacher) en mettant a jour leur corvélation profonde, I'une et
l'autre débouchant sur son corrélat au moment ot elle atteint leur limite com-
mune, le paradoxe (réalité paradoxale ou présence paradoxale). — M. Scharle-
mann considére la notion de paradoxe (en particulier le paradoxe christolo-
gique) comme la seconde piéce maitresse de la pensée de Tillich. C’est en faisant
déboucher la raison sur une réalité paradoxale et la foi sur une présence para-
doxale que, selon lui, Tillich a réussi a dépasser le relativisme historique issu
du XIXe siecle, puisque seul ce qui inclut sa propre négation (Jésus se sacrifie
en tant que Jésus au Christ) et tolére son propre rejet (Jésus unit dans une
meéme veérité ceux qui le confessent comme Christ et ceux qui le rejettent) peut
constituer I’absolu qui échappe aux effets relativisants de la pensée historique. —
Sans vouloir dévaloriser les autres passages de ce livre, disons que I'essentiel
de I’analyse constructive de M. Scharlemann se lit dans I’introduction (VII-XX),



218 BIBLIOGRAPHIE

dans le premier chapitre (1-21) et dans les deux derniers chapitres (163-202).
L’auteur est parfaitement informé de 1’ceuvre et de la méthode de Paul Tillich,
et ses critiques, que nous ne pouvons reproduire ici, sont pertinentes. Reste a
savoir comment il va concrétiser par une systématique autonome le dépasse-

ment critique de Tillich amorcé ici. RENE JAQUENOUD.

PavuL TILLICH : Aux frontiéres de la religion et de la science. Introduc-
tion et traduction de Fernand Chapey, liminaire de Pierre Barthel,
postface de Mircea Eliade. Neuchatel, Paris, Delachaux & Niestlé,
Le Centurion, 1970, 205 p.

Un recueil d’articles parus précédemment entre 1928 et 1956. Le titre est
significatif : Tillich s'est toujours voulu un homme situé a la frontiére, un homme
du va-et-vient, un homme qui s’emploie a créer, au-dela de deux territoires
délimités, une troisiéme zone ol seraient surmontées les premiéres oppositions.
Tillich est 'homme des distinctions dans 1'unité. — Tillich s’inscrit en faux
contre toute confusion entre le langage des objets (sur le modele du savoir
scientifique) et le langage de la religion : symbole et mythe. Il dénonce 1a une
faute intellectuelle et une manifestation démoniaque qui porte la main sur
l'inconditionné, 1'au-dela, pour en disposer comme d’une chose. C’est dire que
Tillich va prendre trés au sérieux la finitude, le nécessaire conditionnement de
toute tentative théologique. Sa théologie ne sera pas von Golt her ; elle partira
plutdt d’une réflexion sur le langage mythique. Qu’en dit-il ? Le mythe est une
construction de I'homme qui prend en charge la réalité en vue d’en signifier
I'inconditionné, I'ultime. L’objectif du théologien, c’est d’atteindre le point ou la
réalité peut parler tout a la fois d’elle-méme et de I'inconditionné. Ici, la réalité
et l'inconditionné ne sont plus dans un rapport d’opposition réciproque. —
Précisons : toute religion a d’abord un fondement sacramentel (p. 189). Pour
elle, le sacré est présent dans un temps et un lieu donnés, ici et maintenant.
Mais la religion (tout particulierement le judaisme et le protestantisme) est
ensuite une démarche critique contre la démonisation du sacramentel, savoir :
la réification qui toujours menace le discours religieux. Elle est, enfin, I'unité de
ces deux moments (sacrement et protestation) dans une reprise symbolique : la
religion de I'Esprit concret. Cette religion est celle du mythe brisé. Elle sait
qu’elle ne dit pas la réalité comme la science. Elle connait sa finitude. Elle est
dialectique de la négation et de l'affirmation : 'au-dela qu’elle cherche a dire,
elle ne le dit que sur le mode du renvoi et de la représentation. Son langage,
symbolique, n’est donc pas celui de signes choisis par convention et permutables
a volonté : le symbole ne signifie pas adéquatement. Il est conditionné, fonc-
tion de réalités psychologiques et sociales, mais il est nécessaire a tout discours
religieux. Il est méme, aux yeux de Tillich, nécessaire a toute entreprise cultu-
relle. 11 participe de la méme instauration du sens. Il est menacé des mémes
dangers : se prendre pour fin, oublier son caractére inachevé, réduire 'au-dela a
son expression finie, bref, passer d’une théonomie (ouverture et ordonnance a un

A

ailleurs et un autre) fructueuse & une autonomie mortelle.
Pi1erre GISEL.

Louis RAcINE, O.P.: L’évangile selon Paul Tillich. Paris, Le Cerf,
1970, 1II p. (Théologie sans frontiéres.)

Le propos de cet ouvrage canadien est d’explorer la production homilétique
de Paul Tillich, que l'auteur considére comme le lieu privilégié pour faire



BIBLIOGRAPHIE 219

apparaitre ce qu'il juge étre la dominante de I’ceuvre tillichéenne en général :
I'actualisation du message chrétien pour la situation actuelle. — Dans une pre-
miere partie (25-74), I'auteur nous fournit une analyse au ras des textes de
quatre prédications de Tillich, choisies a titre d’exemplaires. — Dans une
deuxiéme partie (75-126), il dégage la méthode d’actualisation sous-jacente aux
homélies de notre théologien : c’est la méthode de la corrélation qui, selon
L. Racine, met en dialogue tant la Bible et I’expérience actuelle que le message
chrétien et la condition humaine. — Dans une troisiéme partie (127-165),
L. Racine examine le langage homilétique de Tillich ; il y voit — sous la domi-
nante symbolique — un langage ontologique qui, d'une part, sert & dévoiler la
condition humaine et, d’autre part, est mis au service d’'une expression renou-
velée du langage symbolique propre au message chrétien. — On pourra étre
surpris par ’absence quasi totale de recul critique dans cette monographie. Son
auteur apparait plus soucieux de nous faire partager sa conviction d'un renou-
vellement possible de la théologie et de la prédication a partir de l'ceuvre de
P. Tillich, que de nous aider a évaluer le prix d’un alignement sur ce théolo-
gien ; ainsi, pour prendre deux des questions critiques auxquelles il est fait allu-
sion dans ce livre, pourquoi avoir passé comme chat sur braise a propos de
I'incroyable liberté prise par Tillich a I’égard de I’exégése historique des textes
préchés, et de sa propension a réduire les faits a leur signification symbolique ?
— Il reste que cet ouvrage aide a voir 'unité du théologien et du prédicateur
chez P. Tillich ; il se lit facilement et pourrait servir d’initiation & Tillich par le
biais de ses prédications. Mais pourquoi ce titre presque incongru et certaine-
ment inadéquat ? RENE JAQUENOUD.

Fritz Buri: Gott tn Amerika. Amerikanische Theologie seit 1g6o0.
Bern, Paul Haupt, 1970, 284 p.

Le professeur de théologie systématique a Bale embrasse dans cet ouvrage
la plupart des contributions américaines, si nombreuses, de la théologie pro-
testante de ces dix derniéres années. Parfois, on a le sentiment d’étre en face de
comptes rendus juxtaposés, nés d’une lecture intensive des penseurs américains.
Comment I’Amérique a-t-elle accueilli les pensées philosophiques (Heidegger,
Bloch) ou théologiques (Barth, Bultmann), o en est le probléme de la séculari-
sation et de la mort de Dieu, quels sont les nouveaux points de départ théolo-
giques que livrent I’analyse du langage ou le point de vue linguistique, voila
quelques questions qu’aborde l'auteur, lequel soumet par ailleurs a une critique
trés enrichissante le principe de vérification propre a ’empirisme logique et
celui de vérité en analyse fonctionnelle. De méme, l'auteur examine les deux
maniéres de fonder 1'éthique : dans les principes (Prinzipienethik), ou dans les
situations concrétes (Situationsethik). — Pour lui, la théologie américaine est en
méme temps « troublante » et « pleine de promesses» (p. 200), tandis qu’en
Europe elle tourne au « musée » et devient « provinciale » (p. 30). C’est 1a évi-
demment un sentiment pessimiste, mais I’approche nouvelle de M. Buri (¢ Sinn
und Sein ») laisse le lecteur également insatisfait. Je pense ici a sa vision de
I’avenir de la théologie qui se confond avec une conception pseudo-philosophique
de la responsabilité. Les métaphores, en effet (la voix de I'Etre qui jaillit du
néant et appelle A la responsabilité, p. 218), posent, mais ne résolvent pas le
probléme. En revanche, les parties descriptives permettent au lecteur d’acquérir
une vue synoptique sur d’immenses territoires théologiques : de nombreuses
citations donnent alors I’envie d’y aller voir de plus prés, ou le sentiment qu’on
en a déja trop lu. Quoi qu’il en soit, ce livre informe et a ce titre est amené a
rendre de grands services. Paur Goob.



PHILOSOPHIE
CONTEM-
PORAINE

220 BIBLIOGRAPHIE

F. BOckLE, N. GREINACHER, F. BETz : Ehe tn der Diskussion. Was
hat die Kirche zur Ehe zu sagen ? Freiburg-im-Brisgau, Herder,
1970, 122 p. (Herder-Taschenbuch, 379.)

Ce livre de poche est un tiré a part du vol. IV, chap. 5 du dictionnaire catho-
lique « Handbuch der Pastoraltheologie ». Le moraliste F. Bockle y présente
d’abord le mariage a la fois comme une institution fondamentale de la société
et comme un sacrement. « Le mariage lui-méme est sacrement. Le baptisé, qui
vit son mariage dans la foi, vit le sacrement » (p. 33). L’auteur réfléchit ensuite
sur la fidélité, I'évolution de I'amour et la vie devant Dieu. Il aborde le pro-
bléme de l'indissolubilité du lien matrimonial, de la morale conjugale et des
mariages mixtes. N. Greinacher analyse la situation contemporaine de la
famille et son rapport avec ’Eglise. F. Metz étudie le probléme de 1’éducation
chrétienne dans la famille. — Un dossier intéressant, qui témoigne du renouveau
de la théologie morale catholique romaine sur ces questions.

RoOBERT GRIMM.

JArOB DAvID, FRANZ ScHMALZ : Wie unaufloslich ist die Ehe ? Eine
Dokumentation. Aschaffenburg, Pattloch, 1969, 373 p.

Nous avons ici dix-huit études et documents, la plupart déja publiés, mais
rassemblés sous le titre : Comment comprendre l'indissolubilité du mariage ?
C’est que les théologiens catholiques s’interrogent maintenant sérieusement sur
la notion traditionnelle de l'indissolubilité. Que signifie-t-elle réellement ?
Est-elle encore défendable ? Pourquoi 1’Eglise peut-elle dissoudre un mariage
valide, mais non consommé ? Que veulent dire les exceptions paulinienne et
matthéenne ? Le Christ a-t-il vraiment interdit le divorce de fagon absolue et
1égaliste ? Comment assurer la corrélation du principe et de la vie, du juridique
et de I'éthique ? Plusieurs auteurs soulignent les impasses auxquelles a conduit
une application stricte du droit canon ; ils relevent également la non-crédibilité
des procés cherchant a attester la nullité du lien conjugal. Les études de deux
théologiens protestants (J. C. Margot, E. Wilkens) et d’un orthodoxe sont égale-
ment citées. — Les responsables de ce dossier veulent avant tout informer, faire
le point de la discussion actuelle. Ils ne nient pas l'exigence de l'indissolubilité,
ils veulent seulement l'approfondir, I'interpréter autrement. Mais les questions
posées, souvent radicales et trés critiques, permettent de se demander si 1'Eglise
catholique pourra tenir longtemps encore ses affirmations traditionnelles sur
le mariage. — Outre que ces études témoignent d’une belle liberté de la théo-
logie postconciliaire, elles annoncent une convergence impressionnante avec les

théses protestantes. ROBERT GRIMM.

JEAN-MARIE VAN CANGH : Introduction a Karl Marx. Gembloux,
J. Duculot ; Paris, P. Lethielleux, 1969, 128 p.

Cette bréve initiation aborde I'ceuvre de Marx sur les plans successifs de la
philosophie, de la politique, de la sociologie et de I’économie, le premier chapitre
étant réservé au probléme religieux, ouvert par quelques remarques sur Feuer-
bach. — L’auteur prend le contre-pied de l'interprétation proposée par
Althusser et conteste qu’en 1845 se soit produite une coupure permettant de
distinguer un jeune Marx plus ou moins sensible a des exigences humanistes et
un Marx adulte voué a la rédaction du Capifal et soucieux exclusivement de



BIBLIOGRAPHIE 221

technique économique. Il se range, avec Roger Garaudy, aux cbtés de ceux qui
discernent une continuité dans la pensée de Marx : les premiers écrits ne sont
nullement fermés aux préoccupations qui seront dominantes par la suite, et le
Capital, loin de n’étre qu'une pure analyse des structures économiques, laisse
entrevoir une conception de la société ou I’homme, authentiquement sujet, et
non objet de I'histoire, est capable d’initiatives créatrices. — Ce volume n’a
pas la prétention de se substituer aux introductions plus détaillées que l'on
connait déja et il rendra service par sa clarté et sa concision ; il s’achéve sur une
« Bibliographie sommaire en langue francaise » également utile, ol ne figure
pourtant pas l'indispensable étude de H.-C. Desroches, Signification du

marxisme, 1949. EDoUARD MAURIS.

HaNs LieBEsCHUTZ: Von Georg Simmel zu Franz Rosenzweig.
Studien zum Jiidischen Denken im deutschen Kulturbereich (mit
einem Nachwort von R. Weltsch). Tiibingen, J. C. B. Mohr, 1970,

258 p.

L’histoire des idées aux XIXe et XXe siécles est liée de prés a 1'émancipa-
tion du judaisme. Les grands noms du siécle, en effet, sont tous plus ou moins
consciemment redevables a la tradition juive. Citons en vrac : Marx, Heine,
Freud, Einstein, Kafka, Buber. Or, I'histoire de la pensée juive de cette époque
n’a jamais été écrite, et ce n’'est pas ce que tente, dans cet ouvrage, M. Liebe-
schiitz. Ce dernier désire au contraire concentrer ses efforts sur les rapports
entre le judaisme et les formes culturelles de la bourgeoisie allemande de 1865
a 1930. Une telle mise au point est faite objectivement, sans polémique ni pas-
sion : elle confronte la conscience de soi propre aux grands esprits juifs avec le
libéralisme du temps. L’auteur insiste sur l’'aspect intérieur de ce conflit
et il ne fait que rarement allusion aux difficultés extérieures (persécutions,
etc.). Il montre entre autres choses comment Cohen, parti de l'indifférence
religieuse (il s’occupait de Platon et de Kant), découvre vers 1880 dans le
libéralisme bourgeois la seule condition qui rende possible la conciliation de ces
deux exigences : étre Juif, et étre Allemand. C’est surtout la distanciation du
Juif face a sa propre tradition qui intéresse notre auteur : alors qu'un Simmel
refuse toute forme d’héritage judaique, un Rosenzweig n’entend pas dissocier
la tradition juive et l'appartenance effective a cette tradition. A cet égard,
Rosenzweig marque un tournant : la fin du libéralisme et I'avénement du sio-

nisme. — On voit comment 1’émancipation de la pensée juive suit un double
chemin : elle récuse la particularité¢ d’une confession pour animer une longue
tradition d’un esprit nouveau. — Le livre de M. Liebeschiitz, qui est un livre

d’histoire, ne suit pas la chronologie, mais l'ordre d'une présentation systéma-

tique des thémes. C’est 13 un excellent ouvrage. Piivi, (CHT,

MAURICE MERLEAU-PONTY : Existence et dialectique. Textes choisis
par Maurice Dayan (Montpellier). Paris, Presses Universitaires de
France, 1971, 228 p. (SUP. Les grands textes.)

M. Dayan propose a l'usage scolaire un choix représentatif de textes
extraits de I'ceuvre de Merleau-Ponty. L’ordre est thématique et non pas his-
torique. Une numérotation claire des fragments cités ainsi qu'un index per-
mettent une consultation rapide. Destiné a servir d’initiation, ce livre a le
défaut de ne pas tenir compte des critiques que Merleau-Ponty s’est adressées a



222 BIBLIOGRAPHIE

lui-méme vers la fin de sa vie, en différenciant et nuangant sa propre pensée. De
simples notes au bas des pages auraient permis, a peu de frais, de faire allusion &
la critique du ¢ cogito tacite », & 'approfondissement ontologique du point de
vue phénoménologique, etc. — Merleau-Ponty commence 3 compter parmi les
penseurs classiques ; le risque est qu’il ne trouve sa place que dans le musée de
I'histoire, et en particulier que sa pensée vivante se voie submergée par les
courants analytiques et structuralistes de notre époque.
Paur Goob.

Louis Vax. L’empirisme logique. Paris, Presses Universitaires de

France, 1970, 122 p. (SUP, 93.)

I1 est trés difficile de trouver en francais de bonnes introductions aux pro-
blémes actuellement débattus dans les pays anglo-saxons. C’est pourquoi il faut
rendre hommage a M. Vax d’avoir « déblayé » le terrain et de nous offrir une
initiation rapide, mais stire, sur des penseurs relativement peu connus, sinon de
nom : Quine, Carnap, méme Wittgenstein ou Gilbert Ryle effrayent en effet le
philosophe, qui les répudie volontiers en les rabaissant au niveau « pré-philo-
sophique » des sciences empiriques. — M. Vax s’est appuyé pour ce travail sur
des monographies anglo-saxonnes (en particulier Urmson). I1 a tenté pourtant
dans les pages finales de tracer les limites de ces philosophies, et de les rapporter
a ce que, en Europe, on appelle Philosophie. En particulier il cherche les points
ol peuvent s’accrocher le marxisme, la pensée scolastique et 1’empirisme logi-
que. — Si les présentations de Russel, de Quine et de Carnap sont trés satis-
faisantes, le lecteur reste un peu sur sa faim avec Gilbert Ryle ou Austin, pour
ne rien dire de Popper dont le nom est tout juste cité. Un livre, donc, qui en

appelle aussitdét un second, plus complet. J.-CLAUDE PIGUET.

WALTER GOLZ : Dasein und Raum. Philosophische Untersuchungen
zum Verhiltnis von Raumerlebnis, Raumtheorie und gelebtem
Dasein. Tiibingen, M. Niemeyer, 1970, 263 p.

L’auteur cherche a concilier deux conceptions de l'espace qui s’excluent :
I’espace vécu et I’'espace comme représentation scientifique, objective et mathé-
matique. Sa méditation orientée dans ce sens doit cependant ne pas étre établie
de force, mais découler «de la chose méme ». — Une premiére partie découvre des
structures objectives au sein du vécu : ce sont les rapports fonctionnels qui
réglent I'apparition des phénomeénes. Ces structures objectives reposent sur la
validité intersubjective de l’appréhension vécue de l’espace. En fait, cette
« objectivation » anticipe sur les procédés constructivistes des méthodes scien-
tifiques, mais elle ne signifie pas que ’espace vécu soit déja de l’espace scienti-
fique encore indéfini. Simplement, il n’y a pas a priori d’incompatibilité entre
les deux. — Une seconde partie améne 'auteur a s’interroger sur I'espace scien-
tifique (mathématique et physique), compris comme une sorte de conséquence
de l'idéation propre a l'espace vécu. Toutefois, les structures mathématiques
expliquent un contenu qui échappe a I'intuition sensible. — Le processus d’idéa-
tion qui lie pour I'auteur l'espace vécu a l'espace scientifique dans leur genése
rapproche M. Goélz de Kant, la déduction transcendantale en moins. (M. Gélz,
en effet, se limite a I’étude des phénomeénes et récuse toute synthése a priori.)
En méme temps, l'auteur récuse également 1'idée d’une intuition purement
empirique de I’espace, et affirme l'incessante interaction de 1'idéatif et de I’empi-
rique. De cette maniére, M. Go6lz ne résout toutefois pas le probléme qu’il pose



BIBLIOGRAPHIE 223

lui-méme : car I'interaction de I'idéatif et de I’empirique n’explique pas pourquoi
la pensée scientifique a choisi la voie de l'idéation plutdt que de s’en tenir a
I'empirisme. — Un troisiéme chapitre traite de l'irréductibilité des deux concep-
tions de 'espace. M. Golz se référe a Minkovsky, Durckheim, Bollnow, et sur-
tout & Merleau-Ponty. L’existence, dit I’auteur, n’est pas un point géométrique
sur une ligne, mais une dimension orientée dans I’espace. Ce qu’oublie la vision
opératoire et mathématique de l'espace, c’est le caractére qu’a l'espace d’étre
lieu, et d’étre le lieu de mon corps. L’auteur récuse ainsi d’heureuse maniére
I’absolutisme scientifique et plaide pour l'incommensurabilité des divers aspects

de l'expérience. PauvL Goop.

HEeNR1I LEFEBVRE : La fin de I’histoire. Paris, Les Editions de Minuit,
1970, 233 p. (Arguments, N© 46.)

Toute la thématique et la problématique de ce livre tourne autour de la fin
de l'histoire. C’est dans cette perspective que l'auteur étudie d’abord trois
philosophes qui, selon lui, doivent étre approchés ensemble, car chacun pose,
a sa maniére, ce probléme de la fin de I'histoire : Hegel, Marx, Nietzsche. L’Etat
enfin achevé accomplirait-il I’histoire ? Ou serait-ce la fin de I’Etat, au contraire,
qui coinciderait avec la fin de I'histoire, telle qu’elle a existé jusqu’a mainte-
nant ? Ou encore, la fin de I’histoire comme apparence, ne permettrait-elle pas
la venue d’'un homme nouveau, d'une non-histoire ? — Mais H. Lefebvre ne se
contente pas de cette étude historique. Celle-ci ne doit, en effet, servir qu’'a
mieux comprendre le probléme de la culture actuelle qui est au centre des pré-
occupations de l'auteur. Or, au début du XXe siécle, I'histoire comme référentiel
s’effondre : c’est un fait historique crucial qui a des répercussions sur la morale,
dans la culture. Serions-nous alors arrivés 4 la fin de I’histoire ? — Cette question
est liée & celle des rapports entre I'Etat et I’histoire. Lefebvre propose trois
hypothéses : 1° Perpétuité et renforcement de I’Etat. On en reste alors & « une
parodie de I'historicité continue » (225). — 2° Hypotheése de la catastrophe. On
en vient alors & une autodestruction de I’histoire. — 3° Hypothése positive :
il y a une sortie de I'histoire. Cette sortie implique une phase transitoire qui est
caractérisée : a) par une continuation de I'histoire : prédominance de la crois-
sance (sur le développement), de la technicité ; b) par des accents mis, peu a peu,
au cours de cette méme période, sur ce qui résiste a la tendance unificatrice, sur
ce qui ne se laisse pas homogénéiser. On entre ainsi progressivement dans une
problématique nouvelle : celle de la différence (on se souvient que Lefebvre est
I'auteur d’un Manifeste difféventialiste). — La phase actuelle est celle du conflit :
une puissance homogénéisante domine, mais en méme temps, et Lefebvre le
souligne bien, se manifestent des concepts trans-historiques, comme, pour ne
citer qu'un exemple, celui de possible-impossible, ou d’« u-topie ». Cette cons-
cience utopique, nécessaire aujourd’hui, prend la place de la conscience du
passé. Nous constatons aussi qu’avec le Méme, c’est I’Autre qui s’affirme, qu’'au
travers de I'Identique, c’est le Différent qui émerge. C'est a 'exploration du
différent, du dépassement (plus un Uberwindern qu’'un Aufheben) que ce livre,
riche en idées neuves, nous invite. Stimulant pour I'esprit, cet ouvrage devrait,
a notre avis, se prolonger dans un autre qui pousserait plus loin certaines ana-
lyses particuliéres et qui pourrait instaurer une discussion, souhaitée par l'au-
teur, sur les réactions suscitées par La fin de I’histoire.

MicueL CoRrNU.



224 BIBLIOGRAFPHIE

MicHEL BERGMANN : L’Avenir possible. Taizé, Les Presses de Taizé,

1969, 172 Pp.

Les pays riches sont en voie de développement rapide. Le fossé qui nous
sépare du tiers monde tend a se creuser. Les pays riches sont au bénéfice cumu-
latif de l'investissement intellectuel. Nous envoyons techniciens, professeurs et
volontaires, mais 1'émigration des plus instruits des pays pauvres vers les pays
riches est plus forte que ’aide apportée par ailleurs. Le bénéfice des investisse-
ments revient finalement au préteur, et l'enseignement technologique est
inadapté aux pays pré-technologiques, sans parler des fournitures militaires
qui constituent souvent une part importante des budgets des Etats du tiers
monde. — L’intention de Michel Bergmann, docteur en sociologie, est de nous
sensibiliser, par cet ouvrage de dimension modeste, facile a lire, aux problémes
des relations économiques et humaines de 1'Occident avec le tiers monde. Il
esquisse une breve histoire économique de I’Europe dégageant les lignes de force
principales, du Moyen Age a la révolution industrielle. Fidéle & Max Weber,
il va parler de l'influence chrétienne sur la civilisation technologique, en parti-
culier de 'influence de la Réforme, facteur de développement de cette derniére.
— Le chapitre le plus intéressant est, & mon sens, le dernier, 13 ot il essaie de défi-
nir notre avenir probable, avec tous les risques que comportent de tels pro-
nostics. Michel Bergmann pense que I'écart entre le Nord et le Sud ira s’accen-
tuant. Les investissements de 1’Europe vont s’orienter vers I'Est, la Russie. Le
Sud va se transformer lentement. La civilisation technologique, sécularisée, ne
se référe pas a Dieu. Elle est marquée par ’érotisme. Arrivé a ce point de son
étude, Michel Bergmann invite & la réaction. « L’avenir probable n’est pas
brillant, dit-il. Il importe de tout faire pour le changer. » Une solution, a ses
yeux, serait I'introduction d’un imp6t généralisé pour le développement. Il fau-
drait créer une banque internationale du développement. Nous verrions naitre
une force d’ordre internationale, et nous nous dirigerions vers un gouvernement
mondial. Au-dela de la civilisation technologique serait assuré un revenu pour
tous. L’avenir possible est dans I’éducation permanente, une formation toujours
mise a jour, vers une démocratie ol chacun exerce sa part de responsabilités,
permettant le pluralisme dans tous les domaines. Michel Bergmann parle, au
début de la quatriéme partie de son livre, d’une « utopie impérative ». L’auteur
est donc conscient — le choix des mots le montre — de la fragilité de certaines de
ses théses. A la fagon dont il aborde ses pages sur «le revenu pour tous», il
dépasse sans doute l'utopie. Ce qu'il dit est tout simplement irréaliste. Nous
irions vers un Etat bureaucratique en face duquel les machines administratives
actuelles ne seraient que jeux d’enfants (v. p. 156-157). Malgré tout, un bon
ouvrage au demeurant. HERALD CHATELAIN.

ALBERT CARACO : L'ordre et le sexe. Lausanne, L’age d’homme, 1970,

275 P.

Il s’agit d’un recueil d’aphorismes ou de brefs fragments relatifs 4 I'homme et
a la femme. Dans une préface en quatre langues, l'auteur explique qu’il a choisi
la continence et qu’il se trouve « au-dessus de la mélée des corps ». Le salut de
I’humanité est présenté comme un retour au principe féminin, car ’ordre dans
lequel nous vivons est un ordre male, c’est-a-dire essentiellement violent et
guerrier. L'exemplaire de cet ouvrage que notre R.T.Ph. a regu est un exem-
plaire dédicacé, fort aimablement, par 'auteur : on peut en effet lire sur la page
de garde ces mots, calligraphiés en petites capitales: LA REVOLUTION SERA
METAPHYSIQUE OU BIEN ELLE NE SERA PAS — LA RESTAURATION DE L’HOMME
SERA PHYSIQUE OU BIEN ELLE NE SERA PAS. J.-CLAUDE P1GUET.



	Bibliographie

