
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1972)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Michel Meslin : Le Christianisme dans l'empire romain. Paris, PUF,
1970, 195 p. (SUP.)

On lira ce petit livre sur un sujet considérable avec un intérêt et un profit
croissants. Alors que les trois premiers chapitres (p. 1-92) nous ont paru un peu
rapides et formels, faute de références assez nombreuses à des textes et à des
faits concrets, les trois derniers (p. 93 ss.: le conflit idéologique, christianisme
et culture, christianisme et religiosité antique) sont vraiment, au-delà d'une
histoire événementielle, «une tentative de replacer l'émergence et le développement

d'un nouveau système religieux dans les cadres politiques, sociaux et
culturels de son époque » (p. 5) et ceci, avec une grande amplitude dans la
méthode, la critique historique s'associant à la psychologie des profondeurs, à

la sociologie (mais avec mesure : « attention au sociologisme étroit » p. 137),
à l'histoire comparée des religions (Casel, Eliade) et à la réflexion philosophique
toujours en éveil (Ricœur, Dilthey). On sent l'auteur quelque peu hésitant, et
c'est à son actif, entre la thèse catholique d'un « harmonieux développement »

(p. 65) de l'Eglise du Ier au Ve siècle et l'étonnement de l'historien devant
certains développements précisément trop « harmonieux » et sociologiquement
prévisibles (par ex. sur l'épiscopat, p. 58 ss.). Nous aurions deux questions principales

à poser. Est-il légitime de parler ici de « langage sacré » ou de « culture
chrétienne spécifique » (p. 130 ss) alors que toute l'étude montre par ailleurs
que le christianisme naissant a adopté librement et provisoirement des langages

variés et successifs pour se faire comprendre Son langage ne lui est jamais
apparu comme sacré au sens d'intouchable, ou d'efficace en lui-même, au
contraire de ce que l'on voit dans d'autres milieux religieux du même temps. En
second lieu, sur la « spécificité du fait chrétien » (p. 174 ss. et déjà l'introduction
de l'ouvrage), que l'auteur voit bien dans une certaine idée du Temps, nous
avons perçu une hésitation, à nouveau très suggestive, entre une anamnèse de

type réitération cultuelle (p. 187 ss; imitation du dieu sauveur) et une anamnèse

de type memoria, « souvenir et rappel » du passé accompli en Jésus-Christ :

« La réalité du geste sauveur, efficace en lui-même, est ainsi étendue à tout le
temps qui reste à venir et se répartit, par la célébration liturgique, sur l'assemblée

des croyants » (p. 188). Sans doute l'auteur inclut-il, dans les mots «

célébration liturgique » l'annonce, la prédication et l'explication de l'Evangile dans
les catégories toujours nouvelles des cultures intéressées. Sans cela, on ne
comprendrait pas l'énorme effort d'explicitation intellectuelle, constamment renouvelée,

qui se voit dès la période du Nouveau Testament. Ce petit livre d'histoire
ne laisse pas de poser les questions exégétiques, théologiques et philosophiques
les plus graves sur l'essence du christianisme. C'est le signe d'une réussite.

Pierre Bonnard.

histoire
de l'église
ET DE LA
PENSEE
CHRÉTIENNES



52 BIBLIOGRAPHIE

Grégoire le Thaumaturge : Remerciement à Origene. Lettre d'Ori¬
gène à Grégoire, texte grec, introduction, traduction et notes, par
Henri Crouzel. Paris, Le Cerf, 1969, 230 p. (Sources chrétiennes,
n° 148).
Les lettres dont on trouve ici le texte et la traduction constituent, écrit

l'éditeur, un document à peu près unique dans la littérature chrétienne primitive,

puisqu'il s'agit d'un échange entre un maître et un disciple. Il constitue
un témoignage direct sur l'enseignement, le programme, les méthodes d'Origène
et sur les sentiments qu'éprouvaient professeurs et élèves. Le Remerciement de

Grégoire est un discours d'apparat composé suivant les règles de l'art des
rhéteurs au moment où le disciple quitte Cesaree où il a reçu l'enseignement de son
maître. Le P. Crouzel consacre son introduction à présenter Grégoire, plus
célèbre en Orient qu'en Occident, et à étudier le Remerciement du point de vue
bibliographique, littéraire et doctrinal. Sous ce dernier rapport, il traite de la
Trinité, de l'âme humaine, de la vie spirituelle et de la connaissance. Il examine
plus brièvement la lettre d'Origène, qui est d'ailleurs beaucoup plus courte que
l'autre. Le Remerciement contient principalement le récit de la formation de
Grégoire, de sa rencontre avec Origene et des études entreprises sous sa direction.

Il s'étend longuement sur l'importance de la philosophie aux yeux d'Origène

et sur l'habitude qu'avait le maître de la faire connaître sous les différentes
formes qu'elle a pu prendre — l'athéisme excepté — afin que le disciple ne
s'asservisse à aucune d'entre elles. « Il choisissait, lit-on à la page 167, tout ce qui,
dans chaque philosophie, était utile et vrai, et nous le proposait. Il en séparait
tous les mensonges et, entre autres, au premier chef, ceux qui atteignaient la
piété des hommes. » Car, lit-on encore à la p. 127, « il proclamait... qu'il est impossible

de pratiquer une parfaite piété sans philosopher ». Dans la seconde lettre
publiée ici, Origene répond en exhortant son disciple à lire les Ecritures et à
considérer la philosophie comme un auxiliaire de la théologie, comme les sciences
mathématiques sont des auxiliaires de la philosophie. pERNAND Brunner

Myrrha Lot-Borodine : La déification de l'homme selon la doctrine
des Pères grecs. Préface par le cardinal Jean Daniélou. Paris, Le
Cerf, 1970, 290 p. (Bibliothèque œcuménique, 9).
Ce livre réunit trois articles parus entre 1932 et 1950 et ayant trait, respectivement,

à la notion de déification de l'homme, au problème de la rencontre
de la liberté et de la grâce, et à la question de la béatitude. L'auteur, en critiquant
systématiquement ce qui lui semble être l'attitude des Eglises occidentales,
cherche à mettre en évidence les convictions de l'Orthodoxie, sur ces trois
sujets, convictions considérées a priori comme <« chrétiennement meilleures ».

Cette certitude de l'infériorité de l'Occident, cette tendance à l'auto-satisfac-
tion quasi transcendante sont caractéristiques de l'orthodoxie russe, comme l'a
justement remarqué Berdiaev. L'auteur ne laisse place à aucune distinction
entre la Tradition orientale et l'idée qu'elle s'en fait : une telle absence de
« discernement des esprits », pour reprendre l'expression patristique, «

phénoménologie » selon le préfacier, « Einfühlung » et psychologie introspective (de
qui ou de quoi selon l'auteur même, donne des résultats assez confus. Venant
après tant de remarquables travaux sur la mystique orthodoxe (Lossky,
Meyendorff, Daniélou, Hausherr, etc.) cette réédition ne s'imposait pas et
d'autant moins que le style est d'une grandiloquence difficile à supporter.

Didier Baer.



BIBLIOGRAPHIE 53

Hugues de Saint-Victor : Six opuscules spirituels : La Méditation,
La Parole de Dieu, La Réalité de l'Amour, Ce qu'U faut aimer
vraiment, Les cinq Septénaires, Les sept Dons de l'Esprit saint.
Introduction, texte critique, traduction et notes par Roger Baron.
Paris, Le Cerf, 1969, 144 p. (Sources chrétiennes, n° 155.)

Comme on le sait, la collection des Sources chrétiennes a inauguré une série
consacrée aux textes monastiques d'Occident ; le présent volume en est le
numéro 28. Le chanoine Roger Baron donne ici six opuscules peu connus dont
il n'a pu mettre au point la publication avant sa mort ; le secrétariat des Sources
chrétiennes s'en est chargé. Dans l'introduction, l'auteur examine l'authenticité
de chacun de ces textes et leur contenu ; un index scripturaire et un index général

termine l'ouvrage. On ne trouvera pas dans ce livre de révélations sur la
doctrine de Hugues, mais on y reconnaîtra sa sagesse sûre, sa piété traditionnelle

et son thème constant de l'amour : « La vie du cœur, c'est l'amour, et, par
suite, il est tout à fait improbable qu'un cœur qui désire vivre soit sans amour »

(IV, 1, p. 95). Selon la doctrine augustinienne, le mal réside dans la volonté;
quand donc la charité est présente, le mal disparaît. Dieu a créé dans l'homme
l'amour pour rendre l'homme participant à sa béatitude.

Fernand Brunner.

Fernand Brunner : Eckhart. Paris, Seghers, 1969, 185 p. (Philoso¬
phies de tous les temps, 59).

Les divergences d'interprétation relatives à la doctrine, à la portée et
surtout à l'hétérodoxie apparente de Maître Eckhart rendaient nécessaire cette
mise au point, à laquelle s'attache ingénieusement et avec érudition M. Fernand
Brunner. Après avoir critiqué les interprétations courantes, M. Brunner propose
la sienne, qui consiste à lire Eckhart sans parti-pris, et surtout à la lumière des

conditions historiques qui furent les siennes. Ni ancêtre de la Réforme, ni
platonicien égaré dans un siècle inadéquat. Maître Eckhart ne fut pas non plus ce

qu'on appelle un panthéiste immanentiste. M. Brunner donne donc de ce penseur

considéré comme hérétique une image presque rassurante, en tout cas
plausible : celle « d'un moine chrétien, appartenant à un ordre voué à
l'enseignement, et jouissant, sa vie durant, de la confiance de ses confrères » (p. 9).
Mais M. Brunner ne cache pas la difficulté de cette pensée, qui est philosophique

et théologique à la fois, et qui se donne à lire dans des écrits mal connus,
aux intentions diverses, voire opposées. Dans ces conditions, il vaut mieux,
pense M. Brunner, analyser les œuvres, plutôt que d'en chercher la synthèse :

en effet, « dans l'étude de cet auteur, l'heure des synthèses n'a pas encore
sonné ». — Ces pages se veulent donc liminaires, et elles introduisent à un choix
de textes, traduits par M. Brunner, lequel, dit-il, s'est autorisé au nom de
l'exactitude des «formules barbares», «préférables à l'imprécision» (p. 89).
Cela se peut, mais les barbarismes du jargon sont peu visibles, quand à la
précision s'ajoute la clarté. — Un très remarquable lexique complète cet ouvrage.

J.-Claude Piguet.



54 BIBLIOGRAPHIE

Nicolai de Cusa : Opera omnia, XVI, i, Sermones I (1430-1441).
Fasciculus I : Sermones I-IV, edidit Rudolf Haubst, Martin
Bodewig et Werner Krämer comitibus. Hamburgi, Felix Meiner,
1970, 72 p.

L'édition critique des œuvres complètes de Nicolas de Cuse, en cours de

publication à Hambourg, comprend désormais, avec ce fascicule, les quatre
premiers sermons du maître allemand. Ces prédications, qui seront suivies
d'un grand nombre d'autres, datent de 1430 et 1431 et ont pour thème : « Au
commencement était le Verbe », « Les mages allaient », « Faites ceci en mémoire
de moi » et « La Foi catholique consiste en ceci que nous vénérons un seul Dieu
dans la Trinité et la Trinité dans l'unité ». Nicolas, qui, comme on le voit,
ne prêche pas nécessairement sur des passages de la Bible, donne à ses sermons
un tour spéculatif, et on observe déjà dans ces documents de haute époque la
marque du Cusain. L'auteur a d'ailleurs introduit dans son texte des adjonctions

à une date ultérieure ; un artifice typographique les signale. Les notes
au bas des pages comprennent trois parties, relatives l'une à l'établissement
du texte, l'autre aux sources, et la dernière aux passages parallèles, puisés
principalement dans les premiers écrits de Nicolas.

Fernand Brunner.

Joachim Staedtke : Johannes Calvin. Erkenntnis und Gestaltung.
Göttingen, Musterschmidt, 1969, 114 p. (Persönlichkeit und
Geschichte, Band 48).

Dans cet ouvrage agréable et d'une lecture aisée, l'auteur brosse avec
concision un tableau perspicace de la formation et de l'action de Calvin. Il
intègre avec bonheur une présentation succincte de la théologie, de l'éthique
sociale et politique du réformateur à un cadre biographique qui lui-même n'est
pas limité à la seule personne de Calvin, mais fait une large part aux situations
historiques qu'il connut en France, à Strasbourg et à Genève et aux relations
qu'il entretint avec l'étranger. Ce livre, qui tient compte des derniers développements

des études calviniennes, constitue donc une excellente introduction à
Calvin. On regrettera cependant qu'il offre une bibliographie si sommaire et
qu'il soit dépourvu de notes. Celles-ci auraient notamment permis de savoir
d'où l'auteur a tiré un renseignement fort important pour l'étude de la formation

de Calvin : lors de son séjour chez Louis du Tillet en hiver 1534, il se
serait grandement familiarisé avec saint Augustin (p. 23). Relevons encore
quelques petites inexactitudes. P. 15, il ne s'agit pas de Robert Olivetan, mais
de Pierre Robert, surnommé Olivetan. P. 16, en 1530 Calvin ne suivit pas
Melchior Wolmar appelé par Marguerite d'Angoulême d'Orléans à Bourges ; il
l'y précéda au contraire, car il était à Bourges dès l'été 1529. P. 44, le retour
de Calvin à Genève eut lieu le 13 septembre 1541 et non 1544. P. 75, l'auteur a
voulu sans doute parler de 150 et non de 1500 étudiants qui fréquentaient
l'Académie de Genève peu de temps après sa fondation. Signalons enfin, p. 77,
que le secrétaire de Calvin n'était pas Claude, mais Charles de Jonvilliers.

Olivier Fatio.



BIBLIOGRAPHIE 55

Alexandre Ganóczy : La Bibliothèque de l'Académie de Calvin.
Genève, Droz, 1969, 341 p. (Etudes de philologie et d'histoire, 13).

L'auteur est un spécialiste de Calvin dont la Revue a recensé déjà deux
ouvrages importants : Calvin, théologien de l'Eglise et des ministères et Le jeune
Calvin (voir les comptes rendus du professeur de Senarclens en 1965 et en 1967).
L'ouvrage que nous annonçons aujourd'hui est une thèse de doctorat de la
Faculté des lettres de l'Université de Paris. Il s'agit de l'édition du Catalogus
Librorum Bibliothecae Genevensis de 1572, précédée d'une très intéressante
introduction de 155 pages. Le catalogue même comprend 473 articles dont
397 sont identifiés et décrits. En réalité, en 1572, l'Académie est plutôt celle de
Bèze que celle de Calvin, et la Bibliothèque, formée en grande partie de livres
ayant appartenu à Calvin et à Pierre Martyr Vermigli, a été constituée selon
les directions de Théodore de Bèze. Ganóczy voit dans l'abondance ou la rareté,
dans l'absence aussi de certains auteurs des indices permettant de déterminer
l'orientation des études à la fin du XVIe siècle : faveur nouvelle à la philosophie
d'Aristote, prédominance de l'ecclésiologie et de la théologie sacramentelle sur
la sotériologie. Un dernier paragraphe définit la vocation de l'Académie : non
pas former une élite intellectuelle séparée de la réalité, mais préparer des serviteurs

du pays et de l'Eglise possédant une solide culture générale et une ferme
orientation doctrinale. Le quadruple index des auteurs, des éditeurs, des
commentaires bibliques et des anciens propriétaires fait de cet ouvrage un excellent,
un indispensable instrument de travail. Robert Centlivres

Registre de la Compagnie des pasteurs de Genève, t. Ill, 1565-1574.
Publiés sous la direction des Archives d'Etat de Genève par
Olivier Fatio et Olivier Labarthe. Genève, Droz, 1969, xxiv +
327 p., avec index (Travaux d'Humanisme et Renaissance, CVII).
En 1962 et 1964 paraissaient, édités par MM. Jean-François Bergier et

Robert Kingdon, les tomes II, puis I du Registre de la Compagnie des pasteurs
de Genève du temps de Calvin. (Voir R. Th. Ph., années 1964, p. 166, et 1965

p. 267). On attendait un tome III qui devait contenir une introduction générale
et des tables ; or, heureuse surprise, le tome III a paru ; il ne contient pas
l'introduction prévue, à laquelle « on » a renoncé, ni les tables, qui paraîtront
plus tard, mais bien la suite du Registre de la Compagnie pour les années

1565-1574. Le succès des premiers tomes a engagé deux historiens du Musée
de l'Histoire de la Réformation à poursuivre l'œuvre commencée ; ils se proposent
de la conduire jusqu'en 1618, année du Synode de Dordrecht. En annexe,
MM. Fatio et Labarthe nous donnent « l'édition intégrale, l'analyse ou la simple
mention de lettres et d'avis adressés par ou à la Compagnie ». L'introduction
présente des deux rédacteurs des Registres : Nicolas Colladon et Jean Pinault ;

elle énumère les divers problèmes abordés par la Compagnie. Les notes,
abondantes et précises fournissent, à côté d'une riche bibliographie, des renseignements

sur les circonstances qui ont dicté les décisions de la Compagnie. Elles
citent à plusieurs reprises les Registres du Consistoire et des Conseils. — Cette
publication mériterait plus qu'une simple notice. Disons au moins qu'elle fournit
aux historiens de métier et aux amateurs du passé protestant une base ample
et solide, et surtout pour l'étude de l'ecclésiologie et de la discipline ecclésiastique
de l'Eglise de Genève, mais aussi pour la connaissance de la société genevoise à
la fin du XVI« siècle. On se réjouit de la suite r0Bert Centlivres.



56 BIBLIOGRAPHIE

Richard Stauffer : La Réforme. Paris, Presses Universitaires de
France, 1970, 126 p. (Que sais-je 1376).

Le titre pourrait prêter à confusion, car ce livre est d'histoire, et d'histoire
seulement : il ne contient, sur les problèmes dogmatiques, que des allusions.
Mais c'est une histoire qui est racontée de façon passionnante, et parfaitement
adaptée, dans la manière et aussi dans le fond des choses, aux passions de

l'époque. — Les coupes sont géographiques : l'Allemagne, la Suisse, Strasbourg,
Genève et l'Angleterre sont les étapes principales. Ces lignes, ainsi tracées,
convergent cependant, et cette convergence, si on la regarde rétrospectivement,
apparaît comme politique d'abord. t _cLAude Piguet

Joseph Lortz : La Réforme de Luther. Tome I, traduit de l'allemand
par Daniel Olivier. Paris, Le Cerf, 1970, 591 p.

L'ouvrage de Lortz marque une étape importante dans l'histoire de
l'interprétation catholique de la personne et des œuvres de Luther. L'auteur s'efforce
de juger d'une manière équitable le Réformateur. L'une des thèses est la
suivante : les doctrines que Luther a combattues ne représentaient pas le vrai
catholicisme, cependant, on ne peut conclure qu'entre le luthéranisme et le
Concile de Trente, il n'existe que des malentendus ; l'opposition sur des points
importants est manifeste. Nous avons été gêné par la méthode qu'utilise Lortz
dans son exposé ; il recourt volontiers à l'antithèse soulignant tour à tour les

aspects positifs et négatifs des personnages qu'il décrit, mais le portrait parfois
devient contradictoire. Un seul exemple : Erasme nous est présenté comme un
homme qui veut enraciner le renouveau de l'Eglise dans la personne du Christ.
Mais deux pages plus loin, l'humaniste nous est décrit comme un « relativiste-
né ». Ce dernier jugement n'est guère compatible avec le premier. En réalité,
Erasme apparaît comme un précurseur de Vatican II qui parle de la hiérarchie
des vérités révélées. Enfin, lorsque Lortz insiste sur le subjectivisme de Luther,
ne subit-il pas encore l'influence de Denifle Un regret encore : les citations
souvent intéressantes sont données sans références. Georges Bavaud

J. Leclerc, M. F. Valkhoff : Les premiers défenseurs de la liberté
religieuse. Paris, Le Cerf, 1970, 2 vol. de 204 et 200 p. (Chrétiens
de tous les temps, 34 et 35).

Les deux volumes de cette anthologie de textes historiques sur la liberté
religieuse au temps de la Réforme et des guerres de religion s'insèrent heureusement

dans la perspective œcuménique de la théologie chrétienne d'aujourd'hui
tant il est vrai qu'une commune approche de la vérité religieuse postule une
liberté de conscience absolue ainsi qu'un respect réciproque de convictions
souvent radicalement opposées. Cependant, au temps des premiers défenseurs
de cette tolérance mutuelle, c'est la contrainte physique qu'il faut envisager ;

on ne saurait donc assez admirer ces figures nobles, courageuses, catholiques
ou réformés sincères, chrétiens authentiques, réclamant, en pleine mêlée, un
respect élémentaire pour la partie adverse. C'est en effet dans l'horreur des

guerres civiles que s'élèvent les voix d'Etienne Pasquier, du chancelier Michel
de l'Hospital, de Sébastien Castellion, de François de la Noue et de Jean Bodin
en France, celles d'Erasme, de Coornhert et de Grotius en Hollande, celles du
jésuite anglais Persons et de ses compatriotes Richard Hooker, Thomas



BIBLIOGRAPHIE 57

Helwys et William Allen : tous chrétiens conscients des périls que créeraient,
pour la religion chrétienne, le « forcement » des consciences et le recours brutal
aux mesures de persécutions. Le même esprit d'ouverture et de compréhension,
inspiré par la gravité du « schisme d'Occident », anime les pactes de tolérance
de la Confédération de Varsovie (1573), celui des Provinces-Unies (1576-1580)
ainsi que les associations entre huguenots et catholiques du Languedoc (1574-
ïSys)- — Un historique concis de la liberté religieuse, du début de l'ère
chrétienne jusqu'aux temps modernes, définissant la scène politique et religieuse
où s'affirment les premiers apologistes de la liberté de conscience, une chronologie

comparative des événements politiques et des textes sur la liberté religieuse,
enfin une présentation intelligente des manifestes, apologies et proclamations,
situés dans leur contexte historique, et ce pour la période allant de 1517 à 1648,
recommandent ces 2 volumes spécialement aux théologiens, historiens et
enseignants mais aussi à tous ceux que le problème de la liberté religieuse ou civile
préoccupent. Ils y verront naître et croître, non de l'indifférence ou du scepticisme
propres au Siècle des Lumières mais de l'angoisse et de la honte de chrétiens
séparés, la frêle et timide fleur de la liberté religieuse qui, par-delà les haines
confessionnelles ou la collusion Etat-Eglise, germe et mûrit en espérance
œcuménique. Jean-Pierre Widmer.

Guido Kisch : Erasmus' Stellung zu Juden und Judentum. Tübingen,
J. C. B. Mohr, 1969, 39 p. (Philosophie und Geschichte, 83/84).

Dans une brève étude fort intéressante, l'auteur examine l'attitude d'Erasme
face aux Juifs et au judaïsme. Pour ce faire il analyse la correspondance de
l'humaniste où apparaît une indéniable et très profonde hostilité envers les

Juifs. Certes, dans le combat mené par Reuchlin pour sauvegarder la littérature
hébraïque menacée de destruction par les « obscurantistes », Erasme prend dès
le début parti pour les humanistes. (Ceci ne l'empêche pas d'exprimer, à propos
des causes du conflit, son ressentiment envers tout ce qui touche aux Juifs.)
Pourtant, dès que son nom est directement impliqué dans la controverse, il se

montre de plus en plus réticent. Il souhaiterait n'être identifié à aucune des

parties engagées. C'est ainsi que, peu à peu, il se distance de Reuchlin. En
ce qui concerne l'hébreu, Erasme — contrairement à ce que dit Max Brod,
Johannes Reuchlin und sein Kampf, Stuttgart, 1965 — ne s'est jamais vanté
de n'en connaître que les rudiments. Il était au contraire tout à fait conscient
d'une lacune qui l'obligea plusieurs fois à recourir au concours de personnes
plus éclairées, les trois frères Amerbach pour son édition de Jérôme, Oecolampade

pour celles du Nouveau Testament. Il n'hésita pas enfin à se remettre à
l'étude de la langue sacrée à l'âge de 53 ans avec Johannes Cellarius. On a
beaucoup loué la grande tolérance politique et religieuse de l'humaniste qui
tranche avec le dogmatisme du XVIe siècle. Comment concilier cette fameuse
« humanitas erasmiana » avec une haine des Juifs dont jamais il ne se départit
Pour l'auteur, Erasme a sans aucun doute été influencé par la vision traditionnelle

de l'Eglise vis-à-vis des Juifs. Par ailleurs, il considère le judaïsme comme
une religion des œuvres, purement extérieure et légaliste, alors que lui-même
a centré sa vie et sa pensée sur une « philosophia Christi » reposant essentiellement

sur le Nouveau Testament. N'ayant jamais eu une vraie connaissance de
l'hébreu, il a partagé les préjugés de son époque à l'égard de la culture juive.



58 BIBLIOGRAPHIE

Reuchlin, en revanche, bien qu'issu des mêmes cercles, est parvenu grâce à son
travail scientifique à une tout autre vision de la question juive : non seulement
il a lutté contre la destruction des écrits judaïques, mais il a aussi combattu
pour la reconnaissance des Juifs comme citoyens à part entière du Saint-
Empire. L'auteur, en conclusion, se voit forcé de reconnaître que la belle image
du prince des humanistes nous apparaît sous cet angle-là quelque peu ternie.

Olivier Fatio.

Richard L. Greaves : John Bunyan. Appleford, The Sutton Courte¬
nay Press, Abingdon, Berkshire, 1969, 176 p. (Courtenay Studies
in Reformation Theology, 2).

John Bunyan, aux yeux du lecteur cultivé, est l'auteur du Voyage du pèlerin,
ouvrage dont trois siècles n'ont diminué ni la portée ni l'intérêt. Dix mille
exemplaires s'en vendent annuellement en Angleterre ; des traductions paraissent

en diverses langues européennes ou afro-asiatiques. — L'œuvre de Bunyan
— l'on ne saurait oublier que le Voyage du pèlerin n'est qu'un des quelque
quarante-deux volumes publiés du vivant de l'auteur, à quoi s'ajoutent une
quinzaine d'ouvrages posthumes — a été examinée à plus d'une reprise par les

critiques littéraires, les sociologues et les économistes. Son contenu théologique
a beaucoup moins retenu l'attention. Le mérite de l'étude de M. Richard L.
Greaves est de s'attacher précisément à cet aspect jusqu'ici partiellement
négligé de l'écrivain anglais. — La conclusion à laquelle parvient M. Greaves,
au terme d'une analyse nuancée, souligne le caractère empirique de la pensée
théologique de Bunyan. Expériences personnelles et lectures multiples
constituent le fondement de ses convictions, l'influence la plus marquée étant peut-
être celle de saint Paul. Il n'est pas le calviniste cohérent que l'on a parfois cru
voir en lui, mais emprunte à Luther plus d'une position, celles notamment
relatives à la nature de Dieu et aux conditions premières du salut. — Une
bibliographie sommaire et un glossaire des principaux termes théologiques complètent

heureusement le texte de M. Greaves. Ernest Giddey

Jean Boisset : Histoire du protestantisme. Paris, Presses Universi¬
taires de France, 1970, 127 p. (Que sais-je 427).

Les premières et les dernières pages de cet ouvrage sont excellentes : le
point de départ de la Réforme est admirablement marqué, en particulier dans
l'énoncé des thèmes qui furent communs aux réformateurs. L'aboutissement
à l'œcuménisme est lui aussi fort bien fait, et les tendances propres de l'auteur
y apparaissent assez clairement. Dans le milieu toutefois, on assiste davantage
à une course de vitesse contre le temps de la chronologie, qu'à une mise en
place systématique et précise des divers mouvements : 14 lignes sur Jean-Jacques
Rousseau, 8 lignes sur le protestantisme et la franc-maçonnerie. Il n'en faut
pas faire reproche à l'auteur, mais aux exigences d'une collection.

J.-Claude Piguet.



BIBLIOGRAPHIE 59

Hans Küng : Was ist Kirche Freiburg-Basel-Wien, Herder, 1970,
206 p. (Herder-Bücherei, 376.)

L'auteur a voulu, dans ce volume, résumer l'essentiel de son gros ouvrage
sur l'Eglise. On y retrouve ce style très oratoire qui interpelle le peuple de Dieu
au nom de l'Ecriture trop isolée, selon nous, de la tradition. Parfois, nous
demeurons perplexe, voire inquiet en présence de certaines antithèses trop faciles.

Un exemple : un catholique peut-il simplement opposer service et pouvoir
lorsqu'il parle de la fonction du pape Le successeur de Pierre n'a-t-il pas le
devoir d'enseigner et de commander quand le bien de l'Eglise le requiert
Théologie très suggestive, mais, à nos yeux, unilatérale. qeorges Bavaud

THÉOLOGIE

CONTEMPORAINE

Kirche in Freiheit, Gründe und Hintergründe des Aufbruchs in Holland.
Deutsche Überzetzung von G. Memmert. Freiburg-Basel-Wien,
Herder, 1970, 169 p.
Cet ouvrage rédigé sous la forme d'interview nous permet de connaître

d'une manière vivante et directe les problèmes les plus importants que se pose
l'Eglise catholique de Hollande. L'enquête aborde en effet la plupart des thèmes
étudiés au célèbre « concile pastoral » (un chapitre du livre lui est réservé). Ainsi,
nous voyons comment nos frères chrétiens envisagent la fonction de la théologie
(témoignage de Schillebeeckx), les rapports entre la Bible et la catéchèse, le
problème de l'exercice de l'autorité (réponses de l'évêque de Breda), la vie
liturgique et monastique, le ministère féminin, le lien entre le célibat et la
prêtrise, l'œcuménisme (entretiens avec un réformé), et enfin le mouvement
Schalom que la grande presse a fait connaître. Ce qui nous a particulièrement
frappé c'est la sévérité des jugements portés sur certains actes du Pape — on
ne ménage pas l'Encyclique Humanae vitae (p. 66), et en même temps la conviction

du rôle nécessaire de la papauté, son charisme étant de donner aux Eglises
locales le sens de l'universalité (cf. p. 63). Les catholiques hollandais nous semblent
aimer un état de tension entre plusieurs valeurs antinomiques ; leur fidélité à

Rome, ils l'illustrent par l'épisode d'Antioche rapporté par l'épître aux Galates :

Paul résiste à Pierre, mais, ajoute l'évêque de Breda, dans la recherche d'une
solution pacifique (p. 44). Nous n'avons pas découvert un esprit schismatique,
mais une conception de l'obéissance à laquelle le catholicisme n'est pas habitué.
Sur le plan théologique, l'accent est mis sur « l'orthopraxie » (p. 15), qui se
manifeste dans le service des valeurs présentes dans le monde. L'orthodoxie
traditionnelle, selon Schillebeeckx, s'est trop tournée exclusivement vers le
passé et pas assez vers l'avenir de l'humanité. Nous nous demandons cependant
si cette orientation respecte suffisamment la spécificité de l'Eglise et sa tâche
essentielle. Les critiques formulées contre le célibat ecclésiastique nous semblent
avoir la même source, la dimension verticale du ministère étant estompée. Les
évêques nous apparaissent très proches de leur peuple et tout pronostic sur
l'évolution future de la situation nous semble impossible.

Georges Bavaud.

Karl Rahner, Herbert Vorgrimler : Petit dictionnaire de théologie
catholique. Traduit de l'allemand par P. Démann et M. Vidal.
Paris, Le Seuil, 1970, 508 p.
Disons-le d'emblée, ce dictionnaire ne fera pas double emploi soit avec

l'Encyclopédie de la foi (4 vol. parus aux Editions du Cerf) qui est un consul-



60 BIBLIOGRAPHIE

tatif donnant des renseignements de théologie biblique, d'histoire des dogmes
et de théologie systématique, soit avec le dictionnaire théologique (paru chez
Desclée) du P. Bouyer, qui est un lexique élémentaire. Le dictionnaire de
Rahner-Vorgrimler est déjà classique en Allemagne ; ses auteurs y ont souvent
résumé leurs contributions très appréciées au Lexikon für Theologie und Kirche
(Herder). Les notions définies sont celles dont use le théologien, elles sont
d'origine scripturaire, conciliaire, philosophique et proprement théologique ;

leurs acceptions varient selon les auteurs. On les trouve à chaque page des
traités théologiques, on en ignore souvent le sens précis, plus souvent encore
on se méprend sur leur usage technique. Ici, le dictionnaire rendra d'innombrables

services au débutant et même au théologien déjà exercé au vocabulaire
de sa discipline, parce qu'il traite et des concepts et de leur problématique :

par exemple âme -âme naturellement chrétienne, amour -amour du prochain,
discipline de l'arcane, etc., des courants et des écoles théologiques : par ex.
arianisme, baïanisme, démythologisation, gnose... Les problèmes contemporains

ne sont pas oubliés : démythisation, théologie et philosophie, développement

du dogme, athéisme. Des rubriques plus longues sont consacrées à
théologie, prostestantisme, religion, foi, grâce, mort, etc. Comme tous les ouvrages
similaires, celui de Rahner-Vorgrimler offre des notices très condensées, si
chargées de substance que leur richesse risque d'échapper à celui qui ne manie
pas quotidiennement la terminologie théologique. Il faut noter cependant que
ses auteurs ont fait un réel effort de clarification et de simplification pour donner
des définitions aussi précises et rigoureuses que possible.

Gabriel Widmer.

L'Apostolat des laïcs. Décret « Apostolicam actuositatem ». Texte latin,
traduction française par Mgr Streiff. Commentaires par A.
Glorieux, R. Goldie, Y. Congar, H.-R. Weber, G. Hasenhüttl, J. Groo-
taers, M.-J. Beccaria, P. Toulat et H. Küng, sous la direction de
Y. Congar. Paris, Le Cerf, 1970, 311 p. (Unam Sanctam, 75.)
« Le décret sur l'apostolat des laïcs contient de grandes richesses, mais déjà

son ton laisse par endroits une impression de paternalisme. Son ecclésiologie
est imparfaitement celle du Peuple de Dieu, que le concile a tout juste ébauchée
dans le chapitre II de Lumen gentium et qui s'avère porter les chances du
présent et de l'avenir. Le ressourcement biblique, réel mais encore timide au
concile, n'a pas encore porté tous ses fruits. » Dès la Préface de ce nouveau
volume de la série consacrée aux textes de Vatican II, le P. Congar nous
prévient qu'il sera respectueusement critique. De fait, après une soigneuse présentation

de la synopse latin-français du décret, les divers auteurs de cet ensemble
vont en dire les apports et les richesses, mais aussi (surtout les limites. A cet
égard, les contributions de J. Grootaers (« Quatre ans après. Un texte qui est
loin déjà ») et de H. Küng (« La participation des laïcs aux décisions dans l'Eglise.
Une lacune dans le Décret sur l'apostolat des laïcs ») sont révélateurs d'une
nette insatisfaction. — Il est clair que si le Concile devait recommencer son
œuvre dans les circonstances présentes, il rédigerait un autre décret en
commençant par associer à son travail les principaux intéressés si tristement absents
à Vatican IL II est alors probable que des thèmes ecclésiologiques à peine
abordés dans le texte de 1965 devraient être soigneusement fouillés (la structure
charismatique de l'Eglise, la place de la femme dans l'Eglise, la participation
à la parole et aux décisions, etc.), et qu'une orientation plus « politique » de
l'exposé ne manquerait pas de surgir. Mais tel qu'il se présente, témoin d'une



BIBLIOGRAPHIE 6l

mentalité plus timide que radicalement condamnable, le décret est assez ouvert
pour autoriser les plus audacieuses reprises ; on se doute que H. Küng n'y
manque pas pour sa part. Nous y voyons un signe de santé et un gage d'espérance

œcuménique. — On sera heureux de retrouver dans ce volume l'excellente
conférence de H.-R. Weber sur « Les laïcs dans la perspective de l'Ancien
Testament ». Claude Bridel.

Jeanne Tiger : Religieuses aujourd'hui, demain. Paris, Casterman,
1970, 137 p.
Dans l'ample littérature consacrée à la revision de la vie consacrée dans

l'Eglise catholique, l'ouvrage de J. Tiger, sœur auxiliatrice, se distingue par la
sûreté de l'information, par la sobriété et par la rigoureuse probité de l'analyse.
En quelque 135 pages, le lecteur pénétrera au cœur des problèmes que les
religieuses ont à affronter aujourd'hui : signification des vœux dans un temps où la
doctrine des conseils évangéliques est à reformuler en fonction de l'appel à la
perfection adressé à tout baptisé, prise de conscience de la mutation des valeurs
dans notre civilisation, rôle de la vie communautaire. Auteur clair et lucide,
J. Tiger apporte dans son étude la sérénité d'une authentique vie religieuse.

Rosette Genton.

Urs Baumann : Erbsünde Ihr traditionelles Verständnis in der Krise
heutiger Theologie. Freiburg-Basel-Wien, Herder, 1970, 315 p.
(Oekumenische Forschungen, Soteriologische Abteilung, Band II).
Cet ouvrage conteste avec force la théologie traditionnelle du christianisme

occidental (catholique et protestant), concernant la doctrine du péché originel.
(La pensée de l'Orient n'est malheureusement pas analysée.) L'auteur présente
un essai de réinterprétation du dogme en dialoguant avec de nombreux auteurs
contemporains. Mais ses conclusions ne nous ont pas satisfait parce qu'elles
décrivent bien certains aspects du péché personnel, mais n'expliquent pas ce

que la Tradition appelle le péché originel, cet état de rupture d'Alliance qui
affecte tout homme entrant en ce monde. L'auteur ne s'inspire jamais d'un
texte, à nos yeux capital, celui de Jean 3 : 6 : « Ce qui est né de la chair est
chair, ce qui est né de l'Esprit est esprit. » L'enfant, en vertu de son origine
humaine, n'appartient pas à l'Alliance conclue par Dieu en Jésus-Christ. Certes,
sur la situation du premier homme, nous ne pouvons pas garder les mêmes
conceptions que les anciens. Une réinterprétation du thème appelé par la
théologie, peccatum originans, nous semble nécessaire et sur ce point, l'auteur pose
de bonnes questions. Mais son abandon du peccatum originatum (la privation
de grâce qui affecte l'enfant) nous paraît inacceptable. Georges Bavaud

V. Steininger : Peut-on dissoudre le mariage Paris, Le Cerf, 1970,
187 p.

Les problèmes de la sexualité et du mariage donnent beaucoup de peine
à la théologie catholique romaine post-conciliaire. Nous tenons ici une étude
de plus par laquelle l'auteur voudrait éliminer « non seulement des duretés
excessives mais aussi des contradictions graves et pénibles dans la pratique
et l'enseignement actuels de l'Eglise romaine » (p. 176). Argumentant délibérément

à l'intérieur du droit canon, V. Steininger veut montrer que celui-ci



62 BIBLIOGRAPHIE

pourrait et devrait autoriser la dissolution de mariages sacramentels et consommés

et reconnaître, dans certains cas, le remariage des divorcés. Constatant
que l'Eglise a toujours admis que la mort annulait le lien conjugal (ce que
conteste d'ailleurs l'auteur), V. S. affirme que la législation canonique a fait
là une concession importante à la finitude humaine. Il en est de même avec
l'extension des privilèges paulin et pétrinien ou encore avec les procès de nullité

du mariage. Le droit peut-il d'ailleurs rendre compte d'une réalité morale
et la responsabilité devant Dieu n'est-elle finalement pas seule normative
(p. 174s.). —¦ Etude importante qui témoigne de la difficulté qu'éprouve la
théologie romaine de se libérer du formalisme juridique. j?OBERT Grimm

PHILOSOPHIE
CONTEMPO¬

RAINE

Leopold Flam : La philosophie au tournant de notre temps. Bruxelles,
Presses Universitaires, 1970, 215 p.
Le point de départ de l'auteur est la crise actuelle de la civilisation

industrielle, qui touche aussi les prétentions prométhéennes de la philosophie. Née de
la révolte de l'individu contre la Polis, la philosophie approche de sa fin, quand
à l'individu se substitue la masse. La religion se meurt aussi, et le marxisme ne
représente qu'un alibi utopique : tout contribue à faire triompher le nihilisme.
L'auteur voit comme solution la possibilité de l'ouverture à une pensée existentielle

« par le développement de l'esprit réaliste qui pense le monde et l'homme
en termes d'existence » (161). — Cet ouvrage est destiné au grand public : le
philosophe, lui, aimerait voir l'existentialisme de l'auteur précisé dans ses

traits caractéristiques. Paul Good

P. Weingartner, G. Zecha (éd.) : Induction, physics and ethics.
Proceedings and Discussions of the 1968 Salzburg Colloquium in the
PhUosophy of Science. Dordrecht, Reidel, 1970, X + 382 p.
Cet ouvrage reproduit l'ensemble des exposés présentés au Colloque ainsi

que les discussions qui les ont suivis. Il est divisé en trois parties — I. Introduction

and probability. Ces textes qui traitent d'une question, dont on sait combien

elle est encore ouverte, ont tous déjà paru dans la revue Synthese (1969, 20).
IL Foundations and physics. Les communications et les discussions de cette
section offrent nécessairement un caractère de technicité qui requiert une
certaine familiarité avec les théories physiques. III. Science and ethics : The moral
responsibility of the scientist. Groupe six exposés et une discussion dont l'intérêt
pour le lecteur non physicien est indéniable. Tean-Blaise Grize

Evert W. Beth : Aspects of modem logic. Dordrecht, Reidel, 1970,
XI + 176 p.
Il s'agit d'un ouvrage posthume composé de deux parties. La première est

faite d'articles que Beth avait pratiquement achevés avant sa mort et qui,
regroupés comme ils le sont, offrent un exposé complet de sa méthode des
tableaux sémantiques. (Il s'agit d'une méthode de déduction dite naturelle,
développée et mise au point par l'auteur.) La seconde partie reproduit un
certain nombre de papiers moins élaborés. Le plus intéressant, selon moi, est celui
intitulé « Constants of mathematical thought ». Ces constantes sont au nombre
de trois : l'algorithme, la méthode deductive et l'infini. Beth suggère que les
disciplines qui leur correspondent sont de nature à répondre au projet de
Husserl de fonder une « logique philosophique ». Jean-Blaise Grize.



BIBLIOGRAPHIE 63

D. Davidson, J. Hintikka (éd.) : Words and objections. Essays on
the work of W. V. Quine. Dordrecht, Reidel, 1969, VII + 366 p.
On sait que W. V. Quine, l'un des meilleurs logiciens de notre époque,

se situe dans la grande tradition de ces mathématiciens qui prennent leur savoir
technique comme base de la réflexion philosophique. Le titre de ce recueil
d'essais est un jeu de mots : Words and Object (i960) est l'un des ouvrages
importants de Quine par les problèmes qu'il soulève. L'intérêt des papiers
publiés ici est double. D'une part, ils discutent quelques-uns des thèmes essentiels

de la pensée de Quine (« Quine's Philosophy of Science », par J. J. Smart,
« Quine's Empirical Assumptions », par N. Chomsky, « Quine's Syntactical
Insights », par P. T. Geach, « Quine on Modality », par D. F0llesdal, etc. ; il y a
quinze contributions), d'autre part Quine répond sur chaque point. J'ajouterai,
malgré le peu de place dont je dispose, que R. B. Jensen fournit une preuve de
la non-contradiction des « New Foundations for Mathematical logic » (1937,
repris en 1953 dans From a Logical Point of View), et que l'ouvrage se termine
par une bibliographie des publications de Quine, jusqu'en 1969.

Jean-Blaise Grize.

J. W. Davis, D. J. Hockney, W. K. Wilson (éd.) : Philosophical
logic. Reidel, Dordrecht, 1969, VII + 277 p.
La logique, après s'être occupée presque exclusivement des fondements des

mathématiques, en revient pour une large part à des problèmes plus généraux
dont certains sont de nature à proprement parler philosophique. Les articles
regroupés ici touchent à divers problèmes dont ceux des modalités, des normes,
de la question, de l'induction, de l'implication. Ils offrent un triple intérêt. D'une
part, ils apportent à la réflexion philosophique la rigueur de la logique, d'autre
part, ils permettent de faire le point sur des problématiques en cours de
développement, enfin ils fournissent une aide bibliographique non négligeable.

Jean-Blaise Grize.

Ramon Gonzalez de Mendoza : Stimmung und Transzendenz. Die
Antizipation derexistentialanalytischen Stimmungsproblematik bei
Ignatius von Loyola. Berlin, Duncker & Humblot, 1970, 335 p.
Ecrit à l'instigation de O. Pöggeler, ce livre se propose de «réanimer», à partir

d'Ignace de Loyola, le problème de ce que la philosophie existentialiste
allemande appelle « Stimmung », en montrant que l'analyse des « Stimmungen »,

chez Heidegger, est préfigurée dans la pensée de l'illustre Jésuite. Ce problème
avait été repris par Otto Bollnow, dont le livre sur les Tonalités affectives (traduit
par Raymond Savioz) se voulait une réfutation de Heidegger et de l'existentialisme.

L'actualité du problème est évidente: la philosophie des «Stimmungen»
modifie fondamentalement la tradition rationaliste. Il ne s'agit plus de connaître
rationnellement la transcendance, mais de communiquer l'expérience de la
transcendance, qui a lieu dans le cadre de certaines « Stimmungen » privilégiées. —
L'auteur de l'ouvrage se limite cependant à des considérations historiques : il
part de la notion d'affectivité dans la philosophie moderne (de saint Thomas à

Max Scheler), aborde ensuite la notion fondamentale de « Befindlichkeit » chez

Heidegger première manière (en particulier le primat existentiel de l'angoisse),
s'arrête au Heidegger de la seconde période et à la « Stimmung » comme « voix
de l'Etre », fait allusion à la controverse entre Heidegger et Bollnow, et termine par
la doctrine d'Ignace de Loyola de la « consolation sans antécédent causal » qu'il



64 BIBLIOGRAPHIE

conçoit à la suite de Karl Rahner comme une expérience thématisée de la
transcendance religieuse. — Ce livre est historiquement très intéressant, mais il
donne l'impression d'une « construction » un peu forcée : malgré une présentation
soignée de la pensée de Heidegger, qui laisse de côté toute référence à la
littérature française consacrée au problème, l'ouvrage de Mendoza ne parvient guère
à cette « réanimation » dont il parle — laquelle serait pourtant fort bienvenue.

Paul Good.

Albert L. Hammond : Ideas about substance. Baltimore, Hopkins,
1969, 146 p.
L'auteur, qui est professeur associé emèrite de philosophie à l'Université

Johns Hopkins, suit les principales étapes de l'idée de substance : à partir des

Présocratiques, une question se pose : qu'est-ce qui est réellement Mais c'est
Aristote qui, le premier, donne une définition de la substance... Dès lors, l'auteur
suit l'histoire du terme qui finit par signifier des concepts aussi différents que la
substance chez Descartes ou Spinoza et les substances chimiques Chaque fois,
l'auteur définit sa propre position réaliste en face des positions évoquées. Même
si le terme de substance désigne un fantôme, c'est un fantôme qui mérite que
l'on s'occupe de lui, car la question de savoir ce qui est réellement est la question

la plus fondamentale de la métaphysique et de l'axiologie.
Antoinette Virieux-Reymond.

Emile Simard : Communisme et science. Québec, Les Presses de
l'Université Laval, 1963, 527 p.
Respectant le titre qu'il donne à son étude, l'auteur laisse de côté les

éléments sociologiques et économiques du marxisme théorique, et se cantonne
dans l'examen des présupposés de l'epistemologie officiellement admise en
URSS ; elle repose exclusivement sur les sciences naturelles (les mathématiques
étant curieusement absentes du panorama) et sur l'emploi de la dialectique dans
la perspective matérialiste de rigueur. — De cette présentation critique émanant
de milieux catholiques, on retiendra surtout les éléments minutieusement
rapportés d'une histoire encore récente (affaire Mitchourine-Lyssenko), qui permet
à M. Simard de soutenir son propos par des citations significatives, soit de
l'intrusion de chefs politiques dans le domaine de la recherche, soit de l'attitude
admirablement intransigeante de Jean Rostand dans sa défense de la vérité
libre- Edouard Mauris.

Barral, R. M. : Progressive Neutralism. A philosophical aspect of
american education. Louvain, Nauwelaerts, 1970, 142 p.
L'auteur de cette trop brève étude estime que l'école publique nord-américaine

est dominée par « un modernisme extrême ou progressivisme qui : a) ignore
les exigences académiques ; — b) favorise l'expression libre des étudiants au
point de manquer totalement de discipline... » (p. 10). — Il essaie de prouver que
cette regrettable situation est due à l'influence de doctrines philosophiques qui
justifie le « neutralisme » parmi le corps enseignant, c'est-à-dire « l'absence de
respect pour tout ce qui est sacré » (p. 18). Il propose d'y remédier en conseillant
au « peuple américain (sic) d'accepter le leadership de vrais philosophes et
experts de l'éducation » (p. 123), comme par exemple Saint-Thomas, Platon etc..
Reste à savoir si la description de cette situation repose sur une analyse des
faits ou ne relève pas davantage de l'opinion subjective. pIERRE Furter


	Bibliographie

