Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 22 (1972)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

MicHEL MESLIN : Le Christianisme dans I'empire romain. Paris, PUF,
1970, 195 p. (SUP.)

On lira ce petit livre sur un sujet considérable avec un intérét et un profit
croissants. Alors que les trois premiers chapitres (p. 1-92) nous ont paru un peu
rapides et formels, faute de références assez nombreuses a des textes et & des
faits concrets, les trois derniers (p. 93 ss.: le conflit idéologique, christianisme
et culture, christianisme et religiosité antique) sont vraiment, au-dela d’une
histoire événementielle, «une tentative de replacer I’émergence et le dévelop-
pement d’un nouveau systéme religieux dans les cadres politiques, sociaux et
culturels de son époque» (p. 5) et ceci, avec une grande amplitude dans la
méthode, la critique historique s’associant a la psychologie des profondeurs, a
la sociologie (mais avec mesure : ¢ attention au sociologisme étroit ! » p. 137),
a I’histoire comparée des religions (Casel, Eliade) et a la réflexion philosophique
toujours en éveil (Ricceur, Dilthey). On sent l'auteur quelque peu hésitant, et
c’'est a son actif, entre la thése catholique d’'un « harmonieux développement »
(p- 65) de I’Eglise du Ier au Ve siécle et ’étonnement de 'historien devant cer-
tains développements précisément trop « harmonieux » et sociologiquement pré-
visibles (par ex. sur I’épiscopat, p. 58 ss.). Nous aurions deux questions princi-
pales a poser. Est-il légitime de parler ici de «langage sacré» ou de «culture
chrétienne spécifique » (p. 130 ss) alors que toute 1’étude montre par ailleurs
que le christianisme naissant a adopté librement et provisoirement des langa-
ges variés et successifs pour se faire comprendre ? Son langage ne lui est jamais
apparu comme sacré au sens d’intouchable, ou d’efficace en lui-méme, au con-
traire de ce que I'on voit dans d’autres milieux religieux du méme temps. En
second lieu, sur la « spécificité du fait chrétien » (p. 174 ss. et déja 'introduction
de l'ouvrage), que l'auteur voit bien dans une certaine idée du Temps, nous
avons percu une hésitation, & nouveau trés suggestive, entre une anamnése de
type réitération cultuelle (p. 187 ss; imitation du dieu sauveur) et une anam-
nése de type memoria, « souvenir et rappel » du passé accompli en Jésus-Christ :
« La réalité du geste sauveur, efficace en lui-méme, est ainsi étendue a tout le
temps qui reste a venir et se répartit, par la célébration liturgique, sur ’assem-
blée des croyants » (p. 188). Sans doute 1'auteur inclut-il, dans les mots « célé-
bration liturgique » I’annonce, la prédication et 1’explication de 1’Evangile dans
les catégories toujours nouvelles des cultures intéressées. Sans cela, on ne com-
prendrait pas I'énorme effort d’explicitation intellectuelle, constamment renou-
velée, qui se voit dés la période du Nouveau Testament. Ce petit livre d’histoire
ne laisse pas de poser les questions exégétiques, théologiques et philosophiques
les plus graves sur l’essence du christianisme. C’est le signe d’une réussite.

PiERRE BONNARD.

HISTOIRE
DE L'EGLISE
ET DE LA
PENSKEE
CHRETIENNES



52 BIBLIOGRAPHIE

GREGOIRE LE THAUMATURGE : Remerciement a Origéne. Lettre d’Ori-
géne a Grégoire, texte grec, introduction, traduction et notes, par
Henri Crouzel. Paris, Le Cerf, 1969, 230 p. (Sources chrétiennes,
n® 148).

Les lettres dont on trouve ici le texte et la traduction constituent, écrit
I’éditeur, un document a peu prés unique dans la littérature chrétienne primi-
tive, puisqu’il s’agit d’'un échange entre un maitre et un disciple. Il constitue
un témoignage direct sur I’enseignement, le programme, les méthodes d’Origéne
et sur les sentiments qu’éprouvaient professeurs et éleves. Le Remerciement de
Grégoire est un discours d’apparat composé suivant les régles de I’art des rhé-
teurs au moment oi le disciple quitte Césarée ou il a regu I’enseignement de son
maitre. Le P. Crouzel consacre son introduction a présenter Grégoire, plus
célebre en Orient qu’en Occident, et a étudier le Remerciement du point de vue
bibliographique, littéraire et doctrinal. Sous ce dernier rapport, il traite de la
Trinité, de I’Ame humaine, de la vie spirituelle et de la connaissance. 11 examine
plus briévement la lettre d’Origéne, qui est d’ailleurs beaucoup plus courte que
l'autre. Le Remerciement contient principalement le récit de la formation de
Grégoire, de sa rencontre avec Origéne et des études entreprises sous sa direc-
tion. Il s’étend longuement sur I'importance de la philosophie aux yeux d’Ori-
géne et sur I’habitude qu’avait le maitre de la faire connaitre sous les différentes
formes qu’elle a pu prendre — l’athéisme excepté — afin que le disciple ne s’as-
servisse a aucune d’entre elles. « Il choisissait, lit-on a la page 167, tout ce qui,
dans chaque philosophie, était utile et vrai, et nous le proposait. Il en séparait
tous les mensonges et, entre autres, au premier chef, ceux qui atteignaient la
piété des hommes. » Car, lit-on encore a la p. 127, « il proclamait... qu’il est impos-
sible de pratiquer une parfaite piété sans philosopher ». Dans la seconde lettre
publiée ici, Origéne répond en exhortant son disciple a lire les Ecritures et A
considérer la philosophie comme un auxiliaire de la théologie, comme les sciences

mathématiques sont des auxiliaires de la philosophie. gpryanD BRUNNER,

MvyYRRHA LoT-BORODINE : La déification de I’homme selon la doctrine
des Péres grecs. Préface par le cardinal Jean Daniélou. Paris, Le
Cerf, 1970, 290 p. (Bibliothéque cecuménique, ).

Ce livre réunit trois articles parus entre 1932 et 1950 et ayant trait, respecti-
vement, a la notion de déification de I'homme, au probléme de la rencontre
de laliberté et de la grace, et a la question de la béatitude. L’auteur, en critiquant
systématiquement ce qui lui semble étre l'attitude des Eglises occidentales,
cherche a mettre en évidence les convictions de 1’Orthodoxie, sur ces trois
sujets, convictions considérées a priori comme «chrétiennement meilleures ».
Cette certitude de I'infériorité de 1’Occident, cette tendance a l'auto-satisfac-
tion quasi transcendante sont caractéristiques de ’orthodoxie russe, comme l'a
justement remarqué Berdiaev. L’auteur ne laisse place a aucune distinction
entre la Tradition orientale et 1'idée qu’elle s’en fait: une telle absence de
«discernement des esprits », pour reprendre 1’expression patristique, « phéno-
ménologie » selon le préfacier, « Einfilhlung » et psychologie introspective (de
qui ou de quoi ?) selon 'auteur méme, donne des résultats assez confus. Venant
aprées tant de remarquables travaux sur la mystique orthodoxe (Lossky,
Meyendorff, Daniélou, Hausherr, etc.) cette réédition ne s’imposait pas et
d’autant moins que le style est d’'une grandiloquence difficile a supporter.

DipiEr BAER.



BIBLIOGRAPHIE 53

HuGUES DE SAINT-VICTOR : Six opuscules spirituels : La M éditation,
La Payole de Dieu, La Réalité de I’ Amour, Ce qu’il faut aimer vrai-
ment, Les cing Septénaives, Les sept Dons de I’ Esprit saint. Intro-
duction, texte critique, traduction et notes par RoGER BARON.
Paris, Le Cerf, 1969, 144 p. (Sources chrétiennes, n° 155.)

Comme on le sait, la collection des Sources chrétiennes a inauguré une série
consacrée aux textes monastiques d’Occident; le présent volume en est le
numéro 28. Le chanoine Roger Baron donne ici six opuscules peu connus dont
il n’a pu mettre au point la publication avant sa mort ; le secrétariat des Sources
chrétiennes s’en est chargé. Dans l'introduction, I’auteur examine ’authenticité
de chacun de ces textes et leur contenu ; un index scripturaire et un index géné-
ral termine 'ouvrage. On ne trouvera pas dans ce livre de révélations sur la
doctrine de Hugues, mais on y reconnaitra sa sagesse siire, sa piété tradition-
nelle et son théme constant de I’amour : ¢« La vie du cceur, c’est I’amour, et, par
suite, il est tout a fait improbable qu’'un ceeur qui désire vivre soit sans amour »
(IV, 1, p. 95). Selon la doctrine augustinienne, le mal réside dans la volonté ;
quand donc la charité est présente, le mal disparait. Dieu a créé dans 1’homme
I'amour pour rendre I’homme participant & sa béatitude.

FERNAND BRUNNER.

FERNAND BRUNNER : Eckhart. Paris, Seghers, 1969, 185 p. (Philoso-
phies de tous les temps, 59).

Les divergences d’interprétation relatives a la doctrine, a la portée et sur-
tout a I'hétérodoxie apparente de Maitre Eckhart rendaient nécessaire cette
mise au point, a laquelle s’attache ingénieusement et avec érudition M. Fernand
Brunner. Apreés avoir critiqué les interprétations courantes, M. Brunner propose
la sienne, qui consiste a lire Eckhart sans parti-pris, et surtout a la lumiére des
conditions historiques qui furent les siennes. Ni ancétre de la Réforme, ni plato-
nicien égaré dans un siécle inadéquat, Maitre Eckhart ne fut pas non plus ce
qu’on appelle un panthéiste immanentiste. M. Brunner donne donc de ce pen-
seur considéré comme hérétique une image presque rassurante, en tout cas
plausible : celle « d’un moine chrétien, appartenant & un ordre voué a l’ensei-
gnement, et jouissant, sa vie durant, de la confiance de ses confréres» (p. 9).
Mais M. Brunner ne cache pas la difficulté de cette pensée, qui est philoso-
phique et théologique a la fois, et qui se donne a lire dans des écrits mal connus,
aux intentions diverses, voire opposées. Dans ces conditions, il vaut mieux,
pense M. Brunner, analyser les ceuvres, plutét que d’en chercher la synthése :
en effet, « dans I’étude de cet auteur, I’heure des synthéses n’a pas encore
sonné ». — Ces pages se veulent donc liminaires, et elles introduisent a un choix
de textes, traduits par M. Brunner, lequel, dit-il, s’est autorisé au nom de
I'exactitude des « formules barbares », « préférables a l'imprécision » (p. 89).
Cela se peut, mais les barbarismes du jargon sont peu visibles, quand a la pré-
cision s’ajoute la clarté. — Un trés remarquable lexique compléte cet ouvrage.

J.-CLAUDE PIGUET.



54 BIBLIOGRAFPHIE

NicorAl DE CusA: Opera omnia, XVI, 1, Sermones 1 (1430-1441).
Fasciculus I: Sermones I- IV edidit Rudolf Haubst, Martin
Bodewig et Werner Kramer comitibus. Hamburgi, Felix Meiner,

1970, 72 P.

L’édition critique des ceuvres complétes de Nicolas de Cuse, en cours de
publication a Hambourg, comprend désormais, avec ce fascicule, les quatre
premiers sermons du maitre allemand. Ces prédications, qui seront suivies
d'un grand nombre d’autres, datent de 1430 et 1431 et ont pour théme : « Au
commencement était le Verbe », « Les mages allaient », « Faites ceci en mémoire
de moi » et « La Foi catholique consiste en ceci que nous vénérons un seul Dieu
dans la Trinité et la Trinité dans l'unité». Nicolas, qui, comme on le voit,
ne préche pas nécessairement sur des passages de la Bible, donne & ses sermons
un tour spéculatif, et on observe déja dans ces documents de haute époque la
marque du Cusain. L’auteur a d’ailleurs introduit dans son texte des adjonc-
tions a une date ultérieure ; un artifice typographique les signale. Les notes
au bas des pages comprennent trois parties, relatives I'une a 1’établissement
du texte, l'autre aux sources, et la derniére aux passages paralléles, puisés

principalement dans les premiers écrits de Nicolas.
FERNAND BRUNNER.

JOACHIM STAEDTKE : Johannes Calvin. Erkenntnis und Gestaltung.
Gottingen, Musterschmidt, 1969, 114 p. (Perstnlichkeit und
Geschichte, Band 48).

Dans cet ouvrage agréable et d’une lecture aisée, l'auteur brosse avec
concision un tableau perspicace de la formation et de l'action de Calvin. Il
intégre avec bonheur une présentation succincte de la théologie, de 1’éthique
sociale et politique du réformateur a un cadre biographique qui lui-méme n’est
pas limité a la seule personne de Calvin, mais fait une large part aux situations
historiques qu’il connut en France, a Strasbourg et a Genéve et aux relations
qu’il entretint avec I'étranger. Ce livre, qui tient compte des derniers développe-
ments des études calviniennes, constitue donc une excellente introduction a
Calvin. On regrettera cependant qu’il offre une bibliographie si sommaire et
qu’il soit dépourvu de notes. Celles-ci auraient notamment permis de savoir
d’ou 'auteur a tiré un renseignement fort important pour 1'étude de la forma-
tion de Calvin : lors de son séjour chez Louis du Tillet en hiver 1534, il se
serait grandement familiarisé avec saint Augustin (p. 23). Relevons encore
quelques petites inexactitudes. P. 15, il ne s’agit pas de Robert Olivétan, mais
de Pierre Robert, surnommé Olivétan. P. 16, en 1530 Calvin ne suivit pas
Melchior Wolmar appelé par Marguerite d’Angouléme d’Orléans a Bourges ; il
I'y précéda au contraire, car il était & Bourges dés 1'été 1529. P. 44, le retour
de Calvin & Genéve eut lieu le 13 septembre 1541 et non 1544. P. 75, 'auteur a
voulu sans doute parler de 150 et non de 1500 étudiants qui fréquentaient
I’Académie de Genéve peu de temps aprés sa fondation. Signalons enfin, p. 77,
que le secrétaire de Calvin n’était pas Claude, mais Charles de Jonvilliers.

OrLivier FarTio.



BIBLIOGRAPHIE 55

ALEXANDRE GANOCzY : La Bibliothéque de I'Académie de Calvin.
Geneve, Droz, 1969, 341 p. (Etudes de philologie et d’histoire, 13).

L’auteur est un spécialiste de Calvin dont la Revue a recensé déja deux
ouvrages importants : Calvin, théologien de ' Eglise et des ministéres et Le jeune
Calvin (voir les comptes rendus du professeur de Senarclens en 1965 et en 1967).
L’ouvrage que nous annongons aujourd’hui est une thése de doctorat de la
Faculté des lettres de 1’Université de Paris. 1l s’agit de 1'édition du Catalogus
Librorum Bibliothecae Genevensis de 1572, précédée d’une trés intéressante
introduction de 155 pages. Le catalogue méme comprend 473 articles dont
397 sont identifiés et décrits. En réalité, en 1572, I’Académie est plutot celle de
Beéze que celle de Calvin, et la Bibliothéque, formée en grande partie de livres
ayant appartenu a Calvin et a Pierre Martyr Vermigli, a été constituée selon
les directions de Théodore de Béze. Ganéczy voit dans I’abondance ou la rareté,
dans ’absence aussi de certains auteurs des indices permettant de déterminer
I'orientation des études a la fin du XVIe siécle : faveur nouvelle a la philosophie
d’Aristote, prédominance de 1'ecclésiologie et de la théologie sacramentelle sur
la sotériologie. Un dernier paragraphe définit la vocation de 1’Académie : non
pas former une élite intellectuelle séparée de la réalité, mais préparer des servi-
teurs du pays et de ’Eglise possédant une solide culture générale et une ferme
orientation doctrinale. Le quadruple index des auteurs, des éditeurs, des com-
mentaires bibliques et des anciens propriétaires fait de cet ouvrage un excellent,

un indispensable instrument de travail. ROBERT CENTLIVRES

Registre de la Compagnie des pasteurs de Geneve, t. 111, 1565-1574.
Publiés sous la direction des Archives d’Etat de Genéve par
Or1viER FaTiO et OLIVIER LABARTHE. Genéve, Droz, 1969, XXI1V +
327 p., avec index (Travaux d’Humanisme et Renaissance, CVII).

En 1962 et 1964 paraissaient, édités par MM. Jean-Frangois Bergier et
Robert Kingdon, les tomes 1I, puis I du Registre de la Compagnie des pasteurs
de Genéve du temps de Calvin. (Voir R. Th. Ph., années 1964, p. 166, et 1965
p- 267). On attendait un tome III qui devait contenir une introduction générale
et des tables; or, heureuse surprise, le tome III a paru; il ne contient pas
I'introduction prévue, a laquelle « on » a renoncé, ni les tables, qui paraitront
plus tard, mais bien la suite du Registre de la Compagnie pour les années
1565-1574. Le succeés des premiers tomes a engagé deux historiens du Musée
de I’Histoire de la Réformation a poursuivre I’ceuvre commencée ; ils se proposent
de la conduire jusqu’en 1618, année du Synode de Dordrecht. En annexe,
MM. Fatio et Labarthe nous donnent «1’édition intégrale, ’analyse ou la simple
mention de lettres et d’avis adressés par ou a la Compagnie ». L’introduction
présente des deux rédacteurs des Registres : Nicolas Colladon et Jean Pinault ;
elle énumere les divers problémes abordés par la Compagnie. Les notes, abon-
dantes et précises fournissent, & c6té d’une riche bibliographie, des renseigne-
ments sur les circonstances qui ont dicté les décisions de la Compagnie. Elles
citent a plusieurs reprises les Registres du Consistoire et des Conseils. — Cette
publication mériterait plus qu'une simple notice. Disons au moins qu’elle fournit
aux historiens de métier et aux amateurs du passé protestant une base ample
et solide, et surtout pour I’étude de I’ecclésiologie et de la discipline ecclésiastique
de I’Eglise de Genéve, mais aussi pour la connaissance de la société genevoise a

la fin du XVIe siécle. On se réjouit de la suite ! RoBERT CENTLIVRES.



56 BIBLIOGRAPHIE

RICHARD STAUFFER: La Réforme. Paris, Presses Universitaires de
France, 1970, 126 p. (Que sais-je ?, 1376).

Le titre pourrait préter a confusion, car ce livre est d’histoire, et d’histoire
seulement : il ne contient, sur les problémes dogmatiques, que des allusions.
Mais c’est une histoire qui est racontée de fagon passionnante, et parfaitement
adaptée, dans la maniére et aussi dans le fond des choses, aux passions de
I’époque. — Les coupes sont géographiques : I’Allemagne, la Suisse, Strasbourg,
Geneéve et I’Angleterre sont les étapes principales. Ces lignes, ainsi tracées,
convergent cependant, et cette convergence, si on la regarde rétrospectivement,

apparait comme politique d’abord. J.-CLAUDE PIGUET.

JoseErH LorTZ : La Réforme de Luther. Tome I, traduit de I'allemand
par Daniel Olivier. Paris, Le Cerf, 1970, 591 p.

L’ouvrage de Lortz marque une étape importante dans 1'histoire de l'inter-
prétation catholique de la personne et des ceuvres de Luther. L’auteur s’efforce
de juger d’une maniére équitable le Réformateur. L'une des théses est la sui-
vante : les doctrines que Luther a combattues ne représentaient pas le vrai
catholicisme, cependant, on ne peut conclure qu’entre le luthéranisme et le
Concile de Trente, il n’existe que des malentendus ; I'opposition sur des points
importants est manifeste. Nous avons été géné par la méthode qu’utilise Lortz
dans son exposé ; il recourt volontiers a I’antithése soulignant tour a tour les
aspects positifs et négatifs des personnages qu'’il décrit, mais le portrait parfois
devient contradictoire. Un seul exemple : Erasme nous est présenté comme un
homme qui veut enraciner le renouveau de I’Eglise dans la personne du Christ.
Mais deux pages plus loin, I’humaniste nous est décrit comme un « relativiste-
né ». Ce dernier jugement n’est guére compatible avec le premier. En réalité,
Erasme apparait comme un précurseur de Vatican II qui parle de la hiérarchie
des vérités révélées. Enfin, lorsque Lortz insiste sur le subjectivisme de Luther,
ne subit-il pas encore l'influence de Denifle ? Un regret encore : les citations

souvent intéressantes sont données sans références. Gibpins BRvVAGH

J. LEcLERrC, M. F. VALKHOFF : Les premiers défenseurs de la liberté
religieuse. Paris, Le Cerf, 1970, 2 vol. de 204 et 200 p. (Chrétiens
de tous les temps, 34 et 35).

Les deux volumes de cette anthologie de textes historiques sur la liberté
religieuse au temps de la Réforme et des guerres de religion s’insérent heureuse-
ment dans la perspective cecuménique de la théologie chrétienne d’aujourd’hui
tant il est vrai qu'une commune approche de la vérité religieuse postule une
liberté¢ de conscience absolue ainsi qu’un respect réciproque de convictions
souvent radicalement opposées. Cependant, au temps des premiers défenseurs
de cette tolérance mutuelle, c’est la contrainte physique qu’il faut envisager ;
on ne saurait donc assez admirer ces figures nobles, courageuses, catholiques
ou réformés sinceres, chrétiens authentiques, réclamant, en pleine mélée, un
respect élémentaire pour la partie adverse. C'est en effet dans ’horreur des
guerres civiles que s’élévent les voix d’Etienne Pasquier, du chancelier Michel
de I'Hospital, de Sébastien Castellion, de Frangois de la Noue et de Jean Bodin
en France, celles d’Erasme, de Coornhert et de Grotius en Hollande, celles du
jésuite anglais Persons et de ses compatriotes Richard Hooker, Thomas



BIBLIOGRAPHIE 57

Helwys et William Allen : tous chrétiens conscients des périls que créeraient,
pour la religion chrétienne, le « forcement » des consciences et le recours brutal
aux mesures de persécutions. Le méme esprit d’ouverture et de compréhension,
inspiré par la gravité du « schisme d’Occident », anime les pactes de tolérance
de la Confédération de Varsovie (1573), celui des Provinces-Unies (1576-1580)
ainsi que les associations entre huguenots et catholiques du Languedoc (1574-
1575). — Un historique concis de la liberté religieuse, du début de l’¢ére chré-
tienne jusqu'aux temps modernes, définissant la scéne politique et religieuse
ou s’affirment les premiers apologistes de la liberté de conscience, une chrono-
logie comparative des événements politiques et des textes sur la liberté religieuse,
enfin une présentation intelligente des manifestes, apologies et proclamations,
situés dans leur contexte historique, et ce pour la période allant de 1517 a 1648,
recommandent ces 2 volumes spécialement aux théologiens, historiens et ensei-
gnants mais aussi & tous ceux que le probléme de la liberté religieuse ou civile
préoccupent. Ils y verront naitre et croitre, non de I'indifférence ou du scepticisme
propres au Siécle des Lumiéres mais de ’angoisse et de la honte de chrétiens
séparés, la fréle et timide fleur de la liberté religieuse qui, par-dela les haines
confessionnelles ou la collusion Etat-Eglise, germe et mirit en espérance

cecuménique. JEAN-PIERRE WIDMER.

Guipo KiscH : Erasmus’ Stellung zu Juden und Judentum. Tiibingen,
J. C. B. Mohr, 1969, 39 p. (Philosophie und Geschichte, 83/84).

Dans une bréve étude fort intéressante, I’auteur examine I'attitude d’Erasme
face aux Juifs et au judaisme. Pour ce faire il analyse la correspondance de
I’humaniste ol apparait une indéniable et tres profonde hostilité envers les
Juifs. Certes, dans le combat mené par Reuchlin pour sauvegarder la littérature
hébraique menacée de destruction par les « obscurantistes », Erasme prend deés
le début parti pour les humanistes. (Ceci ne ’empéche pas d’exprimer, a propos
des causes du conflit, son ressentiment envers tout ce qui touche aux Juifs.)
Pourtant, dés que son nom est directement impliqué dans la controverse, il se
montre de plus en plus réticent. Il souhaiterait n’étre identifié & aucune des
parties engagées. C’est ainsi que, peu a peu, il se distance de Reuchlin. En
ce qui concerne 1'hébreu, Erasme — contrairement a ce que dit Max Brod,
Johannes Reuchlin und sein Kampf, Stuttgart, 1965 — ne s’est jamais vanté
de n’en connaitre que les rudiments. Il était au contraire tout a fait conscient
d’'une lacune qui l'obligea plusieurs fois a recourir au concours de personnes
plus éclairées, les trois fréres Amerbach pour son édition de Jéréme, Oecolam-
pade pour celles du Nouveau Testament. Il n’hésita pas enfin a se remettre a
I'étude de la langue sacrée a l'dge de 53 ans avec Johannes Cellarius. On a
beaucoup loué la grande tolérance politique et religieuse de I’humaniste qui
tranche avec le dogmatisme du XVIe siécle. Comment concilier cette fameuse
« humanitas erasmiana » avec une haine des Juifs dont jamais il ne se départit ?
Pour 'auteur, Erasme a sans aucun doute été influencé par la vision tradition-
nelle de I’Eglise vis-a-vis des Juifs. Par ailleurs, il considére le judaisme comme
une religion des ceuvres, purement extérieure et légaliste, alors que lui-méme
a centré sa vie et sa pensée sur une « philosophia Christi » reposant essentielle-
ment sur le Nouveau Testament. N’ayant jamais eu une vraie connaissance de
I’hébreu, il a partagé les préjugés de son époque a 1'égard de la culture juive.



58 BIBLIOGRAPHIE

Reuchlin, en revanche, bien qu’issu des mémes cercles, est parvenu grice a son
travail scientifique a une tout autre vision de la question juive : non seulement
il a lutté contre la destruction des écrits judaiques, mais il a aussi combattu
pour la reconnaissance des Juifs comme citoyens a part entiére du Saint-
Empire. L’auteur, en conclusion, se voit forcé de reconnaitre que la belle image

du prince des humanistes nous apparait sous cet angle-14 quelque peu ternie.
OriviEr Fartio.

RicHARD L. GREAVES : John Bunyan. Appleford, The Sutton Courte-
nay Press, Abingdon, Berkshire, 1969, 176 p. (Courtenay Studies
in Reformation Theology, 2).

John Bunyan, aux yeux du lecteur cultivé, est 'auteur du Voyage du pélerin,
ouvrage dont trois siécles n’ont diminué ni la portée ni l'intérét. Dix mille
exemplaires s’en vendent annuellement en Angleterre ; des traductions parais-
sent en diverses langues européennes ou afro-asiatiques. — L’ceuvre de Bunyan
— l'on ne saurait oublier que le Voyage du pélerin n’est qu’'un des quelque
quarante-deux volumes publiés du vivant de l'auteur, & quoi s’ajoutent une
quinzaine d’ouvrages posthumes — a été examinée a plus d'une reprise par les
critiques littéraires, les sociologues et les économistes. Son contenu théologique
a beaucoup moins retenu l’attention. Le mérite de 1'étude de M. Richard L.
Greaves est de s’attacher précisément a cet aspect jusqu’ici partiellement
négligé de l'écrivain anglais. — La conclusion a laquelle parvient M. Greaves,
au terme d’une analyse nuancée, souligne le caractére empirique de la pensée
théologique de Bunyan. Expériences personnelles et lectures multiples cons-
tituent le fondement de ses convictions, I'influence la plus marquée étant peut-
étre celle de saint Paul. Il n’est pas le calviniste cohérent que 1'on a parfois cru
voir en lui, mais emprunte a Luther plus d’une position, celles notamment rela-
tives & la nature de Dieu et aux conditions premi¢res du salut. — Une biblio-
graphie sommaire et un glossaire des principaux termes théologiques comple-

tent heureusement le texte de M. Greaves. ERNEST GIDDEY.

JEAN Boisset : Histoire du protestantisme. Paris, Presses Universi-
taires de France, 1970, 127 p. (Que sais-je ?, 427).

Les premiéres et les derniéres pages de cet ouvrage sont excellentes : le
point de départ de la Réforme est admirablement marqué, en particulier dans
I'énoncé des thémes qui furent communs aux réformateurs. L’aboutissement
a I'cecuménisme est lui aussi fort bien fait, et les tendances propres de ’'auteur
y apparaissent assez clairement. Dans le milieu toutefois, on assiste davantage
a une course de vitesse contre le temps de la chronologie, qu’a une mise en
place systématique et précise des divers mouvements : 14 lignes sur Jean-Jacques
Rousseau, 8 lignes sur le protestantisme et la franc-maconnerie. Il n’en faut
pas faire reproche a 1’auteur, mais aux exigences d'une collection.

J.-CLauDE PIGUET.



BIBLIOGRAPHIE 59

Hans KionG : Was ist Kirche ? Freiburg-Basel-Wien, Herder, 1970,
206 p. (Herder-Biicherei, 376.)

L’auteur a voulu, dans ce volume, résumer 1’essentiel de son gros ouvrage
sur I’Eglise. On y retrouve ce style trés oratoire qui interpelle le peuple de Dieu
au nom de I’Ecriture trop isolée, selon nous, de la tradition. Parfois, nous
demeurons perplexe, voire inquiet en présence de certaines antithéses trop faci-
les. Un exemple : un catholique peut-il simplement opposer service et pouvoir
lorsqu’il parle de la fonction du pape ? Le successeur de Pierre n’a-t-il pas le
devoir d’enseigner et de commander quand le bien de I'Eglise le requiert ?

Théologie trés suggestive, mais, & nos yeux, unilatérale. o o -t Bavaun.

Kirche in Freiheit, Griinde und Hintergriinde des Aufbruchs in Holland.
Deutsche Uberzetzung von G. Memmert. Freiburg-Basel-Wien,
Herder, 1970, 169 p.

Cet ouvrage rédigé sous la forme d’interview nous permet de connaitre
d’une maniere vivante et directe les problémes les plus importants que se pose
I’Eglise catholique de Hollande. L’enquéte aborde en effet la plupart des thémes
étudiés au célebre « concile pastoral » (un chapitre du livre lui est réservé). Ainsi,
nous voyons comment nos fréres chrétiens envisagent la fonction de la théologie
(témoignage de Schillebeeckx), les rapports entre la Bible et la catéchése, le
probléme de l'exercice de l'autorité (réponses de 1’évéque de Breda), la vie
liturgique et monastique, le ministére féminin, le lien entre le célibat et la
prétrise, I’cecuménisme (entretiens avec un réformé), et enfin le mouvement
Schalom que la grande presse a fait connaitre. Ce qui nous a particuliérement
frappé c’est la sévérité des jugements portés sur certains actes du Pape — on
ne ménage pas I’Encyclique Humanae vitae (p. 66), et en méme temps la convic-
tion du roéle nécessaire de la papauté, son charisme étant de donner aux Eglises
locales le sens de 1'universalité (cf. p. 63). Les catholiques hollandais nous semblent
aimer un état de femsion entre plusieurs valeurs antinomiques ; leur fidélité a
Rome, ils I'illustrent par 1’épisode d’Antioche rapporté par 1'épitre aux Galates :
Paul résiste a Pierre, mais, ajoute ’évéque de Breda, dans la recherche d’une
solution pacifique (p. 44). Nous n’avons pas découvert un esprit schismatique,
mais une conception de I'obéissance a laquelle le catholicisme n’est pas habitué.
Sur le plan théologique, 1'accent est mis sur «l'orthopraxie» (p. 15), qui se
manifeste dans le service des valeurs présentes dans le monde. L’orthodoxie
traditionnelle, selon Schillebeeckx, s’est trop tournée exclusivement vers le
passé et pas assez vers I’avenir de I'humanité. Nous nous demandons cependant
si cette orientation respecte suffisamment la spécificité de 1’Eglise et sa tiche
essentielle. Les critiques formulées contre le célibat ecclésiastique nous semblent
avoir la méme source, la dimension verticale du ministére étant estompée. Les
€évéques nous apparaissent trés proches de leur peuple et tout pronostic sur
I’évolution future de la situation nous semble impossible.

GEORGEs Bavaub.

KARL RAHNER, HERBERT VORGRIMLER : Petit dictionnaire de théologie
catholiqgue. Traduit de l'allemand par P. Démann et M. Vidal.
Paris, Le Seuil, 1970, 508 p.

Disons-le d’emblée, ce dictionnaire ne fera pas double emploi soit avec
IEncyclopédie de la foi (4 vol. parus aux Editions du Cerf) qui est un consul-

THEOLOGIE
CONTEMPO-
RAINE



60 BIBLIOGRAPHIE

tatif donnant des renseignements de théologie biblique, d’histoire des dogmes
et de théologie systématique, soit avec le dictionnaire théologique (paru chez
Desclée) du P. Bouyer, qui est un lexique élémentaire. Le dictionnaire de
Rahner-Vorgrimler est déja classique en Allemagne ; ses auteurs y ont souvent
résumé leurs contributions trés appréciées au Lexikon fiir Theologie und Kivche
(Herder). Les notions définies sont celles dont use le théologien, elles sont
d’origine scripturaire, conciliaire, philosophique et proprement théologique ;
leurs acceptions varient selon les auteurs. On les trouve a chaque page des
traités théologiques, on en ignore souvent le sens précis, plus souvent encore
on se méprend sur leur usage technique. Ici, le dictionnaire rendra d’innom-
brables services au débutant et méme au théologien déja exercé au vocabulaire
de sa discipline, parce qu’il traite et des concepts et de leur problématique :
par exemple dme -ame naturellement chrétienne, amour —amour du prochain,
discipline de l’arcane, etc., des courants et des écoles théologiques: par ex.
arianisme, baianisme, démythologisation, gnose... Les problémes contempo-
rains ne sont pas oubliés : démythisation, théologie et philosophie, dévelop-
pement du dogme, athéisme. Des rubriques plus longues sont consacrées a
théologie, prostestantisme, religion, foi, grace, mort, etc. Comme tous les ouvrages
similaires, celui de Rahner-Vorgrimler offre des notices trés condensées, si
chargées de substance que leur richesse risque d’échapper a celui qui ne manie
pas quotidiennement la terminologie théologique. Il faut noter cependant que
ses auteurs ont fait un réel effort de clarification et de simplification pour donner
des définitions aussi précises et rigoureuses que possible.

GABRIEL WIDMER.

L’ Apostolat des laics. Décret « Apostolicam actuositatem ». Texte latin,
traduction frangaise par Mgr Streiff. Commentaires par A. Glo-
rieux, R. Goldie, Y. Congar, H.-R. Weber, G. Hasenhiittl, J. Groo-
taers, M.-J. Beccaria, P. Toulat et H. Kiing, sous la direction de
Y. Congar. Paris, Le Cerf, 1970, 311 p. (Unam Sanctam, #5.)

« Le décret sur I'apostolat des laics contient de grandes richesses, mais déja
son ton laisse par endroits une impression de paternalisme. Son ecclésiologie
est imparfaitement celle du Peuple de Dieu, que le concile a tout juste ébauchée
dans le chapitre II de Lumen gentium et qui s’avére porter les chances du pré-
sent et de l'avenir. Le ressourcement biblique, réel mais encore timide au
concile, n'a pas encore porté tous ses fruits. » Dés la Préface de ce nouveau
volume de la série consacrée aux textes de Vatican II, le P. Congar nous pré-
vient qu’il sera respectueusement critique. De fait, aprés une soigneuse présen-
tation de la synopse latin-francais du décret, les divers auteurs de cet ensemble
vont en dire les apports et les richesses, mais aussi (surtout ?) les limites. A cet
égard, les contributions de J. Grootaers (« Quatre ans aprés. Un texte qui est
loin déja ») et de H. Kiing (« La participation des laics aux décisions dans I’Eglise.
Une lacune dans le Décret sur 1'apostolat des laics ») sont révélateurs d’une
nette insatisfaction. — Il est clair que si le Concile devait recommencer son
ceuvre dans les circonstances présentes, il rédigerait un autre décret en com-
mencant par associer a son travail les principaux intéressés si tristement absents
a Vatican II. Il est alors probable que des thémes ecclésiologiques i peine
abordés dans le texte de 1965 devraient étre soigneusement fouillés (la structure
charismatique de I'’Eglise, la place de la femme dans 1’Eglise, la participation
a la parole et aux décisions, etc.), et qu'une orientation plus « politique » de
I’exposé ne manquerait pas de surgir. Mais tel qu’il se présente, témoin d'une



BIBLIOGRAPHIE 61

mentalité plus timide que radicalement condamnable, le décret est assez ouvert
pour autoriser les plus audacieuses reprises; on se doute que H. Kiing n'y
manque pas pour sa part. Nous y voyons un signe de santé et un gage d’espé-
rance cecuménique. — On sera heureux de retrouver dans ce volume I’excellente
conférence de H.-R. Weber sur « Les laics dans la perspective de 1’Ancien

Testament ». CLAUDE BRIDEL.

JEANNE TIGER: Religieuses awjourd hwi, demain. Paris, Casterman,
1970, 137 P-

Dans I'ample littérature consacrée a la revision de la vie consacrée dans
I’Eglise catholique, 'ouvrage de J. Tiger, sceur auxiliatrice, se distingue par la
stireté de 'information, par la sobriété et par la rigoureuse probité de I’analyse.
En quelque 135 pages, le lecteur pénétrera au cceur des problémes que les reli-
gieuses ont a affronter aujourd’hui : signification des veeux dans un temps ou la
doctrine des conseils évangéliques est a reformuler en fonction de 1’appel a la
perfection adressé a tout baptisé, prise de conscience de la mutation des valeurs
dans notre civilisation, role de la vie communautaire. Auteur clair et lucide,
J. Tiger apporte dans son étude la sérénité d’une authentique vie religieuse.

RoseETTE GENTON.

URs BAUMANN : Erbstinde ? [hr traditionelles Verstindnis in der Krise
heutiger Theologie. Freiburg-Basel-Wien, Herder, 1970, 315 p.
(Oekumenische Forschungen, Soteriologische Abteilung, Band II).

Cet ouvrage conteste avec force la théologie traditionnelle du christianisme
occidental (catholique et protestant), concernant la doctrine du péché originel.
(La pensée de 1'Orient n’est malheureusement pas analysée.) L’auteur présente
un essai de réinterprétation du dogme en dialoguant avec de nombreux auteurs
contemporains. Mais ses conclusions ne nous ont pas satisfait parce qu’elles
décrivent bien certains aspects du péché persomnel, mais n’expliquent pas ce
que la Tradition appelle le péché originel, cet état de rupture d’Alliance qui
affecte tout homme entrant en ce monde. L’auteur ne s’inspire jamais d’un
texte, a nos yeux capital, celui de Jean 3: 6: « Ce qui est né de la chair est
chair, ce qui est né de 1'Esprit est esprit. » L’'enfant, en vertu de son origine
humaine, n’appartient pas a I’Alliance conclue par Dieu en Jésus-Christ. Certes,
sur la situation du premier homme, nous ne pouvons pas garder les mémes
conceptions que les anciens. Une réinterprétation du théme appelé par la théo-
logie, peccatum originans, nous semble nécessaire et sur ce point, 'auteur pose
de bonnes questions. Mais son abandon du peccatum originatum (la privation

de grace qui affecte I'enfant) nous parait inacceptable. Gporceps Bavaup.

V. STEININGER : Peut-on dissoudre le mariage ? Paris, Le Cerf, 1970,
187 p.

Les problémes de la sexualité et du mariage donnent beaucoup de peine
a la théologie catholique romaine post-conciliaire. Nous tenons ici une étude
de plus par laquelle I'auteur voudrait éliminer « non seulement des duretés
excessives mais aussi des contradictions graves et pénibles dans la pratique
et ’enseignement actuels de I’Eglise romaine » (p. 176). Argumentant délibéré-
ment a l'intérieur du droit canon, V. Steininger veut montrer que celui-ci



PHILOSOPHIE
CONTEMPO-
RAINE

62 BIBLIOGRAPHIE

pourrait et devrait autoriser la dissolution de mariages sacramentels et consom-
més et reconnaitre, dans certains cas, le remariage des divorcés. Constatant
que I’Eglise a toujours admis que la mort annulait le lien conjugal (ce que
conteste d’ailleurs l'auteur), V. S. affirme que la législation canonique a fait
la une concession importante a la finitude humaine. Il en est de méme avec
I'extension des priviléges paulin et pétrinien ou encore avec les proceés de nul-
lité du mariage. Le droit peut-il d’ailleurs rendre compte d’une réalité morale
et la responsabilité devant Dieu n’est-elle finalement pas seule normative ?
(p- 174 s.). — Etude importante qui témoigne de la difficulté qu’'éprouve la
théologie romaine de se libérer du formalisme juridique. R pprT GrIMM.

LEoroLD FLAM : La philosophie au tournant de notre temps. Bruxelles,

Presses Universitaires, 1970, 215 p.

Le point de départ de l'auteur est la crise actuelle de la civilisation indus-
trielle, qui touche aussi les prétentions prométhéennes de la philosophie. Née de
la révolte de I'individu contre la Polis, la philosophie approche de sa fin, quand
a l'individu se substitue la masse. La religion se meurt aussi, et le marxisme ne
représente qu'un alibi utopique : tout contribue a faire triompher le nihilisme.
L’auteur voit comme solution la possibilité de 'ouverture a une pensée existen-
tielle « par le développement de ’esprit réaliste qui pense le monde et I’homme

en termes d’existence » (161). — Cet ouvrage est destiné au grand public : le
philosophe, lui, aimerait voir I'existentialisme de l’auteur précisé dans ses
traits caractéristiques. PAUL GOOD.

P. WEINGARTNER, G. ZECHA (éd.): Induction, physics and ethics.
Proceedings and Discussions of the 1968 Salzburg Colloquium in the
Philosophy of Science. Dordrecht, Reidel, 1970, X + 382 p.

Cet ouvrage reproduit I’ensemble des exposés présentés au Colloque ainsi
que les discussions qui les ont suivis. Il est divisé en trois parties — 1. Introduc-
tion and probability. Ces textes qui traitent d’'une question, dont on sait com-
bien elle est encore ouverte, ont tous déja paru dans la revue Synthese (1969, 20).
I1. Foundations and physics. Les communications et les discussions de cette
section offrent nécessairement un caractére de technicité qui requiert une cer-
taine familiarité avec les théories physiques. I11. Science and ethics : The moral
responsibility of the scientist. Groupe six exposés et une discussion dont I'intérét
pour le lecteur non physicien est indéniable. JEAN-BLAISE GRIZE.

Evert W. BETH : Aspects of modern logic. Dordrecht, Reidel, 1970,

XI + 176 p.

Il s’agit d’un ouvrage posthume composé de deux parties. La premiére est
faite d’articles que Beth avait pratiquement achevés avant sa mort et qui,
regroupés comme ils le sont, offrent un exposé complet de sa méthode des
tableaux sémantiques. (Il s’agit d’'une méthode de déduction dite naturelle,
développée et mise au point par 'auteur.) La seconde partie reproduit un cer-
tain nombre de papiers moins élaborés. Le plus intéressant, selon moi, est celui
intitulé « Constants of mathematical thought ». Ces constantes sont au nombre
de trois : 'algorithme, la méthode déductive et I'infini. Beth suggeére que les
disciplines qui leur correspondent sont de nature a répondre au projet de
Husserl de fonder une « logique philosophique ». JEAN-BLAISE GRIZE.



BIBLIOGRAPHIE 63

D. Davipson, J. HINTIKKA (éd.) : Words and objections. Essays on
the work of W. V. Quine. Dordrecht, Reidel, 1969, VII +4 366 p.

On sait que W. V. Quine, I'un des meilleurs logiciens de notre époque,
se situe dans la grande tradition de ces mathématiciens qui prennent leur savoir
technique comme base de la réflexion philosophique. Le titre de ce recueil
d’essais est un jeu de mots: Words and Object (1960) est I'un des ouvrages
importants de Quine par les problémes qu’il souléve. L’intérét des papiers
publiés ici est double. D’une part, ils discutent quelques-uns des thémes essen-
tiels de la pensée de Quine (¢« Quine’s Philosophy of Science », par J. J. Smart,
« Quine’s Empirical Assumptions» par N. Chomsky, «Quine’s Syntactical
Insights », par P. T. Geach, « Quine on Modality », par D. Fgllesdal, etc.;ilya
quinze contributions), d’autre part Quine répond sur chaque point. J'ajouterai,
malgré le peu de place dont je dispose, que R. B. Jensen fournit une preuve de
la non-contradiction des « New Foundations for Mathematical logic» (1937,
repris en 1953 dans From a Logical Point of View), et que I'ouvrage se termine
par une bibliographie des publications de Quine, jusqu’en 1969.

JEAN-BLAISE GRIZE.

J. W. Davis, D. J. HockNEy, W. K. WiLsoN (éd.) : Philosophical
logic. Reidel, Dordrecht, 1969, VII + 277 p.

La logique, aprés s’étre occupée presque exclusivement des fondements des
mathématiques, en revient pour une large part a des problémes plus généraux
dont certains sont de nature a proprement parler philosophique. Les articles
regroupés ici touchent a divers problémes dont ceux des modalités, des normes,
de la question, de I'induction, de I'implication. Ils offrent un triple intérét. D’une
part, ils apportent a la réflexion philosophique la rigueur de la logique, d’autre
part, ils permettent de faire le point sur des problématiques en cours de déve-
loppement, enfin ils fournissent une aide bibliographique non négligeable.

JEAN-BLAISE GRIZE.

RaMoN GONZALEZ DE MENDOzA : Stimmung und Transzendenz. Die
Antizipation derexistentialanalytischen Stimmungsproblematik bei
Ignatius von Loyola. Berlin, Duncker & Humblot, 1970, 335 p.

Ecrit a l'instigation de O. Poggeler, ce livre se propose de «réanimer», a partir
d’Ignace de Loyola, le probléme de ce que la philosophie existentialiste alle-
mande appelle « Stimmung », en montrant que l’analyse des « Stimmungen »,
chez Heidegger, est préfigurée dans la pensée de l'illustre Jésuite. Ce probléme
avait été repris par Otto Bollnow, dont le livre sur les Tonalités affectives (traduit
par Raymond Savioz) se voulait une réfutation de Heidegger et de 1’existentia-
lisme. L’actualité du probléme est évidente : la philosophie des « Stimmungen »
modifie fondamentalement la tradition rationaliste. Il ne s’agit plus de connaitre
rationnellement la transcendance, mais de communiquer l'expérience de la
transcendance, qui alieu dans le cadre de certaines « Stimmungen » privilégiées. —
L’auteur de 'ouvrage se limite cependant & des considérations historiques : il
part de la notion d’affectivité dans la philosophie moderne (de saint Thomas a
Max Scheler), aborde ensuite la notion fondamentale de « Befindlichkeit » chez
Heidegger premiére maniére (en particulier le primat existentiel de I’angoisse),
s'arréte au Heidegger de la seconde période et a la « Stimmung» comme « voix
del’Etre», fait allusion a la controverse entre Heidegger et Bollnow, et termine par
la doctrine d’Ignace de Loyola de la « consolation sans antécédent causal » qu’il



64 BIBLIOGRAPHIE

congoit a la suite de Karl Rahner comme une expérience thématisée de la
transcendance religieuse. — Ce livre est historiquement trés intéressant, mais il
donne I'impression d’une « construction » un peu forcée : malgré une présentation
soignée de la pensée de Heidegger, qui laisse de c6té toute référence a la litté-
rature frangaise consacrée au probléme, I'ouvrage de Mendoza ne parvient guére
a cette « réanimation » dont il parle — laquelle serait pourtant fort bienvenue.

Pauvr Goob.

ALBERT L. HAMMOND : Ideas about substance. Baltimore, Hopkins,

1969, 146 p.

L’auteur, qui est professeur associé émérite de philosophie & 1’Université
Johns Hopkins, suit les principales étapes de 1'idée de substance: a partir des
Présocratiques, une question se pose : qu’est-ce qui est réellement ? Mais c’est
Aristote qui, le premier, donne une définition de la substance... Dés lors, l'auteur
suit I’histoire du terme qui finit par signifier des concepts aussi différents que la
substance chez Descartes ou Spinoza et les substances chimiques ! Chaque fois,
I'auteur définit sa propre position réaliste en face des positions évoquées. Méme
si le terme de substance désigne un fantdme, c’est un fantdéme qui mérite que
I'on s’occupe de lui, car la question de savoir ce qui est réellement est la ques-
tion la plus fondamentale de la métaphysique et de I’axiologie.

ANTOINETTE VIRIEUX-REYMOND.

EMILE SIMARD : Communisme et science. Québec, Les Presses de

I'Université Laval, 1963, 527 p.

Respectant le titre qu’il donne & son étude, l'auteur laisse de coté les élé-
ments sociologiques et économiques du marxisme théorique, et se cantonne
dans l'examen des présupposés de 1'épistémologie officiellement admise en
URSS ; elle repose exclusivement sur les sciences naturelles (les mathématiques
étant curieusement absentes du panorama) et sur I’emploi de la dialectique dans
la perspective matérialiste de rigueur. — De cette présentation critique émanant
de milieux catholiques, on retiendra surtout les éléments minutieusement rap-
portés d’une histoire encore récente (affaire Mitchourine-Lyssenko), qui permet
a M. Simard de soutenir son propos par des citations significatives, soit de
I'intrusion de chefs politiques dans le domaine de la recherche, soit de I’attitude
admirablement intransigeante de Jean Rostand dans sa défense de la vérité

libre. EDOUARD MAURIS.

BARRAL, R. M. : Progressive Neutralism. A philosophical aspect of
american education. Louvain, Nauwelaerts, 1970, 142 p.

L’auteur de cette trop bréve étude estime que 1'école publique nord-améri-
caine est dominée par « un modernisme extréme ou progressivisme qui : @) ignore
les exigences académiques; — b) favorise I’expression libre des étudiants au
point de manquer totalement de discipline... » (p. 10). — Il essaie de prouver que
cette regrettable situation est due a l'influence de doctrines philosophiques qui
justifie le « neutralisme » parmi le corps enseignant, c’est-a-dire « 'absence de
respect pour tout ce qui est sacré » (p. 18). Il propose d’y remédier en conseillant
au « peuple américain (sic) d’accepter le leadership de vrais philosophes et ex-
perts de ’éducation » (p. 123), comme par exemple Saint-Thomas, Platon etc...
Reste a savoir si la description de cette situation repose sur une analyse des
faits ou ne reléve pas davantage de l'opinion subjective. piperve FurRTER.



	Bibliographie

