
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1972)

Heft: 6

Artikel: Autour de la notion de civilisation chrétienne

Autor: Wainwright, Geoffrey

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381003

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381003
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUTOUR DE LA NOTION
DE CIVILISATION CHRÉTIENNE '

Les gouvernements actuels de l'Afrique du Sud et de la Rhodésie
prétendent parfois que leur but ultime est de préserver la « civilisation
chrétienne » au sein de leurs pays. Aux yeux de l'Afrique noire, c'est
plutôt une civilisation « capitaliste » ou « occidentale » ou surtout
« blanche » que les oppresseurs européens désirent maintenir en Afrique
du Sud et en Rhodésie. Dans la mesure où ces gouvernements
minoritaires pratiquent des politiques déshumanisantes, on sera même
amené à contester leur droit au terme « civilisation ». En plus, les
chrétiens d'Afrique noire protesteront non seulement contre un
emploi abusif du substantif « civilisation », mais aussi contre un
emploi abusif de l'adjectif « chrétien ». Comment en effet peut-on
qualifier de « chrétienne » une civilisation (admettons pour une fois
le terme), où les valeurs — chrétiennes avant d'être révolutionnaires
— de la liberté, de l'égalité et de la fraternité sont foulées aux pieds
par des racistes Ce cas particulier nous met devant une question
théologique encore plus vaste. Il s'agit de savoir s'il est admissible,
même en principe, de mettre ensemble ce substantif et cet adjectif.
La combinaison «civilisation chrétienne» ne présente-t-elle pas des
difficultés insurmontables, du point de vue théologique

Certes, l'expression est assez courante, surtout en milieux
occidentaux. Et pour pouvoir la saisir dans toute son ambiguïté, il va
faUoir examiner l'usage linguistique qui attache le mot « chrétien »

à d'autres réalités sociales et individuelles que la seule « civilisation »,

mais qui ont des points de contact avec celle-ci.

I. Quelques emplois de l'adjectif « chrétien »

i. On parle d'abord de société chrétienne. Par là, l'historien entend la
« chrétienté ». A partir de la conversion de Constantin et de l'adoption
du christianisme par Théodose comme la religion officieUe de l'Empire

1 Cet article reproduit le texte d'une conférence donnée à Yaounde en
août 1972 dans le cadre d'un séminaire sur la mission urbaine et industrielle
organisé par la Conférence des Eglises de toute l'Afrique.



414 GEOFFREY WAINWRIGHT

romain au quatrième siècle, l'Europe est graduellement devenue, au
cours du Moyen Age, un « corpus christianum », une société composée
entièrement (les Juifs étaient bien une anomalie...) de chrétiens. On

l'appelait le saint empire romain. Même avec la montée des Etats
nationaux, le principe et la pratique ne furent pas détruits. Car il
s'agissait toujours de « nations chrétiennes », dont les monarques
portaient parfois le titre de « Majesté chrétienne ». Dans la mesure où
la Réforme a, au seizième siècle, provoqué la dissolution de l'unité de

l'Eglise occidentale par sa contestation de l'autorité de Rome, elle

peut être considérée comme ayant contribué, avec la Renaissance et
plus délibérément la « philosophie des lumières », le marxisme et le
scientisme, à cet effondrement de la vieille « société chrétienne » auquel
on assiste en Europe depuis plusieurs générations. Mais en elle-même
la Réforme n'a pas voulu mettre fin à la situation de corpus christianum.

On le voit bien à Zurich et à Genève, dans les efforts de Zwingli
et de Calvin en vue de préserver l'unité socio-religieuse à travers le

changement de confession. On le voit aussi en Angleterre, dans les
soins pris par Henri VIII et Elisabeth I pour sauvegarder Tunité
nationale dans le domaine religieux. On le voit également en
Allemagne, où le principe s'est établi selon lequel le peuple suivrait la
religion de son prince : « cuius regio eius religio ». C'est seulement plus
tard, avec l'effritement de la foi chrétienne dans les milieux intellectuels

et industrialisés, qu'est apparue la situation où il n'est plus
certain qu'en rencontrant un Européen, on rencontrera quelqu'un qui
se considère comme un chrétien.

2. On parle encore de religion chrétienne. Sous l'angle de l'histoire
scientifique des religions, le christianisme prend sa place parmi les
autres religions comme un phénomène sujet à l'observation et à

l'analyse dans un esprit de compréhension sympathique. Ainsi
Ninian Smart, par exemple, réussit à présenter la religion chrétienne,
dans son livre The Religious Experience of Mankind (1969), sous les
mêmes aspects qu'il reconnaît aux autres rehgions du monde : les

aspects rituel, mythique, doctrinal, éthique, social et expérimental.
Il est clair qu'une telle étude du christianisme ne se limite pas aux
seules « sociétés chrétiennes » dont nous avons parlé au paragraphe
précédent. Car la religion chrétienne peut se trouver aussi dans une
situation minoritaire selon les circonstances historiques et
géographiques. On pensera, par exemple, à la position minoritaire du
christianisme tout au long de son histoire aux Indes.

3. On parle ensuite de communauté chrétienne. Il s'agit de l'Eglise,
la communauté spécifique des chrétiens. Comme institution, l'Eglise
s'expose à l'approche phénoménologique de l'historien et du
sociologue, venant de l'extérieur. Mais l'Eglise a aussi sa propre conception



AUTOUR DE LA NOTION DE CIVILISATION CHRETIENNE 415

interne d'elle-même. Elle se comprend comme « peuple de Dieu »,

comme « corps du Christ ». Communauté historique, elle se croit aussi

en relation avec le Dieu transcendant. Elle entend l'appel à un
pèlerinage qui aboutira seulement au ciel.

4. On parle enfin de foi chrétienne. Réduit au plus simple, c'est la
foi en Jésus-Christ comme Seigneur et Sauveur. Elle s'exprime dans
la confession devant Dieu et devant les hommes (culte et témoignage)
et dans le comportement pratique (éthique).

IL Le caractère problématique de ces expressions

Société chrétienne, religion chrétienne, communauté chrétienne,
foi chrétienne : toutes ces expressions paraissent constituer un usage
linguistique parfaitement légitime et cohérent. Elles se réfèrent à des

réalités qui se réclament toutes, d'une manière ou d'une autre, du
« Christ ». Elles sont, du point de vue linguistique, une extension
normale de cet usage qui a donné aux disciples du Christ le nom,
précisément, de «chrétiens» (Actes 11:26). Mais théologiquement,
chacune de nos quatre expressions recèle des problèmes. Voilà ce qu'il
nous faut démontrer maintenant.

1. Société chrétienne. En principe, tout est simple. Chaque citoyen
est membre de l'Eglise, chaque membre de l'Eglise est citoyen. Mais
en fait, les problèmes ne tardent pas à surgir. Car une distinction
s'impose entre pouvoir civil et pouvoir ecclésiastique. Et, comme
l'histoire en témoigne, U est fatal que cette distinction devienne, de

temps en temps et peut-être même souvent, une opposition. Les autorités

civiles et les autorités ecclésiastiques se trouvent dans des

situations où, selon leurs compréhensions respectives, leurs intérêts ne
coïncident pas. On a parfois cru pouvoir supprimer cette tension entre
le pouvoir civil et le pouvoir ecclésiastique en permettant à l'un des
deux pouvoirs d'absorber l'autre, ou tout au moins de le dominer.
C'est, d'un côté, le « césaropapisme » de l'Empire byzantin, où
l'empereur a beaucoup à dire dans les affaires de l'Eglise. De l'autre
côté, c'est Hildebrand, le pape Grégoire VII, qui en 1076 déclare
déposé le roi d'Allemagne et d'Itahe, Henri IV ; ou encore c'est la
bulle « Unam sanctam » de 1302, qui revendique pour Pierre et ses

successeurs les « deux glaives », le pouvoir temporel aussi bien que le

pouvoir spirituel, de sorte que les rois et les capitaines ne manient le
glaive temporel qu'avec « la permission du prêtre ». Cependant, ni la
prétention romaine ni même la solution byzantine ne réussit à éliminer
entièrement la tension. Et le pauvre gouverné, qui est à la fois citoyen
et membre de l'Eglise, se trouve plus ou moins régulièrement tiraillé
entre ses deux maîtres.



4l6 GEOFFREY WAINWRIGHT

C'est que, même dans une « société chrétienne », la distinction
entre l'Eglise et l'Etat est nécessaire, déjà en principe ; et il est
pratiquement inévitable que cette distinction devienne une opposition.

Expliquons-nous. Pourquoi, d'abord, la distinction entre l'Eglise
et l'Etat est-elle nécessaire, déjà en principe C'est que, selon la
théologie traditionnelle, l'Eglise et l'Etat appartiennent à deux ordres
différents. L'Etat appartient peut-être déjà à Tordre de la création,
ou tout au moins (et c'est même ce qui frappe le premier) il relève de
l'ordre (désordre posé dans le monde par le péché des hommes.
L'Eglise, au contraire, appartient seulement à l'ordre de la rédemption.
L'autorité civüe, ou l'Etat (il ne s'agit pas là forcément de tout
l'appareil d'un « Etat » moderne), est nécessaire déjà sur le plan purement

humain : en premier lieu elle l'est pour assurer Tordre dans une
société où le désordre menace toujours d'éclater ; et en deuxième
lieu elle l'est pour promouvoir et protéger les activités légitimes et
nécessaires de l'ordre créationnel comme la vie familiale (Gen. i : 28

et 2 : 24) et le travail (Gen. 1 : 28, 2 : 5 et 2 :15). Selon Rom. 13 : 1-7,
l'autorité civile, même païenne, est un instrument de Dieu pour favoriser

le bien et pour châtier qui fait mal. L'Etat a donc une fonction
de préservation, d'abord négativement en ce qu'il tient en échec les
forces de la destruction introduites par le péché humain, et puis
positivement en ce qu'il garantit la justice dans les domaines de la
vie familiale (mariage et éducation) et du travail. Mais l'EgUse va
plus loin. Si l'Etat est ordonné à la préservation, l'Eglise, eUe, est
ordonnée à la rédemption. Si l'Etat est l'instrument de Dieu pour la
simple préservation de la vie naturelle de l'humanité, l'Eglise est son
instrument dans la rédemption des hommes. Composée d'hommes qui
sont venus les premiers à la repentance et à la foi, elle proclame à tous
l'offre du pardon divin et de la vie nouvelle dont elle jouit elle-même
déjà. Les fonctions de l'Eglise et de l'Etat sont donc distinctes. C'est
cette distinction-là qui, d'une manière ou d'une autre, se reflète dans
plusieurs distinctions classiques : celle d'Augustin entre la cité de Dieu
et la cité terrestre ; celle de Luther entre les « deux règnes » ; celle
de Zwingli entre « la justice divine » et « la justice humaine » » ; celle
de Karl Barth, dans un écrit dont nous parlerons plus loin, entre la
« communauté des chrétiens » et la « communauté des citoyens ».

L'Eglise et l'Etat sont donc distincts, déjà en principe. Mais d'où
vient-il que leur opposition devient pratiquement inévitable Ne
sont-ils pas tous deux des « instruments de Dieu » Si. Mais ils sont
aussi tous deux affectés du péché. L'Etat, dont la tâche est de
restreindre le péché et de promouvoir la justice, n'agit pas toujours lui-
même selon la volonté juste de Dieu. L'Eglise, qui est appelée à la

1 Voir H. Schmid : Zwingiis Lehre von der göttlichen und menschlichen
Gerechtigkeit (1959).



AUTOUR DE LA NOTION DE CIVILISATION CHRETIENNE 417

sainteté, reste souvent elle-même bien en-deçà de cette vocation.
Parfois, l'Etat peut se tromper et avoir besoin de correction de la part
de l'Eglise. Parfois, l'Eglise peut se tromper et avoir besoin de
correction de la part de l'Etat. Parfois, l'Eglise et l'Etat peuvent chacun
chercher son propre avantage, tel qu'il le conçoit — tandis que l'intérêt

égoïste ni de l'un ni de l'autre ne coïncide avec la volonté de Dieu.
A cause de la distinction nécessaire déjà en principe, et puis de

l'opposition pratiquement inévitable, entre l'Eglise et l'Etat, la
notion d'une « société chrétienne » devient problématique. Peut-on
qualifier de « chrétienne » même une société où chacun est à la fois
citoyen et membre de l'Eglise Peut-être. Peut-être pas. La réponse
n'est pas certaine. Car U se pourrait, d'une part, que l'ordre de la
création, et même le désordre du péché, fussent déjà ordonnés à la
rédemption en Christ et à sa seigneurie. Et d'autre part, si le mot de
« chrétien » est inapplicable là où il reste une trace de péché, il faudrait
alors refuser l'épithète à l'Eglise elle-même, en tant que telle. Ce sont
là deux questions auxquelles nous reviendrons. Mais entre-temps, il
faut bien admettre que l'expression « société chrétienne » recèle des

problèmes pour le théologien '.

2. Religion chrétienne. Si la religion chrétienne est vue simplement
comme une religion parmi les autres, la question se pose alors, dans
une société et dans un monde pluralistes, de son attitude à l'égard
de ces autres religions. Par le fait même d'avoir « protesté » sa foi
devant un catholicisme initialement hostile, le protestantisme a
beaucoup contribué à TétabUssement de la liberté de conscience et de
culte. Mais la question n'est pas simple, quand la vérité est en jeu. Il
est aisé de critiquer l'Eglise catholique romaine qui aurait refusé
d'admettre la liberté religieuse (pour les autres dans une situation
où elle avait elle-même le dessus, et qui maintenant réclamerait la
liberté religieuse (pour elle-même dans un monde où l'Eglise catholique

est plus évidemment minoritaire. Cette attitude de l'Eglise
catholique n'est cependant pas dépourvue de toute possibilité de

justification. Pourquoi faut-il qu'il y ait liberté pour la propagation
de l'erreur Et si l'on se croit saisi de la vérité (et ce doit être là, en

1 L'Afrique traditionnelle connaissait bien la « royauté sacrale ». L'histoire
récente de l'Afrique « christianisée » fournit aussi des exemples d'une tendance à
réunir en un seul homme le pouvoir politique et le pouvoir religieux. Cet homme
peut être le « leader politique » ou bien le « nouveau prophète » (voir E. Dam-
mann, « Das Christusverständnis in nachchristlichen Kirchen und Sekten
Afrikas » dans E. Benz : Messianische Kirchen, Sekten und Bewegungen im
heutigen Afrika, 1965). Les traits «messianiques» s'attachant à ce phénomène
portent atteinte au Christ, à qui seul est donnée « toute autorité ». La « royauté
sacrale » et le « messianisme » semblent méconnaître la transcendance divine et
la situation encore pécheresse de l'humanité : le Royaume eschatologique ne
viendra qu'à travers le jugement de Dieu.

27



4l8 GEOFFREY WAINWRIGHT

toute humilité, la position des chrétiens), comment peut-on respecter
la liberté des autres religions plus ou moins erronées Ne faudrait-il
pas plutôt s'efforcer de convertir leurs adeptes à la vérité

On sait que Karl Barth s'opposait à toute « religion », même la
« religion chrétienne », comme autant de tentatives (pécheresses) de
l'homme pour atteindre son propre salut (tandis que le salut ne peut
être qu'un don de Dieu). Sans pousser jusqu'à ce point notre dépréciation

du mot « rehgion », on doit pourtant admettre que l'expression
« rehgion chrétienne » devient théologiquement problématique si elle

encourage une comparaison, sur le même plan, entre le christianisme
et les « autres religions ». Car une telle comparaison menace le caractère
unique du christianisme. Et en menaçant le caractère unique du
christianisme, ne menace-t-elle pas aussi le caractère unique du Christ
comme celui qui est la seule voie d'accès au Père Pas forcément,
prétendent d'aucuns ; et l'on parle de la présence du Christ dans les
autres religions. R. Panikkar donnera à l'un de ses livres le titre
«The Unknown Christ of Hinduism » (1965). A cette question de la
présence du Christ dans d'autres religions, comme aussi à ceUe de la
liberté religieuse, nous reviendrons plus tard. Mais entre-temps il faut
bien admettre que l'expression « religion chrétienne » recèle des
problèmes pour le théologien ».

3. Communauté chrétienne. Selon sa vocation, l'Eglise est une,
sainte et catholique. Mais dans le concret, la communauté chrétienne
historique est déchirée par des schismes, défigurée par le péché, et
dépourvue encore d'une large partie de l'humanité. Là où il y a

manque d'amour, désobéissance à Dieu, et une extension
toujours incomplète, est-il vraiment possible de parler valablement de
communauté « chrétienne » Le contraste n'est-il pas trop grand entre
cette communauté concrète et le Christ dont elle se réclame Car le
Christ a aimé les siens jusqu'à la fin, il a obéi à Dieu jusqu'à la mort
sur une croix, et, ayant été élevé de la terre, U veut attirer tous les
hommes à lui. La réponse n'est pas évidente.

Pour pallier à cette contradiction entre le Christ et la communauté
chrétienne, on invoquera le fait que le Christ reste chef de son Eglise
et que le Saint-Esprit réside en elle, et qu'ainsi l'Eglise est, grâce à
Dieu et malgré les apparences, fondamentalement une, sainte et
même universeUe. On fera appel aussi à la perspective eschatologique
pour dire que l'Eglise est en voie de devenir ce qu'elle sera un jour
dans le Royaume définitif, quand elle sera arrivée à la plénitude de sa

1 On sait qu'autrefois il était possible d'utiliser l'expression « religion
chrétienne » sans inviter une comparaison entre le christianisme et les « autres
religions » (voir par exemple le titre de Calvin : « L'institution de la religion
chrétienne »). Mais cet usage n'est guère possible dans notre monde consciemment
pluraliste d'aujourd'hui.



AUTOUR DE LA NOTION DE CIVILISATION CHRETIENNE 419

vocation. Ces considérations sont loin d'être sans valeur positive, et
nous allons nous-même les exploiter plus loin. Mais elles ont tout de
même l'air d'être, dans une certaine mesure, des solutions d'embarras.
Cela suffit, entre-temps, pour montrer que l'expression « communauté
chrétienne » recèle des problèmes pour le théologien.

4. Foi chrétienne. Peut-être sortira-t-on enfin ici de nos difficultés
au sujet de l'adjectif «chrétien»? Il n'en est rien! L'expression
« foi chrétienne » pose elle-même des problèmes au théologien. Nous
allons énumérer trois de ces problèmes :

a) Il y a d'abord le problème du contenu dogmatique de la foi
chrétienne, la « fides quae creditur ». Le problème fondamental est
celui du langage religieux. Comment parler de Dieu dans le langage
des hommes En invoquant la création de l'homme « à l'image de
Dieu » et l'Incarnation du Verbe divin, on parlera d'« analogie » et de
« symboles autorisés ». Mais les divergences entre les contenus
dogmatiques historiquement donnés à « la foi chrétienne » montrent que
le problème n'est pas pour autant résolu. En plus de la difficulté
ontologique de la différence entre Créateur et créature, il y a aussi le

problème des changements sémantiques qui accompagnent l'évolution
sociale ; et, ce qui est encore plus grave, il y a le péché qui vient
obscurcir notre vue et embrouiller notre ouïe, face à la révélation que
Dieu veut nous donner par le Christ.

b) Il y a ensuite le problème de la foi chrétienne comme attitude
subjective du croyant, la « fides qua creditur ». Y a-t-il toujours une
correspondance si parfaite entre « la confession des lèvres » et « la foi
du cœur » telle que Romains io : 8-10 la présente A cause de la
dislocation possible entre la parole humaine et l'attitude profonde
de l'homme, on peut professer la foi chrétienne sans la croire.

c) Il y a enfin le problème de la foi chrétienne et des œuvres. La
foi sans les œuvres est une foi morte, selon l'épître de Jacques. Autrement

dit, les œuvres sont une expression pratique de la foi, et là
Paul aussi serait d'accord, de même que Jean bien sûr, et Jésus lui-
même. Mais leur complexité rend parfois les décisions éthiques très
difficiles, et la décision n'en est que la moitié : il faut aussi une volonté
ferme pour l'accomplir. La relation entre la foi dans le cœur et la foi
en action n'est donc pas très simple.

L'expression « foi chrétienne » pose donc trois problèmes : celui de

la conformité de telle interprétation dogmatique à la Vérité ; celui de
la sincérité de la confession prononcée de la bouche ; et celui de la
correspondance entre la croyance et le comportement. Ces questions
peuvent recevoir une réponse au moins partiellement adéquate ; nous

y reviendrons. Mais entre-temps elles suffisent pour montrer que
l'expression « foi chrétienne » recèle des problèmes pour le théologien.



420 GEOFFREY WAINWRIGHT

Nous venons de montrer ce qu'il y a de problématique dans quatre
emplois du mot « chrétien ». Il s'agissait de la « société chrétienne »,

de la « religion chrétienne », de la « communauté chrétienne » et enfin
de la « foi chrétienne ». La notion d'une « civilisation chrétienne » se

rattache à toutes quatre. Examinons maintenant la notion de «

civilisation chrétienne ». Essayons de la définir. Essayons de voir s'il lui
reste encore quelque valeur.

III. LA DÉFINITION D'UNE « CIVILISATION CHRÉTIENNE »

Une civilisation est une structure humaine plus ou moins vaste,
dont la cohérence se manifeste dans le partage de certaines formes
sociales et de certaines valeurs morales. Ces formes sociales et ces
valeurs morales sont en même temps, dans une interaction subtile,
la source et le fruit d'une « idéologie », c'est-à-dire d'une vision globale
de l'origine, de la signification et du but de l'homme et peut-être du
monde. Une civilisation est délimitée à la fois historiquement (Arnold
Toynbee, dans A Study of History, a tracé l'essor et, dans la plupart
des cas, déjà le déclin de vingt-six civilisations) et géographiquement
(le plus souvent les civilisations sont désignées selon leur centre dans
l'espace : civilisation égyptienne, civilisation babylonienne, etc.).
L'histoire et la géographie se rejoignent dans la politique : l'essor et le
déclin d'une civilisation sont souvent liés à l'essor et au déclin d'un
empire. Les produits artistiques, intellectuels, scientifiques et
techniques d'une civilisation constituent sa « culture » ».

A la lumière de ces considérations générales, on parlera de la
« civilisation européenne ». C'est parce que le christianisme a constitué
le cadre « idéologique » de cette civilisation qu'on la désigne aussi
parfois comme « civilisation chrétienne » 2. En effet, les formes sociales
et les valeurs morales de la civilisation européenne dépendent dans

une large mesure du christianisme 3. Et si Paul Tillich avait raison de

dire, dans sa Theology of Culture (1959), que toute création culturelle

1 Une nuance d'approbation s'ajoute souvent aux termes de « civilisation »

et de « culture ». Cela se voit dans la mesure où leur antonyme est « barbarie ».

Il est évident que le jugement sur ce qui constitue « civilisation » ou « barbarie »

est lui-même socio logiquement conditionné.
2 Dans un usage similaire, on parle de « civilisation islamique ». Quand un

pays prend le nom de « République islamique de Mauritanie » ou « République
islamique du Pakistan », on pense inévitablement aux « pays chrétiens » de
l'Europe médiévale.

3 A leur tour, les formes sociales et les valeurs morales de la civilisation
européenne (à laquelle ont contribué aussi d'autres influences que le christianisme:
influences gréco-romaines, arabes, « locales »... et le « cœur pervers » de l'homme)
ont bien sûr affecté la manière dont le christianisme se présente concrètement.



AUTOUR DE LA NOTION DE CIVILISATION CHRETIENNE 42I

a une dimension religieuse, il ne sera pas alors étonnant que la civilisation

européenne ait produit une culture marquée par le christianisme.
Sur les plans social et moral, il est clair, par exemple, que le

christianisme, dont la sensibilité éthique a elle-même connu un développement,

a beaucoup influencé l'évolution et la formulation du droit
civil dans les pays d'Europe. On le voit constamment dans la législation

concernant le mariage ou encore, au vingtième siècle, dans la
création du « welfare state ». En Grande-Bretagne, une illustration
vivante de cette influence chrétienne sur la législature est la présence
de 26 évêques à la Chambre des Lords. Même en France, où la séparation

de 1905 entre l'Eglise et l'Etat est apparemment définitive, mainte
valeur chrétienne reste inscrite dans les lois du pays. Dans le domaine
politique, les institutions démocratiques en Europe doivent beaucoup
au christianisme dans la mesure où celui-ci a contribué à la valorisation

de chaque individu en le regardant comme un objet de l'amour
divin. Dans le domaine économique, la thèse est bien connue, par
exemple, selon laquelle la montée du capitalisme aurait largement
dépendu de l'éthique protestante qui favorisait l'industrie, la sobriété
et la conscience professionnelle ».

Sur le plan culturel, la présence du christianisme dans les réalisations

artistiques est partout évidente en Europe. L'héritage architectural

est dominé par les églises, dont la construction continue aussi de

fournir une occasion de créativité aux architectes contemporains. La
décoration des maisons de Dieu a donné à l'Europe d'innombrables
chefs-d'œuvres de la peinture. En musique, il suffit de mentionner le

plain-chant grégorien et les noms de Palestrina et de Bach. Les
tournures de la « Lutherbibel » ou de la « King James Version » sont
passées dans le langage courant en Allemagne et en Angleterre. La
littérature et la pensée européennes sont profondément marquées par
Augustin et par Pascal. Même un roman contemporain aussi «

profane » que A Clockwork Orange, dont Stanley Kubrick a fait le film,
peut être vu par son auteur, Anthony Burgess, comme ancré dans la
tradition éthique, voire théologique, du christianisme 2. Quant à la
science et à la technologie occidentales, on y voit volontiers une
contribution du christianisme en ce qu'il a « désacralisé » la nature :

si le monde n'est pas peuplé de divinités éventuellement capricieuses
ou considéré comme lui-même divin mais existe plutôt dans une
distinction d'avec son Créateur transcendant qui l'a cependant doté
d'ordre et de stabuité et en a rendu l'homme responsable, la voie est

1 Max Weber : Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus
(1904-1905) ; R. H. Tawney : Religion and the Rise of Capitalism (1926).

2 Dans un discours diffusé par la BBC (texte dans The Listener du 17 février
1972).



422 GEOFFREY WAINWRIGHT

alors ouverte à la découverte et à l'exploitation des lois de son
fonctionnement ».

Ces quelques allusions suffiront, je pense, pour montrer que la
notion de « civilisation chrétienne », telle qu'elle a été concrétisée dans
« la civilisation européenne », n'est pas sans possibilité de justification
dans l'ordre phénoménologique ou idéologique. Mais il s'agit maintenant

de savoir si l'expression « civilisation chrétienne » est aussi
soutenable du point de vue théologique.

IV. LA DIFFICULTÉ THÉOLOGIQUE DE L'EXPRESSION

« CIVILISATION CHRÉTIENNE »

La difficulté a trois aspects. Il y a d'abord un aspect strictement
théologique. Puis il y a les aspects moral et historique, qui ont leurs
incidences théologiques.

Les théologiens se seront déjà inquiétés au moment où j'ai parlé
du christianisme comme cadre « idéologique » de la civilisation
européenne. J'ai introduit le terme « idéologie » pour laisser ouverte la
possibilité qu'une civihsation ait une vision non religieuse du monde
et de l'homme : ainsi les communistes parlent parfois de « civilisation
marxiste » ou « socialiste ». Mais les théologiens diront que le christianisme

est plus qu'une idéologie, ou même qu'il n'en est point une du
tout. On se rappellera ici les écrits des « théologiens dialectiques »

dans Zwischen den Zeiten au cours des années 20 de notre siècle. Là,
des théologiens comme Barth, Brunner, Gogarten et Bultmann
s'insurgèrent contre le protestantisme libéral et bourgeois, représenté
théologiquement par un Harnack, qui avait tendance à identifier le

progrès de la civilisation et la venue du Royaume. Les théologiens
dialectiques proclamaient que la Parole de Dieu est, au contraire, le
jugement de toute culture, simplement parce qu'elle est la krisis de

tout ce qui est humain ; devant le message que le Royaume de Dieu
s'est approché, les hommes n'ont qu'à se repentir ; le christianisme ne
doit plus servir de justification idéologique à la civilisation européenne.
Nous retiendrons volontiers le fait, souligné par la théologie dialectique,
que la perspective transcendante et eschatologique relativise toute
civilisation humaine ; et ainsi nous admettons que l'expression «

civilisation chrétienne » est bien problématique pour le théologien. Mais
nous ne pouvons pas accepter la thèse radicale de la théologie dialec-

1 Max Weber, Friedrich Gogarten, puis Harvey Cox dans : The Secular
City (1965) et J. B. Metz dans : Zur Theologie der Welt (1968). Mais voir aussi
les nuances apportées par J. Macquarrie : « Creation and Environment » dans
Expository Times 83 (1971-1972), p. 4-9.



AUTOUR DE LA NOTION DE CIVILISATION CHRÉTIENNE 423

tique selon laquelle le contact de Dieu avec le monde et l'humanité
n'est toujours à nouveau qu'un « point mathématique », sans extension

dans le temps. Car les doctrines de la création et de l'incarnation
témoignent, à nos yeux, d'un Dieu qui, tout en gardant sa transcendance,

s'intéresse activement à l'évolution du monde et à l'histoire de
l'humanité, et même s'y insère. Et si, comme nous allons le voir, la
première et la dernière visée de ce contact continu de Dieu avec le
monde et l'humanité est salutaire, nous ne pourrons pas alors
admettre que les relations entre la civilisation et le christianisme
soient purement négatives.

Quand on contemple plus particulièrement la civilisation «

chrétienne » sous sa forme concrète de civilisation européenne, on rencontre
aussi un problème moral et un problème historique. Avec le problème
moral nous rejoignons l'objection faite par les chrétiens d'Afrique
noire contre les prétentions à la « civilisation chrétienne » de la part
des régimes racistes. La civilisation occidentale a d'autres fautes
encore. C'est en son sein qu'éclatèrent deux guerres mondiales. C'est
elle qui est en train de polluer l'habitat universel par sa technologie.
En commençant par le trafic des esclaves et en passant par le
colonialisme pour arriver au néo-colonialisme de nos jours, c'est la
civilisation occidentale qui a exploité égoïstement les peuples techniquement

moins développés. Comment peut-on attribuer à une telle
civilisation un adjectif qui la rattache au Christ qui est le prince de la
paix et l'ami des faibles et opprimés La mentalité agressive et avide
de l'homme européen moderne, qu'a-t-elle à voir avec l'esprit de Celui
qui n'a pas regardé l'égalité avec Dieu comme une « proie à arracher »

(Phil. 2 : 6) L'expression « civilisation chrétienne » s'avère moralement

très problématique.
Le troisième aspect de la difficulté concerne l'évolution historique

de l'Occident à l'égard de sa propre « idéologie ». C'est dans la civilisation

européenne que naquirent deux idéologies qui se veulent
délibérément antichrétiennes : le marxisme et « l'humanisme scientifique
moderne ». Ces deux idéologies ont beaucoup contribué à la sécularisation

qui affecte actuellement l'Europe. Il y a des théologiens qui
saluent cette sécularisation comme un signe de la « majorité » de

l'homme, et qui y voient, au moins en partie, un résultat même du
christianisme. Mais quand elle est prise radicalement au sérieux, la
sécularisation signifie plus que l'abandon d'un Dieu « bouche-trous »

qui pourrait être remplacé par un Dieu « au centre même de la vie » :

elle signifie l'oubli total du transcendant, l'abandon de Dieu lui-même
et donc du Christ comme précisément « le Christ de Dieu ». Dans la
mesure où la civilisation occidentale se coupe de ses racines spirituelles,
il est clair qu'elle ne pourra plus avoir même la prétention d'être
« chrétienne ».



424 GEOFFREY WAINWRIGHT

On voit que la même ambiguïté fondamentale s'attache à l'expression

« civihsation chrétienne » comme aux autres expressions qui
utilisent l'adjectif « chrétien » et que nous avons examinées. D'une
part, une société, une religion, une communauté, une foi ou une
civilisation peuvent se qualifier de « chrétiennes » en tant qu'elles se

réclament historiquement du Christ et dans la mesure où elles dérivent
réellement de lui leur vie concrète. Mais d'autre part, il y a les
différences qui les séparent du Christ. Sur le plan ontologique et dans la
perspective de la transcendance, le caractère divino-humam du Christ
peut faire problème ; mais ce problème n'est pas insurmontable, car
le fait que le Christ a bien un caractère dxvino-humain peut justifier
l'application du terme « chrétien » à des réalités humaines qui dépendent

du Christ. Mais sur le plan moral et dans la perspective eschatologique,

il y a toujours le péché qui n'est pas encore détruit. C'est
surtout la persistance du péché qui rend théologiquement problématique

la qualification de « chrétiennes » pour des institutions et des

attitudes humaines.
Y aurait-il cependant un autre concept pour faire justice à tout

ce qu'U y a d'authentique dans les notions de société, de religion, de
communauté, de foi ou de civihsation « chrétiennes », un concept qui
évite toutefois de compromettre le mot « chrétien » Il faudrait
examiner le concept du Règne et du Royaume de Dieu.

V. Le Règne et le Royaume de Dieu

Le Règne et le Royaume de Dieu est une catégorie qui permet
d'intégrer globalement la création, la rédemption et la consommation
du monde et de l'homme. Cette catégorie nous permet de parler de
l'histoire de l'humanité dans l'intention de Dieu. Elle nous sera donc
utile dans notre tentative de comprendre les relations entre la civilisation

et le Christ. Sous forme de thèses, qui seront à développer, nous
pourrions exprimer notre idée de la manière suivante : (a) c'est par
le Christ que Dieu crée le monde pour que celui-ci devienne le lieu
de l'exercice de sa royauté ; (b) c'est dans le Christ que le règne de
Dieu est inauguré et puis reconnu ; (c) c'est vers le Christ que Dieu
conduit sa création pour que son royaume soit définitivement établi ».

Développons maintenant ces thèses l'une après l'autre.

1 Les supports néotestamentaires ne manquent pas à ces trois prépositions.
Pour dia : Jean i : 3; I Cor. 8:6; Col. 1 : 16 ; Heb. 1 : 2. Pour en, il suffit de
rappeler les nombreuses références pauliniennes à l'œuvre rédemptrice que
Dieu a faite en Christô d'une part, et d'autre part à la vie que les croyants
mènent en Christô. Pour eis : Col. 1:16 (pour, en vue de), et il faut probablement
ajouter le baptême eis Christon.



AUTOUR DE LA NOTION DE CIVILISATION CHRÉTIENNE 425

(a) Le royaume protologique
Les deux premiers chapitres de la Genèse représentent l'intention

de Dieu pour l'homme au sein du monde. L'homme est destiné à une
vie de délices (les fruits du jardin...), dans la communion avec Dieu
(«Faisons l'homme à notre image...»). C'est une communion qui
comporte, du côté de l'homme, le respect de la souveraineté de Dieu
qui seul détermine ce qui est bien (l'interdiction unique...). Cette
intention de Dieu à l'égard de l'homme et du monde peut être désignée
comme son « Logos », qui est son « agent » dans la création, dans le
maintien et dans l'illumination du monde et des hommes (Jean i : i-
14 ; cf. Héb. 1 : 1-3). Le Logos portera un jour le nom de Jésus ; mais
en tant qu'intention de Dieu, il est déjà présent au monde et aux
hommes dès leurs débuts ; et cette présence est salutaire dans sa visée.

C'est dans cette perspective qu'on pourra comprendre l'histoire
« préchrétienne » de l'homme. A propos des hommes dont la vie s'est
déroulée avant Jésus-Christ, saint Justin dit ceci : « Ceux qui ont
vécu selon le Logos sont chrétiens, eussent-ils passé pour athées »

(I Apol. 46). L'idée de Justin sera peut-être considérée par certains
comme trop « hellénistique », trop « philosophique » et partant très
éloignée de la révélation biblique. Mais selon le Quatrième Evangile,
Abraham avait déjà vu « le jour » du Christ (8: 56)1 et Esaïe avait
déjà vu sa « gloire » (12 : 41). La possibilité en est fondée sur l'idée
exprimée dans la parole «Avant qu'Abraham fût, je suis» (8 : 58).
Pour Abraham et pour Esaïe, « le Christ » ne portait pas encore le nom
personnel de Jésus, tout comme le Logos ne portait pas encore le

nom de Jésus pour les sages « préchrétiens » dont parle Justin. Avant
l'incarnation, l'intention de Dieu est donc « anonyme », mais elle est
présente au monde et aux hommes. Cette idée peut nous aider aussi
dans notre réflexion concernant ceux qui, encore aujourd'hui, vivent,
non plus dans le sens historique mais bien dans le sens existentiel,
« avant Jésus-Christ » : l'intention de Dieu est présente aussi à ceux
pour qui Jésus est encore un inconnu. Les religions et les civilisations
« préchrétiennes » participent au Royaume de Dieu dans la mesure où
les hommes y répondent fidèlement à l'intention de Dieu, et ce n'est
pas à nous de déterminer dans quelle mesure cette réponse a lieu.

(b) Le royaume historique
Si ce que nous avons dit dans le paragraphe précédent est vrai,

il semblera à certains qu'U n'y aurait pas eu besoin de l'incarnation.
Mais l'incarnation a bien eu heu. Cur Deus homo La réponse humaine

1 Dans Jean 8 : 57, le codex aleph et les versions syriaque (sinaïtique) et
sahidique lisent même «... et Abraham t'a vu » Dans Rom. 4, Paul établit
l'existence de « foi chrétienne » dans l'ère préchrétienne en présentant la foi
d'Abraham comme une anticipation de la foi chrétienne : telle est l'exégèse de
E. Käsemann (Paulinische Perspektiven).



426 GEOFFREY WAINWRIGHT

à cette question ne pourra jamais être autre chose qu'une réponse a

posteriori, car nous ne pouvons pas dire ce qui était a priori « nécessaire

» à Dieu. Notre réponse résidera dans le fait que dans une certaine
mesure, plus ou moins grande, les hommes ne répondent pas fidèlement
à l'intention de Dieu. Pour que l'homme actuellement pécheur puisse
un jour répondre parfaitement à l'intention de Dieu, il a fallu que le
Logos prenne chair. Sans entrer dans le détail des images et théories
qui décrivent l'œuvre rédemptrice de Dieu en Jésus-Christ, nous
pouvons dire que, selon la croyance des chrétiens, c'est grâce seulement

à cette œuvre que les hommes pourront un jour entrer dans le

Royaume définitif de Dieu. Dans cette perspective, nous pouvons
peut-être dire que, selon le dessein mystérieux de Dieu, même le
(dés)ordre du péché est ordonné à la rédemption et donc au Royaume :

O felix culpa, quae talem et tantum meruit habere Redemptorem!1 Mais

pour s'approprier cette rédemption, il faut participer à la mort et à

la résurrection de Jésus-Christ en mourant au péché et en renaissant
à la vie d'obéissance.

Dans la mesure où une institution ou un individu reste dans le
péché, il est difficile de lui attribuer l'adjectif « chrétien ». Car le
péché est un refus de la seigneurie du Christ qui, en tant qu'il réalise
en lui-même la communion parfaite entre Dieu et l'homme, est, selon
l'expression d'Origène, autobasileia, le Royaume même, le Royaume
en personne. Comme autobasileia, Jésus-Christ fut l'inauguration du
Royaume sur terre, en ce sens qu'il anticipait sa réalisation définitive.
Le Royaume est là, « dans le Christ ». Et dans la mesure où les hommes
vivent vraiment « dans le Christ » et font leurs œuvres « dans le
Christ », ils méritent, eux et leurs institutions, l'adjectif « chrétien »,

car ils participent déjà au Royaume. Là où le péché fait preuve d'un
dynamisme propre, il est évident que le Royaume ne s'imposera pas
sans qu'il y ait conflit et rupture de la situation jusque-là régnante.

Cette perspective peut nous aider à situer théologiquement les

religions et les idéologies non religieuses qui se trouvent maintenant,
historiquement et existentiellement, « après Jésus-Christ ». Non seulement

l'islam, le marxisme et l'humanisme libéral, mais aussi les

religions anciennes du judaïsme et de l'hindouisme, ont tous aujourd'hui

été influencés, d'une manière ou d'une autre, par Jésus-Christ.

1 Dans sa théodicée très subtilement élaborée (Evil and the God of love,
1966), John Hick n'a pas craint de mettre la responsabilité finale du péché au
compte de Dieu : le péché est rendu inévitable par le fait que l'homme est créé
à une « distance êpistémique » de Dieu afin qu'il puisse découvrir Dieu par la foi
et croître librement dans sa connaissance et son amour. La responsabilité de
chaque individu humain à l'égard de ses propres actions délibérées n'est pas
pour autant abolie ; et Dieu est en dernière analyse « disculpé » par l'universalisation

du salut dans le Royaume eschatologique.



AUTOUR DE LA NOTION DE CIVILISATION CHRETIENNE 427

Dans la mesure où ces religions et idéologies répondent positivement
à Jésus, elles participent au Royaume de Dieu. Dans la mesure où elles

rejettent délibérément Jésus, elles rejettent aussi le Royaume, et leur
refus conscient de Jésus est plus grave que les défaillances des
religions « ^'-chrétiennes » à l'égard de l'intention de Dieu r.

Le Royaume de Dieu, son honneur et sa gloire, est, pour les hommes
qui veulent librement y participer, leur salut ; la liberté de choix est,
à cause de l'amour de Dieu qui désire un amour librement consenti
en retour, indispensable. Cette liberté donne à l'histoire sa réalité et
son sérieux ; la configuration concrète du Royaume eschatologique
dépendra de ce qui s'est passé dans l'histoire. Voilà pourquoi la
« liberté religieuse », malgré les risques d'erreur qu'elle comporte, est

partout essentielle. Mais voilà aussi pourquoi la proclamation de
l'Evangile est partout nécessaire.

(c) Le royaume eschatologique

A la seule exception de Jésus-Christ, toute participation historique
au Royaume de Dieu est imparfaite, à cause du péché des hommes qui
ne répondent pas pleinement à l'intention de Dieu. Le Royaume
définitif ne sera étabh qu'avec l'avènement final de Jésus-Christ.
La promesse de la parousie signifie que Dieu conduit sa création « vers
le Christ ». Peut-être doit-on voir déjà dans le baptême « eis Christon »

cette idée de direction. Et tout comme l'individu est appelé à une
marche vers la perfection du Christ, de même la société humaine est
invitée à s'approcher de la cité céleste où la royauté sera exercée par
Dieu et son Christ. C'est là, dans la cité où il n'y a pas besoin de

temple car son temple est le Seigneur Dieu tout-puissant et l'Agneau,
que la « civilisation chrétienne » sera enfin réalisée sans ambiguïté.

Le Règne et le Royaume de Dieu se montrent donc comme une
catégorie dynamique qui, par le mouvement qu'elle permet entre
l'intention protologique de Dieu et son accomplissement eschatologique,

peut rendre justice à la fois aux éléments positifs et aux
éléments négatifs qui marquent les relations entre le Christ et l'histoire
humaine. A sa lumière, nous voulons maintenant aborder, pour une
dernière fois, la question des relations entre le Christ, l'Eglise et le
monde.

Il est clair que les « chrétiens » continuent de pécher et que l'Eglise
« chrétienne », comme institution historique, est défigurée par le

1 Les défaillances des « chrétiens », qui peuvent aller jusqu'à l'apostasie, sont
évidemment les plus graves de toutes, selon le principe de Luc 12 : 48 b.



428 GEOFFREY WAINWRIGHT

péché. Mais le chrétien, par son baptême et sa foi, est sacramentel-
lement et intentionnellement « dans le Christ », et il Test réellement,
dans la mesure où il vit déjà une vie d'obéissance et d'amour. Quant à

l'Eglise, le Christ demeure sa Tête, et le Saint-Esprit ne l'abandonne
pas. Grâce à cette fidélité divine et grâce aussi à la destinée à laquelle
l'Eglise est appelée, je crois qu'il est théologiquement légitime de

parler d'individus « chrétiens » et d'une communauté « chrétienne »,

malgré les défaillances dans leur compréhension de la Vérité, dans la
sincérité de leur confession et dans leur sensibilité et leur action éthiques

».

Quant aux institutions « mondaines », j'hésiterais beaucoup plus
avant de les appeler « chrétiennes », même dans le cas où elles sont
composées d'hommes qui sont personnellement des « chrétiens », ou
sont administrées par tels. Car le monde est toujours un heu de ténèbres
dans un sens où l'Eglise ne l'est plus 2. Je ne vois pas du tout l'utilité
du terme « chrétien », là où Ton ose discerner la présence du Logos
ou du « Christ anonyme » ; car il s'agit précisément de l'anonymat.
Quand les personnes intéressées en seront venues à confesser le
Christ nommément, on pourra alors employer le terme « chrétien ».

Enfin il faut mentionner deux essais récents de concevoir la
relation entre l'Eglise et le monde. En 1946 Karl Barth a publié un
petit livre sous le titre de « Communauté des chrétiens et communauté
des citoyens ». Dans sa maturité, le grand théologien laisse entrevoir
la possibilité d'une relation beaucoup plus positive entre le Christ et
la civilisation qu'il ne l'avait admis dans les années 20. Au moyen
d'une série d'analogies dynamiques, Barth fait correspondre certaines
valeurs civiques à des valeurs du Royaume qui sont connues dans
l'Eglise. En annonçant l'Evangile, l'Eglise annonce, dans une situation
concrète, la liberté, la responsabilité, la justice, la paix et le service
qui, sous leur forme intérieure, absolue et définitive, appartiennent à
l'ordre du Royaume (eschatologique) de Dieu. En cela, l'Eglise aide
l'Etat à assurer ces mêmes valeurs, sous une forme extérieure, relative
et provisoire, dans l'ordre temporel. Dans la mesure où l'Eglise elle-
même vit déjà ces valeurs, elle sert d'exemple au monde. Le Christ
Seigneur constitue le centre commun de deux cercles concentriques
dont le plus vaste est la communauté civile et le plus petit l'Eglise.

1 Pour un examen du problème de la compréhension et de la formulation
dogmatique de la Vérité, voir mon article « Scripture and Tradition : a systematic
sketch » dans Church Quarterly 3 (1970-1971), p. 17-28.

2 La notion d'un parti politique « chrétien », par exemple, est très douteuse,
du point de vue théologique. Mais un orphelinat ou une léproserie pourrait
mériter la désignation « chrétienne ». Quel est le cas d'une entreprise industrielle,
ou d'une université (fondation de Lovanium à Kinshasa en 1956 ; « universités
chrétiennes » au Japon...) ou d'une école (partout en Afrique, l'Eglise pose le
problème de « ses écoles »)



AUTOUR DE LA NOTION DE CIVILISATION CHRÉTIENNE 429

Malgré ce rapport positif entre le Christ et le monde, il est remarquable
que Barth évite de sanctionner la notion d'un « Etat chrétien » ou
d'une « civilisation chrétienne ».

L'autre essai est celui du Second Concile du Vatican, avec sa notion
de l'Eglise comme le « sacrement du salut du monde. » Karl Rahner a
montré comment on peut élucider une telle formule selon le schéma
de la théologie sacramentaire scolastique : sacramentum tantum / res et

sacramentum / res tantum ». Moins schématiquement, nous pouvons
dire que l'Eglise ressemble aux sacrements en tant qu'elle est un signe
précurseur qui participe déjà, quoique de façon incomplète, à la
réahté universelle et finale qu'elle représente, c'est-à-dire le Royaume
de Dieu. L'Eglise est donc une invitation, adressée au monde entier, à

venir à la repentance et à la vie nouvelle, à mourir au péché et à

renaître pour l'obéissance, pour que tous puissent entrer dans la
destinée que Dieu propose à l'humanité dès son début : la communion
avec Lui-même.

Conclusion

Face au caractère théologiquement problématique de la notion de
« civilisation chrétienne », nous avons cherché dans le concept du
Règne et du Royaume de Dieu une catégorie globale et dynamique
qui permet de tenir compte à la fois des éléments positifs et des éléments
négatifs dans les relations entre le Christ et la civilisation. Mais ma
proposition rencontrera sans doute des objections de deux côtés. Du
côté «libéral », on me reprochera l'exclusivisme dont j'ai fait preuve
en voulant retenir à tout prix le Christ comme le seul chemin au Père
et au Royaume. Du côté « conservateur », je me suis exposé à l'accusation

d'inclusivisme en voulant, par le biais d'un emploi « abusif »

des notions du Christ comme Logos et comme Seigneur, réclamer trop
de choses pour Dieu et son Royaume. Pris entre les faucons et les

colombes, je soutiens un « universalisme christocentrique ». L'intention

salutaire de Dieu, dont Jésus-Christ est l'incarnation, est universelle

dans sa portée : « Dieu notre Sauveur... veut que tous les hommes
soient sauvés et parviennent à la connaissance de la vérité... Il y a
un seul Dieu, et aussi un seul médiateur entre Dieu et les hommes,
Jésus-Christ homme » (I Tim. 2 : 4s). Mais la destinée du monde et de
l'homme sera accomplie seulement dans le Royaume définitif. Entre
les deux moments de l'intention protologique et l'accomplissement
eschatologique, toute présence historique du Royaume de Dieu, à

1 Dans une conférence donnée à l'Institut œcuménique de Bossey en
octobre 1966 ; voir déjà ses Schriften zur Theologie VI (1965), p. 482-492.



430 GEOFFREY WAINWRIGHT

l'exception de Jésus-Christ lui-même, est partielle et donc ambiguë,
à cause des défaillances dans la réponse humaine à l'intention divine.
Voilà donc pourquoi toute apphcation du terme « chrétien » aux
réalités historiques est théologiquement problématique. Il s'agit
toujours d'un « plus ou moins », d'un « dans la mesure où... »x Un certain
« optimisme de la grâce », qui peut être caractéristique de la théologie
méthodiste avec l'accent qu'elle met sur la grâce prévenante et puis
sur la sanctification réelle (et non seulement une justice imputée),
nous encourage à discerner le plus largement et le plus réellement
possible les signes de la présence salutaire du Christ. C'est seulement
le Royaume définitif qui révélera quelles ont été effectivement les
réaUsations les plus authentiquement chrétiennes dans l'histoire. C'est
seulement le Royaume définitif qui révélera si certains ont résisté à

l'intention de Dieu jusqu'à la fin.
Geoffrey Wainwright.

1 Cette interprétation paraîtra sans doute « moralisante » aux yeux de ceux
qui soutiennent une simultanéité paradoxale de « totaliter Justus, totaliter
peccator ». Pour ma part, je dirais qu'une telle simultanéité méconnaît la réalité
et l'importance du mouvement qu'est « le temps ». D'ailleurs, ma conception du
péché (comme la défaillance à l'égard de l'intention divine) dépasse « la morale »,

tout en l'incluant.


	Autour de la notion de civilisation chrétienne

